
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Judenkennzeichen in Böhmen und Mähren

Autor: Niedermeier, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961217

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDENKENNZEICHEN IN BÖHMEN UND MÄHREN

von Hans Niedermeier

Die Kennzeichnung Andersgläubiger hat seinen Ursprung im Orient.
Die grossen reügiösen Eiferer, die Bekenner des Islams, führten erstmals
Abzeichen für die «Ungläubigen» ein. Omar, der zweite der Kalifen,
ordnete im Jahre 634 «zur Wahrung der Reinheit des Glaubens, um
Vermischung und Verwechslung der Ungläubigen mit den Gläubigen zu
verhüten», an, dass alle Ungläubigen durch einen Gürtel, durch eine
Kopfbinde und eine Naht auf dem Oberkleid oder auf den Schultern, und
zwar die Juden durch eine gelbe, die Christen durch eine blaue, die Magier
durch eine schwarze kenntlich sein sollen. (1) Diese Anordnung wurde in
den islamischen Ländern oft erneuert und erweitert.

Die Einführung besonderer Kennzeichen für Juden in Europa geht in
erster Linie auf Papst Innozenz III. (1198-1216) zurück. Er liess auf der
zwölften allgemeinen Synode im Lateran zu Rom am 30. November 1215

beschliessen, dass Juden und Sarazenen in allen christlichen Ländern zur
Unterscheidung von den Christen eine besondere Art von Kleidung tragen
müssten, um eine fleischliche Vermischung zwischen Juden und Christen
hintanzuhalten. (2)

Wie die Trachten überhaupt, so waren auch die Judenkennzeichen der
Mode unterworfen. Die Art, Farbe und Grösse des Judenabzeichens war
in den einzelnen Ländern und Gebieten verschieden und wechselte auch
in ihnen selbst. So gab es etwa in Böhmen und Mähren im 17. und 18.

Jahrhundert besondere, nur dort gebräuchliche Zeichen.

/. Der Judenhut.

In Böhmen soll es nach dem Bericht von Veleslavin (3) und anderen
Historikern (4) schon im 11. Jahrhundert ein Judenzeichen gegeben
haben. Als die Juden im Jahre 1067 von Herzog Vratislav II. aus Böhmen
verwiesen worden waren, konnten sie — nach diesem Bericht — ihre
Rückkehr nur unter mehreren Bedingungen erwirken. Eine von diesen

war, dass die Juden sich verpflichten mussten, auf ihren Kleidern einen
Tuchlappen von gelber Farbe zu tragen. Dieser Bericht ist jedoch
unhistorisch. Es ist nicht der geringste Anhaltspunkt für die Annahme
vorhanden, dass in Böhmen schon vor dem Konzil von 1215 ein
Judenkennzeichen eingeführt gewesen wäre. (5)

115



Mit Sicherheit ist dagegen in Böhmen durch die Wiener Synode von
1267 ein Judenkennzeichen in der Form eines Hutes verordnet worden. (6)
Dieser Judenhut hatte zunächst eine kugelartige Form, aus der eine Spitze
hervorragte, an der manchmal eine kleine Kugel befestigt war, oder die
Spitze hatte die Form eines Hornes, weswegen er auch der gehörnte Hut
(pileus cornutus) genannt wurde. Die Form des Hutes durfte niemals mit
der allgemeinen Mode übereinstimmen. So erhielt der Judenhut im 14.

Jahrhundert, als Kapuzen modern waren, die Form eines Zuckerhutes mit
breitem oder schmalem herabhängenden Rand, während im 15. und 16.

Jahrhundert die ausser Mode gekommenen weichen Kappen, immer mit
der typischen Spitze, vorgeschrieben waren. Die Farbe des Hutes war im
allgemeinen gelb, zuweilen auch weiss.

Dass der Judenhut in den böhmischen Ländern, zumindest aber in
Mähren, bereits im Jahre 1243 gebräuchlich war, beweist eine Bestimmung

im Brünner Schöffenbuch, wonach dem zum Tode verurteilten
Juden bei seiner Hinrichtung, zur Unterscheidung von den gleichzeitig mit
ihm hingerichteten Nichtjuden, ein aus Holz verfertigter Judenhut auf den
Kopf gedrückt wurde. (7) Einen weiteren Beweis für den Gebrauch des

Judenhutes in Böhmen während der Regierungszeit Wenzels I. (1230-1253)
liefert uns eine altböhmische Sage, von der die tschechische Reimchronik
des sogenannten Dalimil berichtet. Danach hat ein tschechisches
Geschlecht den Judenhut als Wappen angenommen. Der Sage nach soll ein
VSeslav oder Zdislav, ein böhmischer Adeliger, im Jahre 1252 ein
jüdisches Mädchen vergewaltigt und darauf getötet haben. Dieser wurde
deshalb auf Veranlassung ihres Vaters von seinem eigenen Diener
erschlagen. Doch die Verwandten des Erschlagenen rächten sich an dem
Juden, wofür sie wieder bestraft wurden. Später trafen sie mit den Juden
eine Vereinbarung, derzufolge sie als Strafe einen Judenhut als Wappen
annahmen. (8)

Dass der spitze Hut das typische Kennzeichen der Juden in den
böhmischen Ländern im 13. Jahrhundert war, bezeugen auch die in Böhmen
gefertigten Miniaturen in Handschriften des 13. und 14. Jahrhunderts, die
Zlbrt nachgewiesen hat. (9) Alle als Juden bezeichneten Personen sind mit
einem Spitzhut auf dem Kopfe dargestellt. Ebenso werden die in der
Handschrift «Passional der Kunigunde» zahlreich vorkommenden Juden
ausschliesslich durch Spitzhüte kenntlich gemacht. Die Handschrift wurde
im Jahre 1312 von Benes im Auftrag der Kunigunde, Tochter Ottokars II.,
illuminiert und befindet sich heute im Besitz der Prager Universitätsbibliothek.

(10) In der Kuttenberger Bibel vom Jahre 1489 sind die Juden
gleichfalls mit Spitzhüten abgebildet.

Dennoch trugen zu jener Zeit weder in Böhmen noch in Mähren alle

116



Juden tatsächlich den diskriminierenden Judenhut. Zeitweise war es nicht
einmal geboten, diesen Hut zu tragen. So lehnte beispielsweise Ottokar II.
(1254-1278) die Ausführung des Beschlusses der Wiener Synode von 1267

nicht nur ab, er erneuerte sogar 1268 sämtliche Privilegien der Juden. (11)
Im allgemeinen allerdings haben die Kirchenbehörden stets mit mehr oder
weniger Erfolg auf Einhaltung der Konzilsbestimmung über die
Kennzeichnung der Juden in der Öffentlichkeit geachtet. Ausser unter der
Herrschaft Premysl Ottokars II., der den Juden 1254 ein grosszügiges
Privileg gegeben hatte, wurde auch unter Karl IV. auf die Einhaltung des
kirchlichen Gebots kein grosser Wert gelegt. Diese Haltung änderte sich
erst zur Zeit der hussitischen Kämpfe im 15. Jahrhundert.

Nachdem im Alltag die gebotenen Judenabzeichen kaum noch zu
beobachten waren, sah sich 1349 die Synode von Prag unter dem ersten
Prager Erzbischof Ernst von Pardubitz genötigt, das Thema Judenkennzeichnung

erneut aufzugreifen. Zwecks Unterscheidung der Juden von
den Christen forderte die Synode, dass fürderhin alle männlichen Juden
breitkrempige Hüte tragen sollten, nicht aber Kapuzen. Die Judenfrauen
sollten ihr Haupt zwar auch verhüllen, aber eine Locke auf die Stirne
vorfallen lassen, um so jederzeit von den Christenfrauen unterschieden
werden zu können. (12) In Mähren wurde die Kennzeichnung der Juden
ebenfalls nur locker gehandhabt. 1349 erliess deshalb die Diözesansynode
von Olmütz unter Bischof Johann VII. scharfe Verfügungen wegen der
Kleidung der Juden; diese sollte sich «deutlich» von der der Christen
unterscheiden. (13) Dies sind Belege dafür, dass wenigstens im 14.

Jahrhundert der ursprünglich verordnete spitze Judenhut offensichtlich
nicht mehr getragen wurde.

Alle Verordnungen über die Judenkennzeichnung sind bis zum
Ausgang des Mittelalters ausschliesslich von den Kirchenbehörden
ausgegangen, die die weltlichen Behörden zu deren Durchführung benutzten
oder zu benutzen versuchten. Erst mit dem Beginn der Neuzeit, als die
Austreibung der Juden aus Spanien und Portugal stattfand und die
judenfeindliche Stimmung auch im böhmisch-mährischen Raum zunahm,
begannen die weltlichen Behörden ebenfalls Verfügungen über die
Judenabzeichen zu erlassen. Von den Schöffen und. Gemeindeältesten der Stadt
Pilsen ist uns ein Beschluss vom 3. September 1493 bekannt, der
bestimmt : «dass alle einheimischen und fremden Juden, damit sie unter
anderen Leuten zu erkennen seien, in jüdischen Kappen und ihre Weiber
mit Schleiern mit breiten gelben Rändern einhergehen sollen ; im Falle der
Nichtbefolgung sind 5 Groschen Strafe zu zahlen. »(14) Eine in den
Prager Stadtbüchern eingetragene Bestimmung vom Jahre 1515 besagt:
«Jeder Jude soll in der Kogelhaube und in Mänteln gehen (v kuklâch a v

117



plâstfch), und wer von ihnen ohne Kogelhaube ergriffen wird, hat dem
Richter zwei böhmische Groschen Strafe zu zahlen.» (15) 1531 wird der
Judenhut zum letztenmal erwähnt. Er hat sich in Böhmen, wie kein
anderes Judenkennzeichen, offiziell 300 Jahre lang erhalten, wenn auch
nicht durchwegs in der Praxis, um dann einem anderen Abzeichen Platz
zu machen.

II. Der gelbe Ring.

Als Böhmen und Mähren im Jahre 1526 unter die Herrschaft der
Habsburger kamen, bestätigte Ferdinand I. bald den Juden alle Privilegien
und versprach ihnen, ihre Rechte immer zu schützen. Die Macht der
böhmischen Stände war aber so stark, dass er auf ihre judenfeindlichen
Wünsche und Forderungen Rücksicht nehmen musste. Als 1531 der
Bürgermeister und Rat der Altstadt Prag die Juden zwingen wollte, als

Kennzeichen besondere Kappen zu tragen, trat die 1527 errichtete
Böhmische Kammer (Raitkammer), die der kaiserlichen Hofkammer in
Wien unterstellt war, aus fiskalischen Gründen für die Juden ein. Es kam
auch nicht zu der geforderten Landesverweisung der Juden als 1540 einige
von ihnen bei der unerlaubten Ausfuhr von Silber und Gold ins Ausland
ertappt wurden. Dafür wurde jedoch von Ferdinand I. 1551 den Juden das

Tragen eines besonderen Zeichens vorgeschrieben, nämlich der gelbe
Ring. (16)

Die gelben oder roten Ringe, die die Juden auf ihren Kleidern, auf der
Brust oder auf dem Rücken, die Jüdinnen an ihren Schleiern getragen
haben, wurden in Frankreich, Italien, Spanien und Ungarn schon im 13.

Jahrhundert vorgeschrieben. In den deutschen Ländern wurden sie erst

gegen Ende des 15. Jahrhunderts eingeführt und in Böhmen schliesslich
1551. Über, die Einführung dieses Judenzeichens hat Ferdinand I. mit
seinem Sohn Erzherzog Ferdinand, der Statthalter in Böhmen war, und
mit den Landesbeamten längere Verhandlungen gepflogen, ehe das
Mandat vom 10. Dezember 1551 veröffentlicht wurde. Danach war jeder
einheimische und fremde Jude in den Ländern der böhmischen Krone
verpflichtet, auf der linken Brustseite seines Oberrockes oder Kleides
einen Ring in der Grösse des vorgeschriebenen Zirkels aus gelbem Tuch
zu tragen. Diese Verpflichtung galt jedoch nur in den Städten und
Dörfern, nicht aber bei Reisen auf der Landstrasse. Als Begründung zu
dieser Verfügung wird wucherischer Handel und sonstige böse Taten der
Juden angegeben, die sie zur Beeinträchtigung des christlichen Glaubens
verüben. Bei Übertretung dieser Verordnung verwirkte der Jude zum

118



ersten- und zweitenmal sein Kleid, das er anhatte und alles, was er bei sich
trug, wobei der Anzeiger davon die eine Hälfte und die zuständige Obrigkeit

die andere Hälfte erhielt. Bei einer dritten Übertretung wurde der
Jude samt Weib und Kind aus allen Ländern des Königs verwiesen.

Die durch den gelben Ring gekennzeichneten Juden waren nicht selten
Angriffen und Verfolgungen ausgesetzt. Auch räuberische Überfälle
kamen in der Weise vor, dass sich mehrere Personen zusammenrotteten
und einen Juden, selbst wenn er den gelben Ring trug, in einen Hof zogen
und ihm dort gewaltsam das Abzeichen abrissen. Da er nun kein
Kennzeichen mehr hatte, nahmen sie ihm, dem königlichen Gebote
entsprechend, seine Kleider mit allem, was er bei sich hatte, ab und gaben
vor, ihn ohne Zeichen angetroffen zu haben. Andererseits kam es
natürlich vor, dass ein Jude trotz der ihm drohenden schweren Strafe
bemüht war, das Abzeichen zu verbergen. In Pilsen entstand deswegen im
Jahre 1554 ein Streit : Ein Zeuge erzählt, «der Jude Lazar aus Prag tanzte
bei der Frau Zlatnîk, ich wusste nicht, dass er ein Jude sei, da er ohne
Zeichen in Beinkleidern und im Rock ohne Mantel tanzte, auch bezeugte
ich ihm die Ehre, als ob er irgend ein anständiger Mensch wäre, erst dann,
als man mit dem Juden zankte, habe ich an ihm das Zeichen erblickt. » (17)

Das Abzeichen des gelben Ringes hat sich in der Praxis vermutlich
nicht allzu lange erhalten. Unter der Herrschaft von Maximilian II. und
Rudolf II. wurde die Anordnung jedenfalls nicht überall beachtet, vor
allem nicht auf dem flachen Lande, obwohl das Mandat von 1551 nicht
ausser Kraft gesetzt worden ist. Nur der Bart, auf den die Rabbiner streng
bei allen verheirateten Männern hielten, (18) wurde überall in der alten
Form getragen. Den Juden in Wien hat Maximilian II. im Jahre 1571

vorgeschrieben, als Kennzeichen ein «gelbes Häubel» zu tragen; (19)
Rudolf II. ordnete in einem Generalmandat an, dass die Juden in
Österreich der Verfügung von 1551 entsprechend den gelben Ring tragen
müssen. (20) Für die Juden in Böhmen und Mähren, für die ja offiziell
noch das Mandat von 1551 galt, haben beide Herrscher keine eigenen
Anordnungen erlassen, die das Tragen von Abzeichen betreffen. Von den
Juden in Prag wird nur berichtet, dass sie 1604 in «Kopfhauben und
Barettchen» herumgingen, wobei es sich nur um die übliche jüdische
Tracht handeln dürfte. Dass unter Matthias II., König von Böhmen,
Markgraf von Mähren, an sich ein Judenzeichen geboten war, geht aus
dem Ernennungsdekret für Jakob Bassewi von Treuenberg (1570-1634)
zum Hofjuden hervor. In diesem Dekret vom 18. August 1611 wird dem
Bassewi gestattet, dass er «in Unseren Khünigreichen, erblichen Fürsten-
thumben und Landen frei, sicher und ohne jüdische Zaichen
durchpassieren müge.» (21) Im allgemeinen wird jedoch kein Judenzeichen

119



mehr getragen worden sein, denn 1650 droht die Böhmische Kammer mit
der Auferlegung eines Zeichens, wenn die Juden weiterhin christliche
Dienstmädchen beschäftigen. (22) Auch hatten die kaiserlichen Landesherren

den Juden die Ausübung vieler Handwerke, ja sogar offene Läden
in den meisten Marktplätzen erlaubt und in den Besitzungen Adeliger
wurden sie in ihrer Geschäftstätigkeit kaum gehemmt. In den letzten
Jahrhunderten hatte sich somit die Lage der Juden in Böhmen und Mähren
durchaus erträglich gestaltet. (23) Von einem Judenzeichen geschieht erst
wieder gegen Ende des 17. Jahrhunderts Erwähnung.

III. Die Halskrause.

Der Dreissigjährige Krieg und seine Folgeerscheinungen bewirkten
eine wesentliche Verschärfung im Verhältnis der Juden zu den übrigen
Bewohnern Böhmens und Mährens. Die Regierungszeit Kaiser Leopolds I.
(1658-1705) brachte für die Juden eine Reihe von Heimsuchungen mit sich.
Nachdem 1670 die Juden aus Wien vertrieben worden waren, liessen sie
sich in grosser Zahl in Böhmen und Mähren, besonders in Prag, nieder.
Die Judenverfolgungen in Russland um die Mitte des 17. Jahrhunderts
veranlassten ferner zahlreiche russische Juden nach Galizien und Mähren
auszuwandern. Diese nicht unbedeutende Zuwanderung von Juden
verstärkte in den böhmischen Ländern die antijüdische Stimmung erheblich.

(24) Leopold I. trug dieser judenfeindlichen Strömung dadurch
Rechnung, dass er im Jahre 1670 die Einführung eines neuen Judenkennzeichens

bestimmte, nämlich die Halskrause, die auch die Kröse, das
Kröss oder das Gekräss genannt wurde.

Die aus Spanien hergekommene grosse Halskrause war in der zweiten
Hälfte des 16. Jahrhunderts sehr modern. «Das Wesentliche dieses
Kragens ist der grosse Umfang und die bretterartige Steifheit. Der Stoff,
feineres oder gröberes Leinen, ist enger oder weiter röhrenförmig getollt,
ein andermal knapp gefasst und in dichten Falten gereiht, dann wieder in
vielen platten Quetschfalten zu vielen Lagen aufeindergelegt...» (25) Am
Anfang des 17. Jahrhunderts begann man die Krause nicht mehr steif,
sondern weich zu tragen. Im zweiten Jahrzehnt kam die Halskrause ausser
Mode, statt dessen trug man einen flachen Leinenkragen, der mit Spitzen
umsäumt war. Gegen Ende des Jahrhunderts wurden Halstücher und
Überschläge (um den Hals) getragen. Auch die Juden, besonders die
deutschen, haben die gefaltete Halskrause als modernes Kleidungsstück
getragen und behielten sie auch bei, als sie bereits ausser Mode war. Sie

trugen sie am Sabbath und bei Festlichkeiten, aber ausschliesslich in ihrer

120





jüdischen Umgebung, wobei die Grösse der Krause die geistige und
soziale Rangstufe des Trägers bezeichnete. (26)

Als im Jahre 1670 die feindselige Stimmung gegen die Juden besonders
stark war, hat Leopold I. zunächst für Prag, das verhältnismässig viele
Juden barg, zu ihrer Unterscheidung Von den Nichtjuden die längst ausser
Mode gekommene Halskrause eingeführt. Diese musste gross, gefaltet und
von gelber oder grüner Farbe sein. Alle jüdischen Männer und Frauen
vom 12. Lebensjahr an mussten sie in den Prager Städten tragen, nicht
aber ausserhalb Prags. Lediglich in Teplitz mussten sie die im Jahre 1668

von der Ausweisung verschonten Juden ebenfalls tragen. (27) Die
Halskrause war für ein Judenkennzeichen sehr geeignet, da sie durch ihre
grelle Farbe weithin sichtbar war und frei getragen werden musste. Man
konnte sie, um nicht als Jude zu erscheinen, nicht verbergen, sondern
musste sie abbinden, was aber eine zu grosse Gefahr bedeutete. Im
Zusammenhang mit der Krause wurde am 27. August 1670 von der
Böhmischen Kammer eine Kleiderordnung herausgegeben, die den Juden
und Jüdinnen mit Silber und Gold durchwirkte Kleider, goldene Ketten
und Perlen um den Hals zu tragen, oder sonst eine Pracht an Kleidern zu
treiben, verbot. Die Übertretung wurde mit 50 Reichstalern, im Falle der
Nichteinbringung mit achttägigem Arrest bestraft.

In den Bestimmungen über das Tragen der Halskrause trat nach der
Brandkatastrophe des Prager Ghettos vom Jahre 1689 eine Verschärfung
ein. Hierzu trug ein Prager Jude, Jakob Weil, der 1691 bei einem Aufsehen
erregenden grossen Diebstahl, bei dem er seine Halskrause nicht getragen
hatte, erwischt worden war, nicht unwesentlich bei. Leopold I. erliess am
29. Dezember 1691 ein Dekret, worin alle Juden in ganz Böhmen
verpflichtet wurden, als Kennzeichen «eine Sorte von Krösen» zu tragen ;

im Falle einer Übertretung seien sie empfindlich zu bestrafen.

Für die Juden auf dem flachen Lande hatte diese Bestimmung böse

Folgen. Es kam zu Überfällen ; die schon von weitem kenntlichen Juden
wurden beraubt und misshandelt. Beschwerden der böhmischen
Landesjudenschaft führten zu nichts. Da die Unsicherheit des Reisens aber die
ganze Handelstätigkeit der Juden hemmte, fühlte sich auch der kaiserliche
Hoffaktor in Wien, Samuel Oppenheimer, (28) in seinen Heereslieferungen

behindert. Er setzte sich deshalb beim Kaiser für die Beseitigung der
Kennzeichnung der Juden durch die Halskrause ein. Oppenheimer
erreichte aber nur, dass die böhmischen Statthalter und Beamten mit ihm
und seinen Leuten eine Ausnahme machten. Ausnahmen wurden auch
sonst bei einigen Männern mit Rücksicht auf ihre Tätigkeit für den Staat
gemacht. Die ständigen Bemühungen der Juden um Abschaffung der
Halskrause hatten schliesslich nach Zahlung von 6000 Gulden an die

122



Kaiserliche Hofkammer insoweit Erfolg, als die böhmischen Landjuden
1705 drei Jahre lang vom Tragen der Halskrause befreit wurden. Nach
Ablauf der dreijährigen Frist ist die Krause für die böhmischen Landjuden
wieder verbindlich gewesen, jedoch nur in den Städten und festen
Wohnsitzen der Juden, nicht auf der Reise. Dies ist aus einer Anfrage zu
ersehen, die die Landeshauptmannschaft von Mähren am 27. Juli 1727 an
den mährischen Landesrabbiner Bernd Gabriel Eskeles (1692-1753) wegen
Einführung der Krause als Judenkennzeichen für die mährischen Juden,
so wie sie in Böhmen, eingeführt ist, gerichtet hat. (29) Danach sollte die
Krause nur in der Stadt oder dem sonstigen Aufenthaltsort, nicht aber auf
der Reise verbindlich sein. Die verheirateten Frauen sollten einen Schleier
tragen, die Mädchen hingegen nicht. Unter dem Druck der nichtjüdischen
Kaufleute und Gewerbetreibenden hatten sich die mährischen Städte für
die Einführung der Judenkennzeichnung eingesetzt, denn, «wenn die
Juden sich wie Christen kleiden und unter ihnen wohnen dürften, würden
sie dies nur dazu benützen, um bequemer Gelegenheit zu Diebstählen
auszukundschaften. » (30) In Brünn mussten die Juden für den Einlass in
die Stadt zur Verrichtung ihrer Handelsgeschäfte eine Gebühr von 15

Kreuzern entrichten, ihren Pass vorweisen und wurden daraufhin untersucht,

ob sie die «Kress » (Krause) am Rock trugen. (31) Den Prager Juden
haben die Franzosen während ihrer Besetzung Prags im Jahre 1741 das

Tragen der Halskrause verboten. (32) Während des Exils der Prager
Judenschaft kam die Halskrause gänzlich ab. (33)

IV. Der gelbe Fleck.

Die den Juden wenig wohlwollende Kaiserin Maria Theresia (1740-
1780) beauftragte bald nach der Rückkehr der Prager Juden aus dem Exil
die Repräsentation und Kammer, wie die seit 1748 vereinigte Statthalterei
und Böhmische Kammer bis 1763 hiess, über das Tragen der ehemaligen
Halskragen .Erhebungen zu pflegen, um ein neues Kennzeichen
festzusetzen. Sie liess sodann am 22. Mai 1750 den Prager Judenältesten
mitteilen, dass vom 1. Juli 1750 ab alle ledigen jüdischen Burschen als

Unterscheidungszeichen von den Nichtjuden auf dem rechten Arm, «wo
der Umschlag endigt», ein zwei Finger breites und ein achtel Elle langes,
gelbes Tuch, die Frauen und Mädchen aber ein dergleichen Stückchen
Zeug von gelber Farbe auf ihren Stirnbinden aufgenäht tragen sollen. Die
verheirateten Männer mussten kein Abzeichen tragen, weil sie an ihren
Bärten ohnehin kenntlich waren. Die Prager Ältesten wurden beauftragt,
diese Verfügung in den Synagogen gehörig kundzutun und über die

123



genaue Befolgung zu wachen. Der Gemeindeschreiber hat sie denn auch
am 30. Mai 1750 in allen Synagogen verkündet. (34) Auf ein Bittgesuch hin
durften die Frauen statt des gelben Fleckes ein gelbes Band an ihren
Hauben tragen. Die ledigen Männer versuchten zuweilen, sich des
Kennzeichens zu entledigen, weshalb die Kaiserin mit Reskript vom 30.

Januar 1760 die neue Verfügung traf, dass die keinen Bart tragenden
Juden anstatt des bisherigen gelben Fleckes einen ganzen gelben
Aufschlag am linken Arm tragen sollen. Als Begründung wird «sündhafter
Umgang» mit Christen angegeben. Unbestritten gab es von jeher
Geschlechtsverkehr zwischen Juden und christlichen Mädchen und
Frauen. (35) Wenn es in den Augen der Behörden auch Missfallen erregte,
so bemühten sich die jungen Juden, vor allem in den letzten Regierungsjahren

Maria Theresias, das gelbe Zeichen möglichst unsichtbar zu
machen und sich nach der neuesten Mode zu kleiden. Die gänzliche
Abschaffung des gelben Fleckes erfolgte jedoch erst unter Kaiser Joseph II.
In einem Schreiben vom 13. Mai 1781 (36) an den Hofkanzler Graf
Blümegen befahl er u.a. : «Übrigens sind auch alle jene demütigende und
den Geist niederschlagende Zwangsgesetze, die den Juden einen Unterschied

der Kleidung und Tracht oder besondere äusserliche Zeichen
auferlegen, zu beseitigen.» Diese kaiserliche Anordnung-wurde jedoch nicht
ausgeführt, weswegen Joseph II., datiert Prag, 17. September 1781, erneut
an den Hofkanzler schrieb: «Da ich sehe, dass die ergangene
Hauptordnung wegen besserer Benützung der Juden und Abstellung der sie
auszeichnenden Sachen ganz und gar nicht befolgt wird, da zu Brünn, wenn
ein Jude zum Tore hineingeht, einen Siebenzehner zahlen muss und in
Prag sie noch die gelben Ärmeln tragen. So wird die Kanzlei sorgen, dass
die von mir anbefohlenen Sachen nicht ad statum notitiae genommen,
sondern in Ausübung gesetzt werden, weil ich sonst diejenigen, die daran
Schuld trügen, davor müsste verantwortlich machen.» (37) Am 12.

Oktober 1781 erliess das Landesgubernium an alle Kreishauptleute ein
Rundschreiben, wonach der bisherige «Unterschied in der jüdischen
Tracht und Kleidung gänzlich abgestellet» werden solle.

Dadurch waren die Abzeichen, die die Juden fünfeinhalb Jahrhunderte
tragen mussten, bis zur NS-Zeit beseitigt.

124



ANMERKUNGEN

G. Weil, Geschichte der Kalifen. Mannheim 1846, Bd. 1 S. 56; Bd. 2 S. 162 n. 1.

Karl Joseph v. Hefele, Alois Knöpfler, Conciliengeschichte, Bd. 5, Freiburg i. Br. 2 1886,
S. 899 f. ; Moritz Stern, Urkundliche Beiträge über die Stellung der Päpste zu den Juden.
Bd. 2, Kiel 1895, S. 7 f.
KaienddrHistoricky. Praha 1590 zum 1. Januar; Hâjek von Libocan, Böhmische Chronik,

ed. Joh. Sandel, 1596 S. 168.
Johann Franz Herrmann, Geschichte der Israeliten in Böhmen. Wien u. Prag 1819, S.
21 f. ; A. Stein, Die Geschichte der Juden in Böhmen. Brünn 1904, S. 4, u.a.
Zu Hâjeks Erfindungen über die Juden vgl. Berthold Bretholz, Geschichte der Juden in
Mähren. Erster Teil. Bis zum Jahre 1350. Brünn 1934. S. 15 Anm. 1 ; S. 28 f.
Hefele — Knöpfler (wie Anm. 2), Bd. 6, 1890, S. 104.
Emil Franz Rössler, Die Stadtrechte von Brünn aus dem 13. u. 14. Jahrhundert. Prag
1852, S. 202.
Fontes rerum Bohemicarum. Prag 1873 ff., Bd. 3, S. 184; Gottlieb Bondy, Franz
Dworsky, Zur Geschichte der Juden in Böhmen, Mähren und Schlesien. Prag 1906, Bd.
1 S. 16 f. ; Cenêk Zibrt, Dejiny kroje v zemich ceskych. Praha 1892, S. 353.
Zibrt, a.a.O., S. 252, Nr. 138 u. 139.
Ant. Matêjcek, Pasionäl abatyse Kunhuty. Praha 1922.
Rössler (wie Anm. 7), S. 367 f.
Anton Blaschka, Die jüdische Gemeinde zu Ausgang des Mittelalters, in : Die Juden in
Prag. Festgabe der Loge Praga des Ordens B'nai B'rith zum Gedenktage ihres 25jähri-
gen Bestandes. Prag 1927, S. 60 f.
Bretholz (wie Anm. 5), S. 153.

Bondy — Dworsky (wie Anm. 8), S. 179.
Archiv der Stadt Prag, Buch Nr. 994, Bl. 86; Bondy — Dworsky, a.a.O., S. 224, Anm. 50.

Abbildung des königlichen Mandats bei Hugo Gold, Gedenkbuch der untergegangenen
Judengemeinden Mährens. Tel Aviv 1974, S. 137.

Zigmund Winter, Dejiny kroje v zemich ceskych. Praha 1893, S. 649.
Willibald Müller, Urkundliche Beiträge zur Geschichte der mährischen Judenschaft.
Olmütz 1903, S. 69.
G. Wolf, Geschichte der Juden in Wien. Wien 1876, S. 27.
A. F. Pribram, Urkunden und Akten zur Geschichte der Juden in Wien. Wien u.
Leipzig 1918, Bd. 1 S. 34 f.
Bondy — Dworsky (wie Anm. 8), Bd. 2 S. 825 ; K. Spiegel, Die Prager Juden zur Zeit
des Dreissigjährigen Krieges, in : Die Juden in Prag (wie Anm. 12), S. 138, 143 ; Encyclopaedia

Judaica, vol. 4, Jerusalem 1971, s.v. Bassevi.
Herrmann (wie Anm. 4), S. 61.
Felix Pribatsch, Die Judenpolitik des fürstlichen Absolutismus im 17. und 18.
Jahrhundert, in : Forschungen u. Versuche zur Geschichte d. Mittelalters u. der Neuzeit.
Festschrift für Dietrich Schäfer, Jena 1915, S. 586.
Vgl. W. Müller (wie Anm. 18), S. 33 ff.
Max v. Boehn, Die Mode. Menschen u. Moden im 17. Jahrhundert. München 1913,
S. 88.
Ida Posen, Judentrachten in Bayern, in : Menorah. Jüdisches Familienblatt, Jg. 6, Wien
u. Frankfurt a.M. 1928, S. 683.
Paul Wanie, Geschichte der Juden in Teplitz. Kaaden 1925, S. 26; Wilhelm Buchwald,
Aus der Geschichte der Juden in Teplitz-Schönau, in: B'nai B'rith. Monatsblätter der
Grossloge f. d. csl. Staat, Jg. 7, 1928, S. 162 f.
Vgl. Max Grundwald, Samuel Oppenheimer und sein Kreis. Wien u. Leipzig 1913.
Die Antwort des mährischen Landesrabbiners Eskeles ist abgedruckt in : W. Müller (wie
Anm. 18), S. 68.
W. Müller (wie Anm. 18), S. 64.
H. Gold (wie Anm. 16), S. 22.
Z. Winter in ; Das Prager Ghetto. Prag 1903, S. 52.

125



(33) Noch bis zur Errichtung des Protektorats Böhmen und Mähren war die Halskrause
eines der acht Kleidungsstücke, in denen die Prager Israelitische Beerdigungs-Bruderschaft

(Chewra Kadischa) ihre Toten bestattete.
(34) Salomon Hugo Lieben, Handschriftliches zur Geschichte der Juden in Prag II, in :

Jahrbuch der Jüdisch-Literarischen Gesellschaft, Bd. 3. Frankfurt a.M. 1905, hebräische
Abteilung S. 27.

(35) Germania Judaica, Bd. II/l, Tübingen 1968, S. XXXII.
(36) G. Wolf, Judentaufen in Österreich. Wien 1863, S. 208.
(37) Ebenda S. 81.

126


	Judenkennzeichen in Böhmen und Mähren

