Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Judenkennzeichen in Bohmen und Mahren
Autor: Niedermeier, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961217

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDENKENNZEICHEN IN BOHMEN UND MAHREN

von Hans Niedermeier

Die Kennzeichnung Andersgldubiger hat seinen Ursprung im Orient.
Die grossen religiosen Eiferer, die Bekenner des Islams, fiihrten erstmals
Abzeichen fiir die «Ungldubigen» ein. Omar, der zweite der Kalifen, ord-
nete im Jahre 634 «zur Wahrung der Reinheit des Glaubens, um Ver-
mischung und Verwechslung der Ungldubigen mit den Gliubigen zu
verhiiten», an, dass alle Unglidubigen durch einen Giirtel, durch eine
Kopfbinde und eine Naht auf dem Oberkleid oder auf den Schultern, und
zwar die Juden durch eine gelbe, die Christen durch eine blaue, die Magier
durch eine schwarze kenntlich sein sollen. (1) Diese Anordnung wurde in
den islamischen Léndern oft erneuert und erweitert.

Die Einfithrung besonderer Kennzeichen fiir Juden in Europa geht in
erster Linie auf Papst Innozenz III. (1198-1216) zuriick. Er liess auf der
zwolften allgemeinen Synode im Lateran zu Rom am 30. November 1215
beschliessen, dass Juden und Sarazenen in allen christlichen Lidndern zur
Unterscheidung von den Christen eine besondere Art von Kleidung tragen
miissten, um eine fleischliche Vermischung zwischen Juden und Christen
hintanzuhalten. (2)

Wie die Trachten iiberhaupt, so waren auch die Judenkennzeichen der
Mode unterworfen. Die Art, Farbe und Grosse des Judenabzeichens war
in.den einzelnen Lindern und Gebieten verschieden und wechselte auch
in ihnen selbst. So gab es etwa in Bohmen und Méhren im 17. und 18.
Jahrhundert besondere, nur dort gebrduchliche Zeichen.

1. Der Judenhut.

In Béhmen soll es nach dem Bericht von Veleslavin (3) und anderen
Historikern (4) schon im 11. Jahrhundert ein Judenzeichen gegeben
haben. Als die Juden im Jahre 1067 von Herzog Vratislav II. aus Bohmen
verwiesen worden waren, konnten sie — nach diesem Bericht — ihre
Riickkehr nur unter mehreren Bedingungen erwirken. Eine von diesen
war, dass die Juden sich verpflichten mussten, auf ihren Kleidern einen
Tuchlappen von gelber Farbe zu tragen. Dieser Bericht ist jedoch unhis-
torisch. Es ist nicht der geringste Anhaltspunkt fiir die Annahme
vorhanden, dass in Bohmen schon vor dem Konzil von 1215 ein
Judenkennzeichen eingefiihrt gewesen wire. (5)

115



Mit Sicherheit ist dagegen in B6hmen durch die Wiener Synode von
1267 ein Judenkennzeichen in der Form eines Hutes verordnet worden. (6)
Dieser Judenhut hatte zunéchst eine kugelartige Form, aus der eine Spitze
hervorragte, an der manchmal eine kleine Kugel befestigt war, oder die
Spitze hatte die Form eines Hornes, weswegen er auch der gehdrnte Hut
(pileus cornutus) genannt wurde. Die Form des Hutes durfte niemals mit
der allgemeinen Mode iibereinstimmen. So erhielt der Judenhut im 14.
Jahrhundert, als Kapuzen modern waren, die Form eines Zuckerhutes mit
breitem oder schmalem herabhédngenden Rand, wihrend im 15. und 16.
Jahrhundert die ausser Mode gekommenen weichen Kappen, immer mit
der typischen Spitze, vorgeschrieben waren. Die Farbe des Hutes war im
allgemeinen gelb, zuweilen auch weiss.

Dass der Judenhut in den béhmischen Lindern, zumindest aber in
Mihren, bereits im Jahre 1243 gebrduchlich war, beweist eine Bestim-
mung im Briinner Schoffenbuch, wonach dem zum Tode verurteilten
Juden bei seiner Hinrichtung, zur Unterscheidung von den gleichzeitig mit
ihm hingerichteten Nichtjuden, ein aus Holz verfertigter Judenhut auf den
Kopf gedriickt wurde. (7) Einen weiteren Beweis fiir den Gebrauch des
Judenhutes in Bohmen wihrend der Regierungszeit Wenzels 1. (1230-1253)
liefert uns eine altb6hmische Sage, von der die tschechische Reimchronik
des sogenannten Dalimil berichtet. Danach hat ein tschechisches Ge-
schlecht den Judenhut als Wappen angenommen. Der Sage nach soll ein
Vieslav oder Zdislav, ein bdhmischer Adeliger, im Jahre 1252 ein
jidisches Méddchen vergewaltigt und darauf getdtet haben. Dieser wurde
deshalb auf Veranlassung ihres Vaters von seinem eigenen Diener
erschlagen. Doch die Verwandten des Erschlagenen riachten sich an dem
Juden, wofiir sie wieder bestraft wurden. Spiter trafen sie mit den Juden
eine Vereinbarung, derzufolge sie als Strafe einen Judenhut als Wappen
annahmen. (8)

Dass der spitze Hut das typische Kennzeichen der Juden in den boh-
mischen Léndern im 13. Jahrhundert war, bezeugen auch die in Bohmen
gefertigten Miniaturen in Handschriften des 13. und 14. Jahrhunderts, die
Zibrt nachgewiesen hat. (9) Alle als Juden bezeichneten Personen sind mit
einem Spitzhut auf dem Kopfe dargestellt. Ebenso werden die in der
Handschrift «Passional der Kunigunde» zahlreich vorkommenden Juden
ausschliesslich durch Spitzhiite kenntlich gemacht. Die Handschrift wurde
im Jahre 1312 von Bene$ im Auftrag der Kunigunde, Tochter Ottokars II.,
illuminiert und befindet sich heute im Besitz der Prager Universitits-
bibliothek. (10) In.der Kuttenberger Bibel vom Jahre 1489 sind die Juden
gleichfalls mit Spitzhiiten abgebildet.

Dennoch trugen zu jener Zeit weder in Bohmen noch in Méahren alle

116



Juden tatsichlich den diskriminierenden Judenhut. Zeitweise war es nicht
einmal geboten, diesen Hut zu tragen. So lehnte beispielsweise Ottokar II.
(1254-1278) die Ausfiihrung des Beschlusses der Wiener Synode von 1267
nicht nur ab, er erneuerte sogar 1268 simtliche Privilegien der Juden. (11)
Im allgemeinen allerdings haben die Kirchenbehdrden stets mit mehr oder
weniger Erfolg auf Einhaltung der Konzilsbestimmung iiber die Kenn-
zeichnung der Juden in der Offentlichkeit geachtet. Ausser unter der
Herrschaft Pfemysl Ottokars II., der den Juden 1254 ein grossziigiges
Privileg gegeben hatte, wurde auch unter Karl IV. auf die Einhaltung des
kirchlichen Gebots kein grosser Wert gelegt. Diese Haltung dnderte sich
erst zur Zeit der hussitischen Kdmpfe im 15. Jahrhundert.

Nachdem im Alltag die gebotenen Judenabzeichen kaum noch zu
beobachten waren, sah sich 1349 die Synode von Prag unter dem ersten
Prager Erzbischof Ernst von Pardubitz gendtigt, das Thema Judenkenn-
zeichnung erneut aufzugreifen. Zwecks Unterscheidung der Juden von
den Christen forderte die Synode, dass fiirderhin alle ménnlichen Juden
breitkrempige Hiite tragen sollten, nicht aber Kapuzen. Die Judenfrauen
sollten ihr Haupt zwar auch verhiillen, aber eine Locke auf die Stirne
vorfallen lassen, um so jederzeit von den Christenfrauen unterschieden
werden zu konnen. (12) In Méhren wurde die Kennzeichnung der Juden
ebenfalls nur locker gehandhabt. 1349 erliess deshalb die Di6zesansynode
von Olmiitz unter Bischof Johann VII. scharfe Verfiigungen wegen der
Kleidung der Juden; diese sollte sich «deutlich» von der der Christen
unterscheiden. (13) Dies sind Belege dafiir, dass wenigstens im 14.
Jahrhundert der urspriinglich verordnete spitze Judenhut offensichtlich
nicht mehr getragen wurde.

Alle Verordnungen iiber die Judenkennzeichnung sind bis zum
Ausgang des Mittelalters ausschliesslich von den Kirchenbehorden aus-
gegangen, die die weltlichen Behorden zu deren Durchfiihrung benutzten
oder zu benutzen versuchten. Erst mit dem Beginn der Neuzeit, als die
Austreibung der Juden aus Spanien und Portugal stattfand und die
judenfeindliche Stimmung auch im bohmisch-méahrischen Raum zunahm,
begannen die weltlichen Behorden ebenfalls Verfiigungen iiber die Juden-
abzeichen zu erlassen. Von den Schoéffen und. Gemeindeéltesten der Stadt
Pilsen ist uns ein Beschluss vom 3. September 1493 bekannt, der
bestimmt : «dass alle einheimischen und fremden Juden, damit sie unter
anderen Leuten zu erkennen seien, in jiidischen Kappen und ihre Weiber
mit Schleiern mit breiten gelben Réindern einhergehen sollen ; im Falle der
Nichtbefolgung sind 5 Groschen Strafe zu zahlen.»(14) Eine in den
Prager Stadtbiichern eingetragene Bestimmung vom Jahre 1515 besagt:
«Jeder Jude soll in der Kogelhaube und in Minteln gehen (v kuklich a v

117



plastich), und wer von ihnen ohne Kogelhaube ergriffen wird, hat dem
Richter zwei bohmische Groschen Strafe zu zahlen.» (15) 1531 wird der
Judenhut zum letztenmal erwidhnt. Er hat sich in Bohmen, wie kein
anderes Judenkennzeichen, offiziell 300 Jahre lang erhalten, wenn auch
nicht durchwegs in der Praxis, um dann einem anderen Abzeichen Platz
zu machen.

II. Der gelbe Ring.

Als Bohmen und Méhren im Jahre 1526 unter die Herrschaft der
Habsburger kamen, bestitigte Ferdinand I. bald den Juden alle Privilegien
und versprach ihnen, ihre Rechte immer zu schiitzen. Die Macht der
bohmischen Stinde war aber so stark, dass er auf ihre judenfeindlichen
Wiinsche und Forderungen Riicksicht nehmen musste. Als 1531 der
Biirgermeister und Rat der Altstadt Prag die Juden zwingen wollte, als
Kennzeichen besondere Kappen zu tragen, trat die 1527 errichtete
Bohmische Kammer (Raitkammer), die der kaiserlichen Hofkammer in
Wien unterstellt war, aus fiskalischen Griinden fiir die Juden ein. Es kam
auch nicht zu der geforderten Landesverweisung.der Juden als 1540 einige
von ihnen bei der unerlaubten Ausfuhr von Silber und Gold ins Ausland
ertappt wurden. Dafiir wurde jedoch von Ferdinand I. 1551 den Juden das
Tragen eines besonderen Zeichens vorgeschrieben, ndmlich der gelbe
Ring. (16) '

Die gelben oder roten Ringe, die die Juden auf ihren Kleidern, auf der
Brust oder auf dem Riicken, die Jiidinnen an ihren Schleiern getragen
haben, wurden in Frankreich, Italien, Spanien und Ungarn schon im 13.
Jahrhundert vorgeschrieben. In den deutschen Landern wurden sie erst
gegen Ende des 15. Jahrhunderts eingefiihrt und in Bohmen schliesslich
1551. Uber. die Einfithrung dieses Judenzeichens hat Ferdinand I. mit
seinem Sohn Erzherzog Ferdinand, der Statthalter in Bbhmen war, und
mit den Landesbeamten lingere Verhandlungen gepflogen, ehe das
Mandat vom 10. Dezember 1551 verdffentlicht wurde. Danach war jeder
einheimische und fremde Jude in den Léndern der bohmischen Krone
verpflichtet, auf der linken Brustseite seines Oberrockes oder Kleides
einen Ring in der Grosse des vorgeschriebenen Zirkels aus gelbem Tuch
zu tragen. Diese Verpflichtung galt jedoch nur in den Stidten und
Dorfern, nicht aber bei Reisen auf der Landstrasse. Als Begriindung zu
dieser Verfiigung wird wucherischer Handel und sonstige bose Taten der
Juden angegeben, die sie zur Beeintrichtigung des christlichen Glaubens
veriiben. Bei Ubertretung dieser Verordnung verwirkte der Jude zum

118



ersten- und zweitenmal sein Kleid, das er anhatte und alles, was er bei sich
trug, wobei der Anzeiger davon die eine Hilfte und die zustédndige Obrig-
keit die andere Hiilfte erhielt. Bei einer dritten Ubertretung wurde der
Jude samt Weib und Kind aus allen Landern des Konigs verwiesen.

Die durch den gelben Ring gekennzeichneten Juden waren nicht selten
Angriffen und Verfolgungen ausgesetzt. Auch riuberische Uberfille
kamen in der Weise vor, dass sich mehrere Personen zusammenrotteten
und einen Juden, selbst wenn er den gelben Ring trug, in einen Hof zogen
und ihm dort gewaltsam das Abzeichen abrissen. Da er nun kein
Kennzeichen mehr hatte, nahmen sie ihm, dem koniglichen Gebote
entsprechend, seine Kleider mit allem, was er bei sich hatte, ab und gaben
vor, ithn ohne Zeichen angetroffen zu haben. Andererseits kam es
natiirlich vor, dass ein Jude trotz der ihm drohenden schweren Strafe
bemiiht war, das Abzeichen zu verbergen. In Pilsen entstand deswegen im
Jahre 1554 ein Streit : Ein Zeuge erzihlt, «der Jude Lazar aus Prag tanzte
bei der Frau Zlatnik, ich wusste nicht, dass er ein Jude sei, da er ohne
Zeichen in Beinkleidern und im Rock ohne Mantel tanzte, auch bezeugte
ich ihm die Ehre, als ob er irgend ein anstidndiger Mensch wire, erst dann,
als man mit dem Juden zankte, habe ich an ihm das Zeichen erblickt.» (17)

Das Abzeichen des gelben Ringes hat sich in der Praxis vermutlich
nicht allzu lange erhalten. Unter der Herrschaft von Maximilian II. und
Rudolf II. wurde die Anordnung jedenfalls nicht iiberall beachtet, vor
allem nicht auf dem flachen Lande, obwohl das Mandat von 1551 nicht
ausser Kraft gesetzt worden ist. Nur der Bart, auf den die Rabbiner streng
bei allen verheirateten Minnern hielten, (18) wurde iiberall in der alten
Form getragen. Den Juden in Wien hat Maximilian II. im Jahre 1571
vorgeschrieben, als Kennzeichen ein «gelbes Haubel» zu tragen; (19)
Rudolf II. ordnete in. einem Generalmandat an, dass die Juden in
Osterreich der Verfiigung von 1551 entsprechend den gelben Ring tragen
miissen. (20) Fiir die Juden in Bohmen und Méhren, fiir die ja offiziell
noch das Mandat von 1551 galt, haben beide Herrscher keine eigenen
Anordnungen erlassen, die das Tragen von Abzeichen betreffen. Von den
Juden in Prag wird nur berichtet, dass sie 1604 in «Kopfhauben und
Barettchen» herumgingen, wobei es sich nur um die iibliche jiidische
Tracht handeln diirfte. Dass unter Matthias II., K6énig von Bohmen,
Markgraf von Mihren, an sich ein Judenzeichen geboten war, geht aus
dem Ernennungsdekret fiir Jakob Bassewi von Treuenberg (1570-1634)
zum Hofjuden hervor. In diesem Dekret vom 18. August 1611 wird dem
Bassewi gestattet, dass er «in Unseren Khiinigreichen, erblichen Fiirsten-
thumben und Landen frei, sicher und ohne jiidische Zaichen durch-
passieren ... miige.» (21) Im allgemeinen wird jedoch kein Judenzeichen

119



mehr getragen worden sein, denn 1650 droht die Bohmische Kammer mit
der Auferlegung eines Zeichens, wenn die Juden weiterhin christliche
Dienstmddchen beschiftigen. (22) Auch hatten die kaiserlichen Landes-
herren den Juden die Ausiibung vieler Handwerke, ja sogar offene Laden
in den meisten Marktplidtzen erlaubt und in den Besitzungen Adeliger
wurden sie in ihrer Geschiftstitigkeit kaum gehemmt. In den letzten Jahr-
hunderten hatte sich somit die Lage der Juden in Bbhmen und Mihren
durchaus ertraglich gestaltet. (23) Von einem Judenzeichen geschieht erst
wieder gegen Ende des 17. Jahrhunderts Erwdhnung.

IIl. Die Halskrause.

Der Dreissigjdhrige Krieg und seine Folgeerscheinungen bewirkten
eine wesentliche Verschiarfung im Verhiltnis der Juden zu den iibrigen
Bewohnern Bohmens und Mihrens. Die Regierungszeit Kaiser Leopolds 1.
(1658-1705) brachte fiir die Juden eine Reihe von Heimsuchungen mit sich.
Nachdem 1670 die Juden aus Wien vertrieben worden waren, liessen sie
sich in grosser Zahl in BOhmen und Mihren, besonders in. Prag, nieder.
Die Judenverfolgungen in Russland um die Mitte des 17. Jahrhunderts
veranlassten ferner zahlreiche russische Juden nach Galizien und Méhren
auszuwandern. Diese nicht unbedeutende Zuwanderung von Juden ver-
stirkte in den bohmischen Lidndern die antijiidische Stimmung erheb-
lich. (24) Leopold 1. trug dieser judenfeindlichen Stromung dadurch
Rechnung, dass er im Jahre 1670 die Einfiihrung eines neuen Judenkenn-
zeichens bestimmte, ndmlich die Halskrause, die auch die Krodse, das
Kross oder das Gekriss genannt wurde.

Die aus Spanien hergekommene grosse Halskrause war in der zweiten
Halfte des 16. Jahrhunderts sehr modern. «Das Wesentliche dieses
Kragens ist der grosse Umfang und die bretterartige Steifheit. Der Stoff,
feineres oder gréberes Leinen, ist enger oder weiter réhrenférmig getollt,
ein andermal knapp gefasst und in dichten Falten gereiht, dann wieder in
vielen platten Quetschfalten zu vielen Lagen aufeindergelegt ...» (25) Am
Anfang des 17. Jahrhunderts begann man die Krause nicht mehr steif,
sondern weich zu tragen. Im zweiten Jahrzehnt kam die Halskrause ausser
Mode, statt dessen trug man einen flachen Leinenkragen, der mit Spitzen
umsdumt war. Gegen Ende des Jahrhunderts wurden Halstiicher und
Uberschldge (um den Hals) getragen. Auch die Juden, besonders die
deutschen, haben die gefaltete Halskrause als modernes Kleidungsstiick
getragen und behielten sie auch bei, als sie bereits ausser Mode war. Sie
trugen sie am Sabbath und bei Festlichkeiten, aber ausschliesslich in ihrer

120



Bohmischer Jude mit Halskrause von 1727.

121



jiudischen Umgebung, wobei die Grosse der Krause die geistige und
soziale Rangstufe des Trigers bezeichnete. (26)

Als im Jahre 1670 die feindselige Stimmung gegen die Juden besonders
stark war, hat Leopold 1. zunédchst fiir Prag, das verhéltnisméssig viele
Juden barg, zu ihrer Unterscheidung von den Nichtjuden die l14ngst ausser
Mode gekommene Halskrause eingefiihrt. Diese musste gross, gefaltet und
von gelber oder griiner Farbe sein. Alle jiidischen Ménner und Frauen
vom 12. Lebensjahr an mussten sie in den Prager Stddten tragen, nicht
aber ausserhalb Prags. Lediglich in Teplitz mussten sie die im Jahre 1668
von der Ausweisung verschonten Juden ebenfalls tragen. (27) Die Hals-
krause war fiir ein Judenkennzeichen sehr geeignet, da sie durch ihre
grelle Farbe weithin sichtbar war und frei getragen werden musste. Man
konnte sie, um nicht als Jude zu erscheinen, nicht verbergen, sondern
musste sie abbinden, was aber eine zu grosse Gefahr bedeutete. Im
Zusammenhang mit der Krause wurde am 27. August 1670 von der
Bshmischen Kammer eine Kleiderordnung herausgegeben, die den Juden
und Jiidinnen mit Silber und Gold durchwirkte Kleider, goldene Ketten
und Perlen um den Hals zu tragen, oder sonst eine Pracht an Kleidern zu
treiben, verbot. Die Ubertretung wurde mit 50 Reichstalern, im Falle der
Nichteinbringung mit achttigigem Arrest bestraft.

In den Bestimmungen iiber das Tragen der Halskrause trat nach der
Brandkatastrophe des Prager Ghettos vom Jahre 1689 eine Verschirfung
ein. Hierzu trug ein Prager Jude, Jakob Weil, der 1691 bei einem Aufsehen
erregenden grossen Diebstahl, bei dem er seine Halskrause nicht getragen
hatte, erwischt worden war, nicht unwesentlich bei. Leopold I. erliess am
29. Dezember 1691 ein Dekret, worin alle Juden in ganz Bohmen
verpflichtet wurden, als Kennzeichen «eine Sorte von Krésen» zu tragen;
im Falle einer Ubertretung seien sie empfindlich zu bestrafen.

Fiir die Juden auf dem flachen Lande hatte diese Bestimmung bose
Folgen. Es kam zu Uberfillen ; die schon von weitem kenntlichen Juden
wurden beraubt und misshandelt. Beschwerden der béhmischen Landes-
judenschaft fiihrten zu nichts. Da die Unsicherheit des Reisens aber die
ganze Handelstitigkeit der Juden hemmte, fiihlte sich auch der kaiserliche
Hoffaktor in Wien, Samuel Oppenheimer, (28) in seinen Heereslieferun-
gen behindert. Er setzte sich deshalb beim Kaiser fiir die Beseitigung der
Kennzeichnung der Juden durch die Halskrause ein. Oppenheimer
erreichte aber nur, dass die bohmischen Statthalter und Beamten mit ihm
und seinen Leuten eine Ausnahme machten. Ausnahmen wurden auch
sonst bei einigen Mannern mit Riicksicht auf ihre Tatigkeit fiir den Staat
gemacht. Die stidndigen Bemiihungen der Juden um Abschaffung der
Halskrause hatten schliesslich nach Zahlung von 6000 Gulden an die

122



Kaiserliche Hofkammer insoweit Erfolg, als die bdhmischen Landjuden
1705 drei Jahre lang vom Tragen der Halskrause befreit wurden. Nach
Ablauf der dreijahrigen Frist ist die Krause fiir die béhmischen Landjuden
wieder verbindlich gewesen, jedoch nur in den Stiddten und festen
Wohnsitzen der Juden, nicht auf der Reise. Dies ist aus einer Anfrage zu
ersehen, die die Landeshauptmannschaft von Mihren am 27. Juli 1727 an
den mihrischen Landesrabbiner Bernd Gabriel Eskeles (1692-1753) wegen
Einfithrung der Krause als Judenkennzeichen fiir die méhrischen Juden,
so wie sie in Bohmen_eingefiihrt ist, gerichtet hat. (29) Danach sollte die
Krause nur in der Stadt oder dem sonstigen Aufenthaltsort, nicht aber auf
der Reise verbindlich sein. Die verheirateten Frauen sollten einen Schleier
tragen, die Méadchen hingegen nicht. Unter dem Druck der nichtjiidischen
Kaufleute und Gewerbetreibenden hatten sich die méhrischen Stédte fiir
die Einfiihrung der Judenkennzeichnung eingesetzt, denn, «wenn die
Juden sich wie Christen kleiden und unter ihnen wohnen diirften, wiirden
sie dies nur dazu beniitzen, um bequemer Gelegenheit zu Diebstidhlen

auszukundschaften.» (30) In Briinn mussten die Juden fiir den Einlass in
die Stadt zur Verrichtung ihrer Handelsgeschifte eine Gebiihr von 15
Kreuzern entrichten, ihren Pass vorweisen und wurden daraufhin unter-
sucht, ob sie die «Kress» (Krause) am Rock trugen. (31) Den Prager Juden
haben die Franzosen wihrend ihrer Besetzung Prags im Jahre 1741 das
Tragen der Halskrause verboten. (32) Wihrend des Exils der Prager
Judenschaft kam die Halskrause génzlich ab. (33)

1V. Der gelbe Fleck.

Die den Juden wenig wohlwollende Kaiserin Maria Theresia (1740-
1780) beauftragte bald nach der Riickkehr der Prager Juden aus dem Exil
die Reprisentation und Kammer, wie die seit. 1748 vereinigte Statthalterei
und Béhmische Kammer bis 1763 hiess, iiber das Tragen der ehemaligen
Halskragen Erhebungen zu pflegen, um ein neues Kennzeichen festzu-
setzen. Sie liess sodann am 22. Mai 1750 den Prager Judeniltesten
mitteilen, dass vom 1. Juli 1750 ab alle ledigen jiidischen Burschen als
Unterscheidungszeichen von den Nichtjuden auf dem rechten Arm, «wo
der Umschlag endigt», ein zwei Finger breites und ein achtel Elle langes,
gelbes Tuch, die Frauen und Midchen aber ein dergleichen Stiickchen
Zeug von gelber Farbe auf ihren Stirnbinden aufgenéht tragen sollen. Die
verheirateten Minner mussten kein Abzeichen tragen, weil sie an ihren
Birten ohnehin kenntlich waren. Die Prager Altesten wurden beauftragt,
diese Verfiigung in den Synagogen gehorig kundzutun und iiber die

123



genaue Befolgung zu wachen. Der Gemeindeschreiber hat sie denn auch
am 30. Mai 1750 in allen Synagogen verkiindet. (34) Auf ein Bittgesuch hin
durften die Frauen statt des gelben Fleckes ein gelbes Band an ihren
Hauben tragen. Die ledigen Minner versuchten zuweilen, sich des
Kennzeichens zu entledigen, weshalb die Kaiserin mit Reskript vom 30.
Januar 1760 die neue Verfiigung traf, dass die keinen Bart tragenden
Juden anstatt des bisherigen gelben Fleckes einen ganzen gelben Auf-
schlag am linken Arm tragen sollen. Als Begriindung wird «siindhafter
Umgang» mit Christen angegeben. Unbestritten gab es von jeher Ge-
schlechtsverkehr zwischen Juden wund christlichen Miadchen und
Frauen. (35) Wenn es in den Augen der Behorden auch Missfallen erregte,
so bemiihten sich die jungen Juden, vor allem in den letzten Regierungs-
jahren Maria Theresias, das gelbe Zeichen moglichst unsichtbar zu
machen und sich nach der neuesten Mode zu kleiden. Die gidnzliche Ab-
schaffung des gelben Fleckes erfolgte jedoch erst unter Kaiser Joseph II.
In einem Schreiben vom 13. Mai 1781 (36) an den Hofkanzler Graf
Bliimegen befahl er u.a.: «Ubrigens sind auch alle jene demiitigende und
den Geist niederschlagende Zwangsgesetze, die den Juden einen Unter-
schied der Kleidung und Tracht oder besondere dusserliche Zeichen auf-
erlegen, zu beseitigen.» Diese kaiserliche Anordnung wurde jedoch nicht
ausgefiihrt, weswegen Joseph II., datiert Prag, 17. September 1781, erneut
an den Hofkanzler schrieb: «Da ich sehe, dass die ergangene Haupt-
ordnung wegen besserer Beniitzung der Juden und Abstellung der sie aus-
zeichnenden Sachen ganz und gar nicht befolgt wird, da zu Briinn, wenn
ein Jude zum Tore hineingeht, einen Siebenzehner zahlen muss und in
Prag sie noch die gelben Armeln tragen. So wird die Kanzlei sorgen, dass
die von mir anbefohlenen Sachen nicht ad statum notitiae genommen,
sondern in Ausiibung gesetzt werden, weil ich sonst diejenigen, die daran
Schuld triigen, davor miisste verantwortlich machen.» (37) Am 12.
Oktober 1781 erliess das Landesgubernium an alle Kreishauptleute ein
Rundschreiben, wonach der bisherige «Unterschied in der jiidischen
Tracht und Kleidung génzlich abgestellet» werden solle.

Dadurch waren die Abzeichen, die die Juden fiinfeinhalb Jahrhunderte
tragen mussten, bis zur NS-Zeit beseitigt.

124



ANMERKUNGEN

(1) G. Weil, Geschichte der Kalifen. Mannheim 1846, Bd. 1 S. 56; Bd. 2 S. 162 n. 1.

(2) Karl Joseph v. Hefele, Alois Knopfler, Conciliengeschichte, Bd. 5, Freiburg i. Br. 2 1886,
S. 899 f. ; Moritz Stern, Urkundliche Beitrige iiber die Stellung der Pipste zu den Juden.
Bd. 2, Kiel 1895, S. 7 f{.

(3) Kalenddr Historicky. Praha 1590 zum 1. Januar ; Hajek von LiboCan, Béhmische Chro-
nik, ed. Joh. Sandel, 1596 S. 168.

(4) Johann Franz Herrmann, Geschichte der Israeliten in B6hmen. Wien u. Prag 1819, S.
211.; A. Stein, Die Geschichte der Juden in B6hmen. Briinn 1904, S. 4, u.a.

(3) Zu Hajeks Erfindungen iiber die Juden vgl. Berthold Bretholz, Geschichte der Juden in
Médhren. Erster Teil. Bis zum Jahre 1350. Briinn 1934. S. 15 Anm. 1; S. 28 f.

(6) Hefele — Knopfler (wie Anm. 2), Bd. 6, 1890, S. 104.

(7) Emil Franz Rassler, Die Stadtrechte von Briinn aus dem 13. u. 14. Jahrhundert. Prag
1852, §. 202.

(8) Fontes rerum Bohemicarum. Prag 1873 ff., Bd. 3, S. 184; Gottlieb Bondy, Franz
Dworsky, Zur Geschichte der Juden in B6hmen, Mdhren und Schiesien. Prag 1906, Bd.
1S. 16f.; Cen&k Zibrt, Djiny kroje v zemich &eskych. Praha 1892, S. 353.

(9) Zibrt, a.a.0., S. 252, Nr. 138 u. 139.

(10) Ant. MatgjCek, Pasiondl abatyse Kunhuty. Praha 1922.

(11) Rossler (wie Anm. 7), S. 367 f.

(12) Anton Blaschka, Die jiidische Gemeinde zu Ausgang des Mittelalters, in: Die Juden in
Prag. Festgabe der Loge Praga des Ordens B’nai B’rith zum Gedenktage ihres 25jéhri-
gen Bestandes. Prag 1927, S. 60 f.

(13) Bretholz (wie Anm. 5), S. 153.

(14) Bondy — Dworsky (wie Anm. 8), S. 179.

(15) Archiv der Stadt Prag, Buch Nr. 994, Bl. 86; Bondy — Dworsky, a.a.0., S. 224, Anm. 50.

(16) Abbildung des koniglichen Mandats bei Hugo Gold, Gedenkbuch der untergegangenen
Judengemeinden Mihrens. Tel Aviv 1974, S. 137.

(17) Zigmund Winter, Déjiny kroje v zemich ceskych. Praha 1893, S. 649.

(18) Willibald Miiller, Urkundliche Beitrige zur Geschichte der mdhrischen Judenschaft.

- Olmiitz 1903, S. 69.

(19) G. Wolf, Geschichte der Juden in Wien. Wien 1876, S. 27.

(20) A. F. Pribram, Urkunden und Akten zur Geschichte der Juden in Wien. Wien u.
Leipzig 1918, Bd. 1 S. 34 f.

(21) Bondy — Dworsky (wie Anm. 8), Bd. 2 S. 825; K. Spiegel, Die Prager Juden zur Zeit
des Dreissigjdhrigen Krieges, in: Die Juden in Prag (wie Anm. 12), S. 138, 143 ; Encyclo-
paedia Judaica, vol. 4, Jerusalem 1971, s.v. Bassevi.

(22) Herrmann (wie Anm. 4), S. 61.

(23) Felix Pribatsch, Die Judenpolitik des fiirstlichen Absolutismus im 17. und 18. Jahr-
hundert, in: Forschungen u. Versuche zur Geschichte d. Mittelalters u. der Neuzeit.
Festschrift fiir Dietrich Schéfer, Jena 1915, S. 586.

(24) Vgl. W. Miiller (wie Anm. 18), S. 33 ff.

(25) Max v. Boehn, Die Mode. Menschen u. Moden im 17. Jahrhundert. Miinchen 1913,
S. 88.

(26) Ida Posen, Judentrachten in Bayern, in: Menorah. Jiidisches Familienblatt, Jg. 6, Wien
u. Frankfurt a.M. 1928, S. 683.

(27) Paul Wanie, Geschichte der Juden in Teplitz. Kaaden 1925, S. 26; Wilhelm Buchwald,
Aus der Geschichte der Juden in Teplitz-Schénau, in: B'nai B'rith. Monatsblitter der
Grossloge f. d. csl. Staat, Jg. 7, 1928, S. 162 {.

(28) Vgl. Max Grundwald, Samuel Oppenheimer und sein Kreis. Wien u. Leipzig 1913.

(29) Die Antwort des méhrischen Landesrabbiners Eskeles ist abgedruckt in: W. Miiller (wie
Anm. 18), S. 68.

(30) W. Miiller (wie Anm. 18), S. 64.

(31) H. Gold (wie Anm. 16), S. 22.

(32) Z. Winter in: Das Prager Ghetto. Prag 1903, S. 52.

125



(33) Noch bis zur Errichtung des Protektorats Bohmen und Méhren war die Halskrause
eines der acht Kleidungsstiicke, in denen die Prager Israelitische Beerdigungs-Bruder-
schaft (Chewra Kadischa) ihre Toten bestattete.

(34) Salomon Hugo Lieben, Handschriftliches zur Geschichte der Juden in Prag II, in:
Jahrbuch der Jiidisch-Literarischen Gesellschaft, Bd. 3. Frankfurt a.M. 1905, hebriische
Abteilung S. 27.

(35) Germania Judaica, Bd. 11/1, Tiibingen 1968, S. XXXII.

(36) G. Wolf, Judentaufen in Osterreich. Wien 1863, S. 208.

(37) Ebenda S. 81.

126



	Judenkennzeichen in Böhmen und Mähren

