Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Die Mlhe Gottes : die ethische Dimension des Schépfungsaktes in der
rabbinischen Theologie

Autor: Goldberg, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961216

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE MUHE GOTTES

Die ethische Dimension des Schopfungsaktes
in der rabbinischen Theologie

von Arnold Goldberg

Der biblische Schopfungsbericht enthélt zwei eindeutige Aussagen
iiber die Erschaffung der Welt: 1. Die Weise der Schépfung, nédmlich
Schopfung durch Gottesspruch und durch Tun; 2. Die Zeit der
Schopfung, ndmlich Erschaffung der Welt in einem Zeitraum von sechs
Tagen. Die Spekulation iiber das Was und Wie und Wann der Schépfung,
die esoterische ebenso wie die exoterische, hatte wohl schon friih einen
erheblichen Raum eingenommen, — schliesslich ist Weltschopfung ein
wichtiger Ausgangspunkt fiir jedes theologische Denken.

Die Rabbinen, d.h. jene zweitausend und mehr Lehrer, die in einem
Zeitraum von etwa 400-600 Jahren lebten und lehrten, haben wenigstens
formal am biblischen Schopfungsbericht festgehalten. Ihre Spekulation
ergianzte und interpretierte diesen durch weitere biblische Aussagen iiber
die Schopfung (besonders durch Job 38 und Psalm 104). In der esote-
rischen Schopfungslehre, dem Maase Bereshit, ist einmal die Tendenz
mythisierender Konkretionen zu beobachten. Dabei wird Gott mit kaum
zu iiberbietenden Anthropomorphismen als Schopfer dargestellt: Gott
schafft den Raum durch seinen Lichtmantel; er streut Schnee auf das
Wasser, und dadurch wird Erde darin. (1) Auf der anderen Seite derselben
Sache begegnet die Tendenz. zur theoretischen Abstraktion: die
Schopfungsworte werden zu Schopfungspotenzen. Trotz vielfiltiger Be-
miihung ist der Gegenstand, der ja nur fragmentarisch tradiert wurde,
noch keineswegs erschlossen. (2)

Die quasi exoterische Schopfungstheologie der Rabbinen bleibt eher
selbstverstindlich beim Schépfungsbericht der Schrift. Nur da und dort
scheinen die Aporien jeder monotheistischen Schépfungstheologie hinter
den tradierten Sitzen auf und lassen erkennen, dass man doch (zu irgend-
einem Zeitpunkt wenigstens) die Dinge sehr sorgfiltig iiberlegen konnte.
Da ist z.B. das Problem der Zeit: Der Anfang der Zeit wird nicht mit der
physischen Erschaffung der Welt gesetzt, sondern iiber die Grenze des
ersten Schopfungstages hinausgezogen in den Schopfungsplan oder

106



Schopfungsgedanken Gottes hinein. (3) Das Problem des Raumes, vor
allem das Verhéltnis von Raum und Ort, war immerhin soweit durchdacht,
dass auf eine rdumliche Immanenz in Gott geschlossen wurde. (4) Der
kritische Punkt allerdings, eben die Erschaffung des Raumes vor und
zugleich mit der Welt, wurde sinnenfillig durch ein mythisches Bild
dargestellt : Gott breitet seinen Lichtmantel aus, und dieser erdehnt einen
Raum, bis Gott ihn durch sein Wort «genug» in Grenzen setzt. (5)

Eine echte Kontroverse gab es iiber die Schopfungstage. R. Yehuda
hélt im engeren Wortsinn am Sechstagewerk fest: Jedes Ding wurde zu
seiner Zeit an seinem Tag geschaffen. R. Nehemia dagegen behauptet,
dass die ganze Welt am ersten Tag erschaffen wurde, und in den 6 Tagen
hat sich. die Welt nur gemiss dem Gottesspruch entfaltet. (6) Damit wird
die Schopfung nicht nur auf den ersten Tag zuriickgelegt, sondern auf
einen Moment und faktisch auf einen Ausspruch.

So heisst es BerR 12§4:

R. Yehuda und R. Nehemia. ‘

R. Yehuda sagt: «Vollendet waren Himmel und Erde» (Gen 2,1):
Zu ihrer Zeit...

Sprach R. Nehemia zu ihm: Da ist doch aber geschrieben (Gen 2,4):
«Dies sind die Generationen (toledot) des Himmels und der Erde,
ihr Erschaffensein» (behibar'am) — denn mit ke schuf er sie —.

Am Tage da sie geschaffen wurden, am gleichen Tage brachten sie
Generationen (toledot) hervor.

R. Nehemia fiihrt als Beweis Gen 2,4 an: «Dies sind die Genera-
tionen (7) in ihrem Erschaffensein» behibaram : mit (dem Buchstaben) ke
hat er sie erschaffen. (8) Das Schriftzitat, das hier ausgelegt wird, wird so
verstanden : Thr Erschaffensein, d.h. sie waren schon erschaffen, ndmlich
am ersten Tage. Die toledot, die «Generationen», das sind die Dinge, die
dann an den 6 Schopfungstagen aus dieser umfassenden Schopfung
hervorgehen.

Dem Satz: «Mit <he> schuf er sie» darf man vielleicht nicht. restlos
vertrauen, denn die verweisende Erkldrung wire mit dem Schriftzitat
hinreichend .belegt. Wenn der Satz aber hierher gehdrt, dann ist er aus
anderen Stellen zu erschliessen, nimlich aus BerR 12810: -

Behibaram; R. Berekhya im Namen des R. Yehuda b. R. Simon:
Nicht durch Arbeit und nicht durch Miihe schuf der Heilige, gesegnet
sei Er, seine Welt, sondern «durch das Wort des Herrn» (Ps 33,6)
— und schon waren die Himmel gemacht. behibaram : behe bera’'am.

107



Man kann diesen Satz durch BerR 12§10 ergéinzen:

R. Abahu im Namen R. Yohanans: Was ist mit diesem he ? Alle Buch-
staben ergreifen die Zunge, das he aber ergreift die Zunge nicht. So
hat der Heilige, gesegnet sei Er, seine Welt ohne Arbeit und Miihe
geschaffen, allein (wie es Ps 33,6 heisst) : « Durch das Wort des Herrn
wurden die Himmel gemacht».

Vgl. MTeh 62§1.

Solche Sidtze waren gegen die Behauptung gerichtet, Gott hitte die
Welt nicht miihelos erschaffen. Hinter dieser Behauptung, die ja immer
ein Vorwurf ist, stand die Frage nach der Allmacht Gottes — und jede
Antwort musste zu einer Aporie fiihren. Gewiss, den Vorwurf der Arbeit
konnte man Gott ersparen. (9) Die Aporie aber blieb : wenn Gott die Welt
mit Worten geschaffen hat, war er nicht michtig genug, sie mit bloss
einem Wort zu schaffen? Und wenn mit einem, geniigte dann nicht etwa
ein Laut, ein mitheloser Hauch, wie das he ? Wer so weit dachte, musste
wohl auch wissen, dass er auch beim Lufthauch, ja beim Geist nicht stehen
bleiben konnte. Irgendwann kommt das Problem der Miihe Gottes bei der
Schépfung auf. Man kann die Miihe ins Denken verlegen, und immer
noch miisste man fragen : warum machte sich Gott die Miihe, diese Welt
zu denken ? Die Frage nach der Miihe Gottes konnte, wenn iiberhaupt,
nur beantwortet werden, wenn man sagte, dass Gott die Welt zwar ohne
einen Aufwand an (physisch zu erkldrender) Kraft schuf, dass er sich aber
miihen wollte.

In der Tat wurde die Frage von den Rabbinen &hnlich gestellt und
beantwortet. In den Spriichen der Viter (V, I) findet sich ein Satz von
aphoristischer Qualitét :

Durch 10 Ausspriiche wurde die Welt geschaffen. Und was sollte
damit gelehrt werden? (10) Sie hitte ja auch durch einen Ausspruch
geschaffen werden koénnen? Allein, dies ist, um an den Frevlern
heimzusuchen, welche die Welt zerstéren, die durch 10 Ausspriiche
geschaffen wurde; und den Gerechten einen guten Lohn zu geben,
welche die Welt erhalten, die durch 10 Ausspriiche geschaffen wurde.

Der Text ist, wie viele Sétze der Rabbinen, aphoristisch pointiert. R.
Yom Tow Lippman Heller (11) war dariiber ein wenig erschrocken und
bemerkt in seinem Kommentar: Das ist keine Frage, die die. Schépfung
selber betrifft. Wir sollen daraus allein einen moralischen Schluss ziehen.
Es miisste der Giite des Schopfers widersprechen, dass er etwas Uber-
fliissiges wirkt, um es an den Frevlern heimzusuchen. — Sicherlich trifft
dies zu. In der Tat scheint sich der Satz ja auch eher im Schopfungs-

108



bericht zu bewegen. Dieser Bericht hitte ja nicht 10 Schépfungsspriiche
enthalten miissen, er hitte eigentiich nur einen wiederzugeben brauchen,
ndmlich den, dass Gott Himmel und Erde schuf. Oder nach der Ansicht
des Maimonides (in seinem Kommentar zu den Spriichen der Viter) : Gott
hétte nur einmal sprechen miissen: «Es werde Licht und eine Feste im
Wasser...» Aber letztlich kommt dies auf das gleiche hinaus, denn wenn
die Schrift 10 Schopfungsspriiche wiedergibt, dann miissen es wenigstens
10 gewesen sein. Der Satz konnte so verstanden werden : Warum stehen in
der Schrift 10 Ausspriiche, wenn doch einer geniigt hitte — und die
Schrift sagt nichts Uberfliissiges (12). Dies ist, um die Frevler, die diese
Welt zerstéren, zu warnen, dass Gott so viel an der Welt liegt. Und da sie
gewarnt sind, trifft sie die Strafe zu Recht. Und es ist, um den Gerechten
guten Lohn zu verheissen ; und da er ihnen verheissen ist, erhalten sie den
Lohn zu Recht.

Aber es wire falsch, den Aphorismus leicht zu nehmen, nur weil er
sich so leicht zu geben scheint. Es besteht gewiss kein Unterschied
zwischen dem Tun Gottes und seiner Schrift: Die Miihe, die sich Gott
gab, 10 mal seinen Schopfungsausspruch in die Tora zu schreiben, war
vielleicht grosser als die Miihe, welche 10 Schépfungsworte machen. Es ist
die Tora Gottes nichts anderes als die Welt Gottes: die Frage nach der
Miihe bleibt. Nur der Vergleich der Fragen zeigt verschiedene Dimen-
sionen. Im Hinblick auf die Schépfung erweist sich Gottes Allmacht in der
geringen Miihe oder in der Miihelosigkeit. Im Hinblick auf den Menschen
muss die Schopfung Miihe sein. Die Schopfungsmiihe Gottes, ja seine
Miihe iiberhaupt, gehort zur geschichtlichen Dimension der Welt. Diese
geschichtliche Dimension ist immer auch eine moralische Dimension.

Die moralische Dimension erweist sich zunidchst an der Qualifikation.
der Frevler und der Gerechten. Wie bereits Ovadya di Bertinoro (z.St.)
feststellte, ist hier an folgendes zu denken : Die Welt steht zu jeder Zeit im
Gericht, und der Mensch mit ihr. Die Waagschale ist ausgeglichen. Jede
bdse Tat kdnnte dazu fithren, dass der Bestand der Welt nicht mehr zu
rechtfertigen ist; insofern zerstort der Frevler die Welt. Der Gerechte
aber, der durch eine gute Tat eine bdse Tat wieder aufwiegt, erhilt
sie (13). So ist der Mensch zu jeder Zeit fiir die Welt verantwortlich.

Was aber begriindet die Verantwortung ? Nach dem eben zitierten Satz
kann dies nicht die Welt selber sein, denn wie kann der Mensch
verpflichtet werden, die Welt zu erhalten?! Die Welt hat diesen ver-
pflichtenden Wert nicht an sich. Es ist der Wille Gottes und sein Wunsch
an dieser Welt, dass es eine Welt der Menschen sei, die den Menschen
verpflichtet, ihn verantwortlich macht fiir die Welt, und so macht Gott

109



diese Welt vom Menschen abhingig. Gott hat sich seiner Schépfungs-
macht, die jede beliebige Welt durch den blossen Hauch seines Mundes
schaffen kann, begeben, da er die Erhaltung der Welt von einer
Bedingung abhingig sein ldsst, die nur noch der Mensch und nicht Gott
erfiillen kann. Hier beginnt in der Tat die Miihe Gottes.

Die Rabbinen setzten allerdings nicht bei dieser Miihe der Welter-
haltung an, sondern zunichst bei der Schoépfungsmiihe. In einem Mi-
drasch zu Qoh 2,12 wird diese Miihe Gottes der Bosheit der Menschen vor
der Flut gegeniibergestellt. Der Text findet sich BerR 27§81 ; QohR 2,20§2
und TanB Bereshit 37 jeweils mit Abweichungen, die teils durch redak-
tionelle Verdnderung und teils durch Auslassung bedingt sind. Die im
folgenden zugrunde gelegte Version des BerR ist in der Diktion sicher-
lich verkiirzt, hat aber den Vorteil, dass sie im Hinblick auf Gen 6,5
tradiert wird :

«Der Herr sah, gross war die Bosheit des Menschen auf Erden (und
alles Gedankenbild seines Herzens nur bése den ganzen Tag» Gen
6,5) (14) — (das ist es, was die Schrift Qoh 2,21 sagt:) «Ja, da ist ein
Mensch, dessen Miihe ist in Weisheit, (in Erkenntnis und Geschick-
lichkeit, und einem Menschen, der sich nicht darum gemiiht hat, dem
gibt er seinen Teil, auch dies ist eitel und grosse Bosheit)». (15) R.
Yudan sagte : Gross ist die Kraft der Propheten, die das Bild mit dem
Bildner vergleichen (wie es namlich Dan 8,16 heisst) : «Ich horte eine
Menschenstimme mitten vom Ulai».

R. Yudan b. R. Simon sagte: Wir haben da noch. einen anderen
Schriftvers, der klarer ist als dieser (ndmlich Ez 1,26): «Und auf der
Gestalt des Thrones, dem Aussehen eines Menschen gleich...» (16).

Mit Weisheit, (das entspricht Prov 3,19): «Der Herr hat mit Weisheit
die Erde gegriindet».

Und mit Erkenntnis, (das entspricht Prov 3,20): «Und durch seine
Erkenntnis wurden die Abgrundtiefen geteilt».

Und mit Geschicklichkeit: Denn die Dinge schickten sich nicht von
selben. (17)

R. Berekhya sagte im Namen des R. Yehuda b. R. Simon:

Nicht durch Miihe und nicht durch Ermiidung schuf der Heilige,
gesegnet sei Er, seine Welt. Allein durch das Wort des Herrn (Ps
33,6). (18) — Und schon waren die Himmel gemacht.

110



Und einem Menschen, der sich nicht darum bemiiht, dem gab er
seinen Teil : Dies ist die Generation der Flut...

(Der Text fahrt dann fort und beweist, wie der Vers weiterhin auf die
Generation der Flut ausgelegt werden kann.)

Die Gegeniiberstellung von Mensch und Gott als ein Gegeniiber wie
von Mensch und Mensch ist kithn. Ihre Berechtigung und ihre Grenze
wird durch die beiden Zitate gezeigt. Zwar ist der Vergleich von Gott,
dem Schépfer, und Mensch, dem Geschépf, prophetische Kiihnheit, aber
er ist auch nicht grundlos. In einem Verhéltnis zwischen Gott und
Mensch, da die Bosheit des Menschen festgestellt wird und die Giite
Gottes, kann Gott letztlich nur in Analogie zum Menschen gesehen
werden. Das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch kann nicht wesentlich
anders sein als das zwischen Mensch und Mensch, weil der Mensch nur
eines menschlichen Verhiltnisses fihig ist. Jede Erkenntnis Gottes ist
anthropomorph. Dies gilt fiir jeden Satz der Ausfithrung — sowohl fiir das,
was liber Gott den Schopfer, als auch fiir das, was liber sein Verhiltnis zur
Menschheit gesagt wurde. Gott miihte sich mit der Schopfung und gab sie
dem Menschen, der sich nicht darum gemiiht hatte, und der auch nichts
tat, sie zu erhalten. Dennoch hilt die Predigt an dem Diktum des R.
Berekhya fest: Die Welt wurde ohne Miihe (wenigstens im menschlichen
Sinn) geschaffen durch einen Hauch des Mundes. Die Weisheit und das
Wissen oder die Erkenntnis (Gottes), mit denen hat sich Gott 'gemiiht.

Es geht hier schwerlich um Meinungsverschiedenheiten, etwa in dem
Sinne, dass der eine sagt : die Welt wurde mit Miihe geschaffen, und sei es
mit der Miihe der Weisheit und Erkenntnis, und der andere: sie wurde
miihelos oder nur mit einem Wort geschaffen. Meinungsverschieden-
heiten bestanden hinsichtlich der Schépfungsweise. Die einen (R. Bere-
khya) sagten : die Welt wurde in einem Moment geschaffen, und entfaltete
sich (durch das Wort?) in der Zeit der 6 Tage. Die anderen hielten am
Sechstagewerk fest, und damit an der Notwendigkeit jeden Wortes auch
fiir die Schépfung. Ubereinstimmung besteht ja wohl darin, dass die Welt
mit der Miihe der 10 Worte geschaffen wurde, obgleich Gott sie mit einem
Worte (oder weniger) schuf oder jedenfalls hitte schaffen kénnen. Die
Miihe der 10 Worte ist wirklich, und es ist nicht zu bezweifeln, dass die 10
Worte die Welt schufen.

Aber die Miihe der 10 Worte ist von einer anderen Qualitdt. (Man
kann sie durchaus im Blick auf die 10 Gebote, die anderen 10 Worte,
sehen.) Sie bewirken zwar, dass die Welt wird, sie sind Schépfungsworte,
aber sie bewirken vor allem, eben indem sie gesprochen werden, sich

111



selbst und dass der Schopfungsakt selber zu einem Wert wird (der auch
der Welt zukommt). Die Welt ist Gott 10 Worte wert; das verpflichtet.
Wire die Welt geschaffen, weil Gott nicht anders konnte, oder wére sie
miihelos geschaffen worden, so dass Gott nichts an ihr liegen diirfte, und
er sie sich selbst iiberlassen konnte, der Mensch hétte moralisch nicht zur
Erhaltung der Welt verpflichtet werden kénnen. Erst diese Miihe Gottes
und auch die Mihe, die er hatte, es dem Menschen kundzutun,
verpflichtet, bildet einen Wert.

Dies entspricht einem Grundsatz der rabbinischen Theologie, dass
nicht die Macht Gottes den Anspruch an den Menschen begriindet,
sondern die Tat fiir den Menschen. Deshalb beginnt die Tora auch nicht
mit den 10 Geboten am Sinai, sondern mit 10 Worten der Schopfung. Dies
kann unter dem Gesichtspunkt vorbildhafter Demut Gottes gesehen
werden wie in BerR 1§12 (R. Yudan b. Aqilas und R. Aibo): Gott hat sich
(in Gen 1,1) erst als Gott genannt, nachdem er die Welt geschaffen hatte
(Im Anfang schuf Gott). Konige von Fleisch und Blut lassen sich loben,
noch bevor sie etwas fiir die Welt getan haben, dieser nennt aber seinen
Namen erst, nachdem er die Bediirfnisse der Welt geschaffen hat. Aber
nicht auf die vorbildhafte Demut Gottes kommt es an, sondern auf den
Anspruch. In der Mekhilta (Yitro 5 S. 219) zu den 10 Geboten, die ja mit
dem Wort «Ich» beginnen, wird dieser Gedanke aufgenommen und
weitergefiihrt:

«Ich bin der Herr, dein Gott» (Ex. 20,2). Warum wurden die 10 Gebote
nicht am Anfang der Tora gesagt? Sie machten ein Gleichnis. Was
gleicht dieser Sache? Einem, der in die Stadt kam, und zu ihnen
sprach : Ich will Konig sein iiber euch! Sie sprachen zu ihm : Hast du
irgendetwas Gutes fiir uns getan, dass Du iiber uns K6nig sein willst ?
Was tat er ? Er baute ihnen die Mauer, leitete ihnen das Wasser (in die
Stadt), fithrte ihre Kriege. Dann sprach er zu ihnen : Ich will K6nig sein
iiber euch! Und sie sprachen zu ihm: Ja, ja! So hat Gott Israel aus
Agypten gefiihrt, er teilte ihnen das Meer, er brachte ihnen das Man
(Manna) herab...

Die Miihe Gottes als Tat fiir den Menschen ist hier weitergefiihrt in
der Geschichte bis zum Sinai hin. Die Miihe Gottes hort nicht mit der
Schopfung auf, sie nimmt hier ihren Anfang und dauert fort. Das
Gleichnis vom Konig zeigt ebenso wie der Satz «Gott schuf zuerst die
Bediirfnisse der Welt», dass die 10 Schopfungsworte schon Teil der
Geschichte sind.

112



Der Satz, «um an den Frevlern heimzusuchen, die die Welt zerstoren,
die durch 10 Ausspriiche geschaffen wurde, und den Gerechten einen
guten Lohn zu geben...» ist also so zu verstehen, dass eben die Miihe der
Schopfung der Wert ist, der den Menschen verpflichtet. Nicht die
Tatsache der Schopfung, die keiner Miihe bedurfte, verpflichtet den
Menschen, sondern eine Tat, die gleichartig ist wie die Taten Gottes in
der Geschichte. Die miihevollen 10 Schopfungsworte sind gleichen
Wertes wie die anderen Geschichtstaten Gottes. Gott schuf wohl die Welt
nicht auf diese Weise, um guten Rechtes die Frevler zu strafen und die
Gerechten belohnen zu diirfen. Aber wenn es Lohn und Strafe gibt, dann
griinden sie nicht in der Allmacht Gottes, sondern in dem Wert, der die
Welt fiir Gott und fiir den Menschen ist.

Die Frage, ob und wie die 10 Worte die Welt geschaffen haben, tritt
dahinter zuriick, weil der blosse Schopfungsakt keinen Anspruch be-
griindet. Sie tritt wieder in den Fragehorizont, wenn dem entgegen-
gehalten wird, dass die Welt ja ohne Miihe geschaffen wurde. Es sind ganz
einfach zwei Fragehorizonte, zwei Aspekte der Welt, der geschopfliche
und der geschichtliche, die fiir sich bestehen miissen : Im Hinblick auf die
Welt, die aus dem Schopfungsakt hervorgeht, ist die Schopfung miihelos ;
im Hinblick auf die Geschichte miiht sich Gott fiir die Welt. Die
geschaffene, physische Welt besteht keineswegs unabhidngig von der
geschichtlichen Welt. Was der Mensch tut, erhilt oder zerstort die Welt.
Fragt man, ob die Welt mit Miihe oder ohne Miihe geschaffen wurde,
dann entsteht eine Aporie, die nur durch das Paradoxon (obgleich
allmichtig, doch Miihe) beantwortet werden kann. Die Aporie konnte in
der Theologie der Rabbinen zu einem Teil geldst werden : Die Allmacht
Gottes hat in der physischen Welt ihre Geltung. In' der Geschichte hat
Gott sich seiner Allmacht zum Teil begeben, wegen seiner durchaus
leidenschaftlichen Liebe zum Menschen und um eine Welt ethischer
Werte zu begriinden.

ANMERKUNGEN

( Abkiirzungen nach den Abkiirzungen der Frankfurter Judaistischer Beitrdge)

(1) Vgl. yHag2,1; bHag 12b; BerR 1§6; 12§11 PRE 3, (S. 8a) u. 6

(2) Vgl Ch. F. Weiss, Untersuchungen zur Kosmologie des hellenistischen und paldstini-
schen Judentums, Berlin 1966. A. Altmann, A Note on the Rabbinic Doctrine of Crea-
tion, JIS VII (1956). 195-206. V. Aptowitzer, Zur Kosmologie der Agada, MGW] 72
(1928), 363-370.

113



(3) Vgl A. Goldberg, Schopfung und Geschichte. Der Midrasch von den Dingen, die vor
der Welt erschaffen wurden. Judaica 24 (1968), 27-44.

(4) Dies ist zu erkennen an der Erorterung iiber den Gottesnamen. Hamaqom, der Ort.
Vgl. zuletzt E. Urbach, The Sages, their Faith, Concepts and Beliefs, 1975,66; hier auch
Bibliographie. Zur Raumtheorie der Rabbinen miisste, im Kontrast wenigstens, auch
die friihere und zeitgendssische Raumspekulation im hellenistischen Bereich herange-
zogen werden; vgl hierzu H. Leisegang, Die Raumtheorie im spiteren Platonismus,
insbesondere bei Philo und den Neuplatonikern. Diss. Strassburg, 1911.

(5) Vgl. W. Reiss, Die Deutung von El Shaddai in der rabbinischen Literatur FJB 3 (1974)
65ff.

(6) Vgl BerR 12§4; TanB Ber&l; F. Bohl, Die Matronenfrage im Midrasch, FIB 3 (1975),
47f. Theodor (BerR z.5t.) weist darauf hin, dass sich dhnliche Ansichten bei Origenes
und Ephridm finden, doch ist dem hier nicht nachzugehen.

(7) Toledot, «das was hervorgebracht wurde», so in seinem Sinne zu libersetzen.

(8) Tatsdchlich ist das hebrdische Wort so nicht verstindlich. Die HSS schreiben das
«He» in behibaram klein, und die Kommentare losen es auf als «be-he-beraam»,
mit he hat er die Himmel und die Erde erschaffen.

(9) Sehr eindringlich dargestellt in ShemR 13§1: Als Avnimos Hagardi die Weisen fragt,
wie Gott die Welt geschaffen habe, schicken sie ihn zu Abba Y osef, dem Maurer. Abba
Yosef sagt, dass er Tagelohner sei, und daher nicht das Geriist verlassen diirfe, noch
seine Arbeit unterbrechen. Als Avnimos nun zeigt, dass Gott mit der Schépfung doch
reichlich Miihe gehabt habe — wihrend Abba Y osef auf dem Geriist steht — wird ihm
Jes 40,28 zur Antwort: « Er wird nicht miide und vermiiht sich nicht». (Gott spricht
vielmehr) : « Womit miihe ich mich? Mit dem, der vor mir mit nutzlosen Worten er-
ziirnt!» Man mochte ergidnzen: dem muss Gott miihevoll erklidren, wie es mit ihm und
der Welt ist. Die Miihe Gottes beginnt eben dort, wo er sich mit dem Menschen einlésst.

(10) Wohl so zu verstehen. Fiir gewohnlich vor einem Schriftzitat stehend, hier vielleicht auf
das ganze Kapitel Genesis 1 bezogen oder auf die Sitze, in denen das Sprechen Gottes
vorkommt. Dann ist der Satz zu verstehen: «Mit 10 Worten, denn es ist geschrieben...
und was lehrt die Schrift damit?» Vgl. auch Tosafot Yom Tow z. St.

(11) Tosafot Yom Tow z. St.

(12) Dies ist-ein Grundsatz der rabbinischen Exegese. Aber der Schopfungsbericht selber
gehort wesentlich zur Schopfung. Vgl. auch R. Honigswald, Vom erkenntnistheore-
tischen Gehalt alter Schipfungserzihlungen, Stuttgart 1957,34ff: Die Kosmogonien
setzen stillschweigend aber grundsitzlich voraus, dass der Hergang der Schopfung
erzdhlend darstellbar ist. Die Schilderung ist also kein zufilliger Nebenumstand. Die
Schopfung muss grundsitzlich in Berichten und Erzéhlungen bedeutungsmaissig fixiert
und tiberliefert werden kénnen.

(13) Vgl. A. Goldberg, Der Heilige und die Heiligen, FIB 4 (1976) 8ff.

(14) Der Schluss des Verses ist unbedingt einzubeziehen, denn so wird die planende Weis-
heit Gottes dem Gedankenbild des Menschen gegeniibergestellt.

(15) So iibersetzt, um die Entsprechung von Gen 6,5 und Qoh 2,21 zu zeigen, von der die
Ausfiihrung bestimmt ist. TanB fiigt hier den erklidrenden Zusatz ein: «Das spricht
vom Heiligen, gesegnet sei Er. Und woher wissen wir, dass der Heilige, gesegnet sei
Er, Mensch genannt wird?...»

(16) Hiermit ist die zunichst liberraschende und anstdssige Gleichung von Mensch und
Gott durch entsprechende Beweisverfahren belegt und ertréglich gemacht. Der Text
fahrt nun mit der Auslegung der einzelnen Worte des Qoheletverses auf die Schopfung
fort.

(17) So mit TanB zu ergénzen.

(18) Das Zitat hat hier die Funktion, die Behauptung dass sich die Dinge nicht von allein
schickten, zu erldutern und zu bestitigen.

114



	Die Mühe Gottes : die ethische Dimension des Schöpfungsaktes in der rabbinischen Theologie

