
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Thora in den biblischen Chronikbüchern

Autor: Willi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THORA IN DEN BIBLISCHEN CHRONIKBÜCHERN

von Thomas Willi

Die Chronik, die im 4. Jahrhundert v. Chr. abgefasst sein mag, ist ein
einheitlich konzipiertes Werk, (1) das die Geschichte der davidischen
Königslinie als den Kern der Geschichte Israels darstellen will. Dieser
Kern kristallisiert sich dem Verfasser aus einer mit Adam beginnenden,
umfassenden genealogischen Bestandesaufnahme in 1. Chr. 1-9 heraus.
Das Thema liess sich aufgrund der Quellenlage nicht anders denn als

Auslegung des in den Königsbüchern gebotenen Materials behandeln. Das
geschah, bei aller Bindung an das als prophetisch erachtete Wort, in einer
erstaunlichen Freiheit. (2)

Die Darstellung endet mit der schonungslosen Kritik am Verhalten der
Generation vor der Deportation und Zerstörung, das kurz als «unheilbar»
(2. Chr. 36,16) charakterisiert wird. Der moralischen und kultischen
Entweihung des Heiligtums durch die Israeliten folgte seine Schändung,
Plünderung und Zerstörung durch die neubabylonischen Heere. Sie rissen
auch Jerusalem nieder und deportierten die Überlebenden nach Babylon.
Dem geschundenen Land wurde, wie der Chronist anmerkt, die durch den
Propheten Jeremia vorausgesagte sabbatliche Ruhe von 70 Jahren zuteil.
Sie fand ihren Abschluss mit dem Dekret des Kyros, dessen persisches
Königtum inzwischen die Vormachtstellung Babylons abgelöst hatte. Es
kündigte — in der vom Chronisten dargebotenen Fassung — den
Wiederaufbau des Tempels Gottes an und forderte die Glieder seines
Volkes zur Rückkehr auf. (3)

Diese ganze Geschichte, die mit dem ursprünglichen Menschen
anhebt und mit dem Ausblick auf Erneuerung des Tempels und Rückkehr
des Volkes schliesst, muss, gerade wegen dieses weitgespannten Bogens,
wesentliche Bestandteile der Grösse Israel einfach voraussetzen. Dazu
gehört die Ausbildung Israels, wie sie sich spiegelt in den Geschichten
über die Erzväter, die Befreiung aus Ägypten und die Führung durch die
Wüste mit anschliessender Sesshaftwerdung im Land. Der Stoff des
Pentateuch ist als solcher nicht wiedergegeben. Doch seine Hauptsache,
die Thora, spielt selbstverständlich in der Chronik eine Rolle. Was aber ist
die Thora

In Spr. 1,8 ist es die Unterweisung der Eltern, besonders der Mutter:
«Höre, mein Kind, auf die Erziehung deines Vaters, und verwirf die
Unterweisung deiner Mutter nicht ».(4) Auch die Tätigkeit des Weisheits-

102



lehrers als des «Vaters» seines Schülers wird im Rahmen solcher
elterlicher Unterweisung gesehen. (5) Von hier aus dürften auch Stellen
wie 2. Kon. 17,13 zu verstehen sein, an denen die Thora den
Propheten aufgetragen ist. Weit häufiger freilich wird mit «unterweisen»
ijrh II) eine Belehrung der Priester bezeichnet. Thora und Priester sind
nach dem Ausweis der Propheten vor, während und nach dem
babylonischen Exil Korrelata (Jer. 2,8; 18,18 — Ez. 7,26 — Hag. 2,llf. ; Mal. 2,7).
Nach Lev. 10, lOf. ; Ez. 44,23; Zeph. 3,4; Mal. 2,1 lf. ist die Scheidung
zwischen heilig und profan, rein und unrein Gegenstand der Thoraertei-
lung. (6)

In allen diesen Fällen handelt es sich um aktuelle Unterweisung.
Rafael Weiss (7) vertritt nun die Ansicht, dass im Gegensatz zu diesem
älteren, vorexilischen Begriff die Bücher Esra-Nehemia und 1.-2. Chronik
Thora überall als «das Wort Gottes, das er in der Vergangenheit offenbart
hat» auffassen. Trifft diese Gegenüberstellung zu?

Ohne Zweifel wurde auch jene aktuelle Belehrung nach überlieferten
Massstäben erteilt. Dass sie mit dem Anspruch göttlicher, nicht menschlicher

Autorität auftrat, schloss ihre Verbindung mit der Überlieferung
der Väter nicht aus, sondern, nach biblischem Verständnis, erst recht ein.
Ob diese Überlieferung der Väter mündlich tradiert wurde oder schriftlich
fixiert vorlag, spielt demgegenüber eine zweitrangige Rolle. Die Aktualität
der Unterweisung lag in der Anwendung der überlieferten Normen auf das
Leben der Gegenwart. Jer. 2,8 bringt diese beiden Elemente deutlich zum
Ausdruck: «Die Priester sagten nicht: Wo ist der Herr?, und sie, die die
Thora im Griff hatten, kannten mich nicht.» Jeremia stellt fest, dass

«Thora» als solche vorhanden und hochgehalten war, dass aber der
aktuellen Belehrung die Beglaubigung fehlte, weil man Gott nichts
nachfragte. Gerade bei diesem vorexilischen Propheten wäre darum die
Thora, freilich im Missverstand, «das Wort Gottes, das er in der Vergangenheit

offenbart hat. ».

Doch ist nun die Thora der Chronikbücher nicht eindeutig auf eine

vergangene Offenbarung festzulegen. Zu berücksichtigen ist, dass der
Chronist vielleicht nicht Geschichte in unserem Sinne, aber doch
Geschichte schreibt und daher Tatbestände einer von der eigenen
Gegenwart unterschiedenen Vergangenheit wiedergibt. Für unsere Frage
ist daher zu prüfen, wie er die Vermittlung der Thora und ihre Wirkung
auf das Verhalten und Geschehen der verschiedenen vorexilischen
Epochen und Personen sieht. Dass die Chronik mit «Thora» keineswegs
eine vergangene, fixierte Offenbarung meint, zeigt die Beobachtung, dass
«die Worte, derer sie sich bedient, wie z.B. Thora, Mizwa usw. keineswegs
als klar umrissene, eindeutige termini technici dienen, sondern als

103



lebendige Begriffe ». (8) Die Worte sind nicht eindeutig festgelegt, sondern
gewinnen ihre Bedeutung erst aus dem jeweiligen Kontext. Das gilt
besonders für den Begriff der Thora.

Selbstverständlich gilt dem Chronisten, wie anderen wesentlichen
Teilen der Bibel, die Offenbarung vom Sinai als Ursprung und Quelle
göttlicher Belehrung. Umso erstaunlicher und jeder Vermutung einer
starren Auffassung von Thora beim Chronisten entgegenlaufend mutet
der Satz 2. Chr. 15,3 an: «Und langezeit war Israel ohne wahren Gott,
ohne lehrenden Priester und ohne Thora. » Diese Aussage findet sich in
einer der dem Chronisten eigenen Prophetenreden. Asarja b. Oded richtet
sie an König Asa, der eben vom Sieg über die Kuschiten zurückkehrt. Der
Satz begründet die Schrecken einer nicht näher bezeichneten Vergangenheit,

in der man meist die Richterzeit vermutet hat. (9) Nicht ihre
Herrscherlosigkeit war der tiefste Grund des Übels, (10) sondern ihre
Gottlosigkeit, die sich im Fehlen zwar nicht des Priesters, wohl aber des
verbindlich lehrenden Priesters und der beglaubigten Unterweisung
äusserte. Da es sich um die Beschreibung einer nachmosaischen Epoche
handelt, kann der Ausdruck «ohne Thora» nicht das fixierte göttliche
Wort der Vergangenheit meinen, sondern bezieht sich auf dessen aktuelle
Anwendung. Die Thora wird in dieser chronistischen Prophetenrede als

etwas so Lebendiges gesehen wie je in der vorexilischen Literatur.
Darum ist es geboten, zum Verständnis des Begriffs der Thora auch

seinen Gebrauch in den Büchern der Chronik heranzuziehen. Die
chronistische Auffassung der Thora ist ein authentisches Zeugnis mit
eigenständigem Wert für ein zutreffendes Verständnis dieses zentralen
biblischen Begriffs.

1. Die Thora des Herrn

Das Substantiv «Thora» findet sich in der Chronik 2X in der Verbindung

mit Mose als «Thora Moses», 8X allein und 9X in der Verbindung
mit dem Gottesnamen als «Thora des Herrn». (11) Nie findet sich der
anderwärts auch anzutreffende Ausdruck «Thora Gottes». Die Thora, auf
die sich der Chronist beruft, ist eindeutig die Thora des Gottes Israels.
Darum liegt das Spezifikum dieser Lehre nicht in der Person des
Übermittlers, sondern in der Einzigartigkeit ihres göttlichen Urhebers. Wo
die Person Moses erwähnt wird (entweder in der Status-constructus-
Verbindung der beiden Stellen 2. Chr. 23,18 ; 30,16 oder in der Apposition
eines Relativsatzes «wie Mose geheissen hat» o.ä) geht es mehr um die
Übereinstimmung einer späteren Praxis mit den sinaitischen Anord-

104



nungen als um die Beglaubigung des Inhalts. Diese geschieht einzig durch
Gott selber, freilich nicht ohne die Beteiligung des Menschen. Findet sie
nicht statt, so bedeutet das die besondere «Gottlosigkeit» von 2. Chr. 15,3.

Denn in der Verwirklichung der Thora hegt die besondere Verbindung
Israels mit Gott. Wie persönlich diese gedacht ist, zeigt 2. Chr. 6,16. Nach
der Vorlage in 1. Kön. 8,25 sollen die Nachkommen Davids «vor meinem
Angesicht» wandeln, wie David selber «vor meinem Angesicht»
gewandelt ist. Die Chronik präzisiert diesen Wandel der Davididen, indem
sie «vor meinem Angesicht» durch «in meiner Thora» ersetzt. Aus einer
solchen durch die Thora vermittelten Gottesverbundenheit heraus ist
auch eine Aussage wie 2. Chr. 12,1 zu verstehen (ohne Parallele in Kön.)
«Rehabeam verliess die Thora des Herrn und ganz Israel mit ihm».
Dagegen bedeutet Gott suchen die Thora tun (2. Chr. 14,3 ; 31,21, beide-
male ohne Parallele in Kön.). Darum wird der Bericht von der Auffindung
und Anhörung der Thora durch König Josia eine Art Bekehrungsgeschichte.

Bemerkenswerterweise erwähnt der Chronist nur hier 2. Chr.
34,14f. sowie 2. Chr. 17,9 ein «Buch der Thora», während er etwa in 2.
Chr. 34,19 das Wort «Buch» der Vorlage 2. Kön. 23,11 weglässt. (12) Das
Buch der Thora enthält zwar die Thora, aber es ist nicht die Thora, die
göttliche Belehrung.

(Wird fortgesetzt.)

ANMERKUNGEN

(1) Sara Japhet. The Supposed Common Authorship of Chronicles and Ezra-Nehemia
Investigated anew. VT 18 (1968) S. 330-371.

(2) Vgl. T. Willi, Die Chronik als Auslegung. Untersuchungen zur literarischen Gestaltung
der historischen Überlieferung Israels. FRLANT 106 (1972), besonders S. 53f.

(3) 2. Chr. 36,14-23.
(4) Vgl. Spr. 6,20 sowie Spr. 4,4 mit dem entsprechenden Verb.
(5) Hi. 6,24; Spr. 3,1 ; 6,23; 7,2; 13,24.
(6) Vgl. die ausgezeichnete Zusammenstellung bei Rafael Weiss, MilstTt bammiqrS (Aus

der Forschung zur Schrift). Jerusalem (o.J. — 1967 — S. 3f.)
(7) A.a.O. S. 4.
(8) Sara Japhet, '®münöt we-dS'5t be-s2fär Dibrë ha-jämTm ü-meqomfin ba-'Släm ha-

majfsäbti ha-miqm'it. (The Ideology of the Book of Chronicles and Its Place in Biblical
Thought). Jerusalem (1977) S. 203.

(9) Vgl. die Kommentare von Immanuel Benzinger, Samuel Oettli, Rudolf Kittel, Wilhelm
Rudolph z.St.

(10) So sieht es Ri. 19,1. Ri 17,6 und 21,25 verbinden das Fehlen eines Königs und die herr¬
schende Zuchtlosigkeit.

(11) «Thora Moses»; 2. Chr. 23,18; 30,16. — «Thora» allein: 2. Chr. 14,3; 15,3; 19,10;
25,4; 31,21 ; 33,8; 34,15.19. - «Thora des Herrn»; 1. Chr. 16,40; 22,12; 2. Chr. 6,16;
12,1 ; 17,9; 31,3.4; 34,14; 35,26.

(12) Ähnlich 2. Chr. 25,4 im Vergleich zu 2. Kön. 14.6.

105


	Thora in den biblischen Chronikbüchern

