
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Das Tötungsverbot des Dekalogs bei Samuel Ben Meir : Exegese und
antichristliche Polemik

Autor: Mutius, Hans-Georg von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961214

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS TÖTUNGSVERBOT
DES DEKALOGS BEI SAMUEL BEN MEIR:

EXEGESE UND ANTICHRISTLICHE POLEMIK

von Hans-Georg von Mutius

Der in Nordfrankreich wirkende Raschi-Enkel Samuel Ben Meir lebte
zwischen 1085 und 1160 und ist für seine von dem Bemühen um die
Erkenntnis des einfachen Wortsinns geprägte Bibelauslegung berühmt. (1)
Das zeigt sich zum Beispiel auch bei der Behandlung des Tötungsverbotes
in Ex. 20,13, wozu man in seinem Pentateuchkommentar Folgendes liest :

«L' TRZH. Jede RZYHH ist an jeder Schriftstelle ein grundloses
Töten. DER RWZH SoLl DES TODES STERBEN (Num. 35,16) ; HAST
DU GEMORDET (HRZHT) UND HAST DU AUSSERDEM BESITZ
ERGRIFFEN? (1. Kön."21,19); GERECHTIGKEIT WEILTE IN IHR,
UND NUN SIND ES MRZHYM (Jes. 1,21). Aber es gibt auch eine
HRYGH und eine MYTH ohne Grund, wie zum Beispiel in dem Text
WYHRGHW (Gen. 4,8) bei Kain. Und es gibt sie im Recht, wie zum
Beispiel in dem Text: WHRGT T H'SH (Lev. 20,16). Und hinsichtlich
dessen, was geschrieben steht: DER SEINEN NÄCHSTEN OHNE
VORSATZ TÖTET (YRZH; Deuter. 4,42), sagt die Schrift deswegen,
weil sie auch vom mutwillig handelnden RWZH redet, dass er frei ausgeht,
wenn es sich um eine nicht vorsätzlich begangene RZYHH handelt. Das
soll man den Häretikern antworten, die mir da auch zugestimmt haben.
Und obwohl in ihren Büchern ICH TÖTE ('MYT) UND MACHE
LEBENDIG (Deuter. 32,39) in der lateinischen Fassung von L' TRZH
erscheint, haben sie keine Genauigkeit walten lassen.» (2)

In seinem Kommentar unternimmt der Autor den Versuch, den
Wortgebrauch der Wurzeln RZH und HRG zu ermitteln. Bei RZH gelangt
er zu dem Ergebnis, dass es eine Form von Töten umschreibt, die durch
Recht und Gesetz nicht gebilligt wird und darum moralisch verwerflich ist.
Mit RZH würden sowohl der vorsätzliche Mord, wie etwa der des Ahab an

• •
Nabot, als auch der versehentlich begangene Totschlag zum Ausdruck
gebracht, wobei die Bibel beide Vergehen in Bezug auf die strafrechtlichen

Konsequenzen unterschiedlich bewerte. Im Unterschied dazu sei
die Verwendung von HRG im biblischen Schrifttum weiter gefasst. HRG
werde einerseits bei der Schilderung eines heimtückischen Mordes

99



verwendet, wie zum Beispiel in der Erzählung von Kain und Abel;
andererseits bezeichne es aber auch das gesetzlich erlaubte beziehungsweise

gebotene Töten, weil es als Ausdruck für die Vollziehung der
Todesstrafe belegt sei. Samuel Ben Meir nennt in diesem Zusammenhang
jene Bestimmung aus dem Buche Leviticus, wonach eine Frau, die mit
einem Vieh geschlechtlich verkehrt hat, dies (ebenso wie das Tier) mit
dem Leben büssen muss.

Die Auffassung unseres Autors über die semantischen Ebenen der
Wurzeln RZH und HRG lässt sich in der ihm vorausgegangenen jüdischen
Literatur eigentlich nicht belegen. Weder Talmud und Midrasch, noch die
bis zu seiner Zeit geschriebenen mittelalterlichen Bibelkommentare und
lexikographischen Werke haben sich diesbezüglich so klar geäussert.
Darum ist es möglich, dass Samuel Ben Meir an dieser Stelle originelles
Gedankengut vorträgt, das das Ergebnis seiner eigenen, intensiven
Bibeltextbetrachtung ist. Sicher aber ist das nicht. Ebenso ist in Erwägung
zu ziehen, dass der biblische Gebrauch von RZH und HRG seit jeher
bekannt war und dass unser Autor bei der Besprechung von Ex. 20,13

lediglich etwas zu Papier brachte, was er als Tradition aus dem Lehrhaus
empfangen hatte.

Der Kommentator gibt weiterhin an, dass er über den Sinn der
Wurzeln RZH und HRG mit Christen diskutierte, die die Richtigkeit
seiner Exegese bestätigten. Es kann sich dabei nur um Hugo von St.-
Viktor und seine Schule handeln, die das Alte Testament in seiner
hebräischen Ursprache studierten und in diesem Rahmen mit Vertretern
der Raschi-Schule Kontakte pflegten. (3) Die Vulgatakritik, (4) mit der
Samuel Ben Meir die Besprechung des Tötungsverbotes abschliesst und
die er ganz sicher bei der Diskussion mit den christlichen Theologen zur
Sprache gebracht hat, ist so zu verstehen: In Ex. 20,13 schreibt
Hieronymus für L' TRZH ein «non occides» und gibt die Gottesrede von
Deuter. 32,39 mit «ego occidam et ego vivere faciam» wieder, (5) wobei
für «occidam» im hebräischen Original ein 'MYT steht. Unser Autor hält
den Christen nun vor, dass die Wurzeln RZH und MWT schon vom
Lautbestand her gesehen völlig verschieden seien. Indem ihre Standardversion

für die Tötungsaussage der Deuteronomiumpassage genau
dasselbe lateinische Verb verwende wie für das Tötungsverbot des Dekalogs,
verwische sie die Unterschiede des hebräischen Originals. Diese auf den
ersten Blick hin recht harmlos anmutende sprachliche Kritik enthält auf
indirekte Weise einen ziemlich massiven Vorwurf : Indem die Vulgata bei
der Gottesrede im Deuteronomiumvers dasselbe Verb verwende wie beim
Tötungsverbot, stelle sie das Töten Gottes mit dem Töten des Mörders

100



und Totschlägers auf ein- und dieselbe Stufe. Das aber verletze die
Ehre des Schöpfers. Wieweit diese Unterstellung Samuel Ben Meirs
sachlich haltbar ist, sei dahingestellt. Auf jeden Fall ist sie ein typisches
Beispiel für jene geistreichen Boshaftigkeiten, die die mittelalterlichen
jüdischen Bibelkommentare als Dokumente antichristlicher Polemik zu
einem so faszinierenden Lesestoff machen.

ANMERKUNGEN

(1) Vergl. M. Waxman: A History Of Jewish Literature ; Bd. 1, New York/London. 1960.
S. 194. v

(2) PYRWS HTWRH LRSB"M, hrsg. von A. J. Bromberg. Tel-Aviv, 1965. S. 108.
(3) Näheres dazu bei A. Grabois : HNWSfl FPBRY SL HMQR' WHLMDNWT HNWZRYT

PRO BYHSYM BYN YHWDYM LNWZRYM BM'H HY"B ; in: MUQRYM
BTWLDWT lM YSR'L W'RZ YSR'L LZKR ZBY 'BNRY. hrsg. von A. Gilboa u.
anderen. Tel-Aviv, 1970, S. 102ff. „

(4) Dass die Vulgata hier gemeint ist, notierte schon D. Rosin : R. Samuel B. Meir (RSB "M)
als Schrifterklärer ; Breslau. 1880, S. 61. Haupttext u. Anm. 2. Über die blosse
Feststellung hinaus hat er aber keine weitere Erläuterung gebracht.

(5) Benutzte Textausgabe : Biblia Sacra Iuxta Vulgatam Versionem, hrsg. von R. Weber,
Bd. 1. Stuttgart. 1969.

101


	Das Tötungsverbot des Dekalogs bei Samuel Ben Meir : Exegese und antichristliche Polemik

