Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 36 (1980)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Clemens Thoma, CHRISTLICHE THEOLOGIE DES JUDENTUMS. Pattloch Verlag,
Aschaffenburg 1978. 300 S. DM 11.80.

Dieser grossartige Entwurf einer « theologischen Wiedergutmachung» (S. 37) gegeniiber
dem Judentum vonseiten des Christentums fiir all das in seinem Namen am jiidischen Volk
Veriibte erhilt schon dadurch seine besondere Bedeutung, dass ein namhafter jidischer
Forscher, Professor David Flusser (Jerusalem) diese Ausfiihrungen mit einer gewichtigen
Einleitung gegengezeichnet hat. Die tiefe Ubereinstimmung in wesentlichen Punkten sollen
zwei Sitze erhellen: «Der jiidische Stoff gehort zum eigenen Wesen des Christentums» (S.
19, Flusser) und «Alle christlichen Glaubenslehren, ausser der Christologie, sind auch im
Judentum beheimatet» (S. 263, Thoma). Diese Verwurzelung im Judentum bedeutet in
keiner Weise eine Schmilerung der Hoheit Jesu Christi. Im Gegenteil! «Das Neue bzw.
Singulidre im Neuen Testament ist allein die geschichtlich einzigartige Person Jesu samt ihren
Taten und Widerfahrnissen, sowie die durch Tod und Auferstehung Christi bedingten
theologischen Schopfungen und Initiativen» (S. 123).

Daraus ergibt sich, dass wir als Christen auf jiidischen Fundamenten gehen und stehen.
Uns muss deshalb eine «heilige Neugier» (S. 19, Flusser) erfiillen und bewegen, um die Tiefe
und Reichweite dieses Sachverhalts zur Kenntnis zu nehmen.

«Jesus, seine ersten Jiinger und die Evangelisten waren Juden und lebten in jiidischer
Umgebung» (S. 43). Keiner dieser ersten Zeugen hat sich seines Judentums geschiamt (S.
238). Mehr noch: das Judesein Jesu allein ist ein uniiberschreitbares Hindernis, ihn als
Schutzpatron vor den Wagen jeweils herrschender Ideologien zu spannen und ihn so in
seiner weltumspannenden Mission abzuwerten. Dies passierte dadurch, dass er durch die
Kirche und die Christen «aus dem Israelboden herausgerissen wurde. Sie haben ihn entjudet,
entwurzelt, verfremdet, grézisiert, europdisiert, verdeutscht» (S. 166). In letzter Konsequenz
ist daraus ein «judenfreies Christentum» (S. 266) entstanden, eine schreckliche Neuauflage
eines groben Heidentums, das immer dann an der Oberfliche erscheint, wenn die
Verbindung zum Judentum verleugnet und verdringt wird. Darum darf die dringende Auf-
forderung nicht iiberhort werden: «Wer Jesus Christus wirklich tief und hintergriindig
verstehen will, muss sich zuvor in das Mysterium der Erwiahlung Israels vertieft haben» (S.
167). Dieses Getragensein von der jiidischen Wurzel (Rom. 11,18), diese von Gott gewollte
Verbindung mit Israel hat auch unmittelbare Bedeutung fiir die geistliche Vollmacht in der
Ausrichtung des der Kirche von Gott gewordenen Auftrags: «Die Kirche ist mit dem
Judentum in einzigartiger Weise verwandt. In der heutigen Zeit werden sich die christlichen
Kirchen zunehmend bewusst, dass sie in der Frage nach ihrem Ursprung und auch ihrer
Erneuerung auf das Judentum verwiesen sind» (S. 265).

Diese positive Bedeutung Israels und des Judentums fiir die Kirche — es sei nur kurz
erinnert an den aus der Hoheit Gottes sich ergebenden Nonkonformismus (S. 66), an das
Warten an das Hereinbrechen der Endherrschaft Gottes (S. 77), an das Festhalten an der
Treue des Gottes Israels, der eine totale Neuschopfung in der Auferstehung der Toten
durchfiihrt (S. 91) — muss uns alle auf den Plan rufen, um auch den feinsten und geheimsten
Regungen der Judenfeindschaft den Kampf anzusagen.

Dass dabei eine verkehrte Darstellung der Leidensgeschichte in Predigt und Unter-
weisung eine iible, leider weithin iibliche Einfallspforte fiir Ausbriiche ungeziigelten Hasses
gegen die Juden innerhalb der Christenheit gewesen ist, miissen wir mit Beschdmung fest-

88



stellen. «Die kirchliche Judenfeindschaft nahm aus der Leidensgeschichte ihr Wortarsenal»
(S. 183). Der Antisemitismus ist also ein gegen das Zentrum der biblischen Botschaft
gerichtetes Attentat — er ist der Aufruhr der Heiden gegen den Gott Israels und das Israel
Gottes —, nicht nur im Rahmen einer durch menschliche Vorurteile entstandenen Diskri-
minierung einzuordnen, sondern muss als eine Zersetzung des Glaubens gesehen werden.
«Der Antisemitismus ist eine schwere Versuchung des christlichen Glaubens — scharen-
weise sind Christen aller Zeiten dieser Versuchung erlegen» (S. 242). Darum muss dieser
Blindheit der Kirche und der Christen (S. 243) ein energischer Kampf angesagt werden. Wir
wissen in unserer Generation um das unheimliche Gefille dieser Afterreligion zum Mord:
«Wer heute nach Auschwitz sich als Kirchenmann noch antisemitierend — wenn auch nur
verhiillt, weil der Antisemitismus in den meisten Teilen der Welt nicht mehr zum guten Ton
gehdrt — ausdriickt und gebiirdet, der ist mehr zu verurteilen als etwa der Kirchenvater
Augustinus oder irgendein Bischof der Vor-Nazizeit» (S. 244).

Dazu gehort, dass in Predigt und Unterweisung alles Entstellende unterbleibt, was zu
einer solchen Voreingenommenheit gegen die Juden fithren kann. Darum ist deutlich
Stellung zu beziehen gegeniiber der liigenhaften Verzerrung einer Personengruppe und eines
Begriffs; dadurch wurde in der Geschichte der Christenheit nachweislich viel Unheil ange-
richtet.

Einmal geht es um die Phariséer; sie sind nicht die Heuchler, als welche sie heute noch
zum Teil dargestellt werden und so bis in unseren Sprachgebrauch Eingang gefunden haben.
Dabei hatten sie nur im Sinn, «offenbarungs- und zeitgeméss zu leben» und dadurch «eine
Gottesprovinz auf Erden zu bereiten» (S. 97). Ein solcher Angriff gegen die Pharisder richtet
sich gegen Jesus selbst und auch gegen Paulus, die beide stark durch die Pharisaer gepragt
waren (S. 99).

Weiter geht es um den Begriff des Talmuds. Dieser ist innerhalb der Kirche weithin in
iblen Misskredit gebracht worden (S. 139). Die wortliche Ubersetzung dieses Ausdrucks
heisst Lehre, und der Talmud ist nichts anderes als der Inbegriff der Deutung und Auslegung,
ja der Zusammenfassung der biblischen Botschaft des Alten Testaments und deren
Ausformung in der miindlichen Uberlieferung. Nur grobe Unkenntnis kann diesem Begriff
eine christusfeindliche Tendenz im Sinne einer Geheimlehre und einer Verschwdrung gegen
die Christenheit unterlegen. «Es findet sich darin keine einzige eindeutig gegen Jesus und
das Christentum gerichtete Stelle» (S. 140). Auch hier gilt es, richtigzustellen und widergut-
zZumachen.

f

Die Fiille dieses Buches kann in diesen knappen Hinweisen nur skizzenhaft, aber
hoffentlich so einladend dargestellt werden, dass viele Pfarrer und Katecheten nach dieser
wegweisenden und gut fundierten Anleitung greifen. Wer seine Aufgabe als verantwortlicher
und miindiger Christ ernstnimmt, wer nicht nur mit allgemeinen Worten sich gegen den
Antisemitismus wenden will, sondern das Zeugnis von Jesus Christus sachgemass, und das
heisst schriftgeméss ausrichten will, darf das Judentum Jesu nicht ausklammern. Er kann
deshalb an diesem hervorragenden und hilfreichen Buch nicht voriibergehen.

Rudolf Pfisterer.

Franz Mussner, TRAKTAT UBER DIE JUDEN. Késel Verlag, Miinchen 1979. 399 S.
DM 28.—.

Der Cantus firmus in diesem in die Tiefe und Breite reichenden Buch ist die von der
gesamten HI. Schrift abgedeckte Aussage, dass die Kontinuitit der Erwéhlung durch

89



niemanden und nichts aufgehoben wurde (S. 21), dass also die Kirche auf keinen Fall an die
Stelle Israels im Sinne eines Alleinvertretungsanspruches getreten ist.

Dies hat fiir die Kirche und ihre Existenz unmittelbare Folgen. Es bedeutet, dass Israel
als von Gottes Ruf erwihltes Volk als Partner an der Seite der Kirche steht und sie begleitet.
Diese fortdauernde Sonderexisienz (S. 72), dieser Storfaktor (S. 74) fur eine zu eigenwillige
Handhabung der Bibel und der Offenbarung darf nicht mit Unmut registriert oder gar mit
Gewalt zum Schweigen gebracht werden. Es gilt den mahnenden Partner zu horen, ohne
seine Anfragen mit bitterer Polemik oder tiefer Feindschaft zu beantworten, wie dies —
leider! — im Laufe der Geschichte zwischen Juden und Christen weithin vonseiten der
Kirche gehandhabt wurde. Dieses Nebeneinander und Gegeneinander hat erst durch das
schauerliche Ereignis von Auschwitz eine entscheidende Wende — und hoffentlich sein
unwiderrufliches Ende! — erfahren.

Die Kirche muss lernen, dass sie auf jidischen Fundamenten steht und wandelt, und
dass sie darum «ohne ihre «Wurzel> ein geschichtsloses Abstraktum wire» (S. 48). Mehr
noch: sie ist ohne diese Verbindung zur geistlichen Bedeutunslosigkeit verurteilt; denn «die
Kirche lebt weiterhin von Israel, kann Israel nicht entbehren, wenn sie nicht «verwelken»
will» (S. 70). Ob man bei manchen so gut gemeinten Versuchen zu einer Neubelebung der
Kirche und der Christenheit nicht iiber diesen Sachverhalt meditieren sollte ?

Dazu gehort, dass die fiir Juden und Christen geltende Erwihlung darauf hinweist: das
Volk Gottes ist grosser als die Christenheit. Diese «9kumenische » Dimension des gesamten
Volkes Gottes muss — auch im Sinne der Glaubwiirdigkeit seiner Existenz und seines
Zeugnisses — neu entdeckt und bezeugt werden. «Eine wahre Okumene kann es somit ohne
Einbeziehung Israels nicht geben» (S. 71), wie schon Karl Barth feststellte ; darum ist «die
Judenmission» eigentlich eine fragwiirdige Angelegenheit» (S. 61). Es wird deutlich hervor-
gehoben: «Nicht die zum Evangelium bekehrten Heidenvolker retten «ganz Israel, — ein
absolut unbiblischer Gedanke —, sondern nur Gott allein» (S. 61).

Jesus von Nazareth ist nicht nur in Israel zu Hause, sondern er ist der «geistliche
Extrakt> und die «Quintessenz> Israels» (S. 208), mehr noch: «Er reprisentiert Israel» (S.
208). Hier ist die ganze jiidische Existenz und Geschichte wie in einem Brennpunkt zusam-
mengefasst. In seiner Verkiindigung und seinem Selbstzeugnis, in seinem Leben und Sterben
gewinnen die Aussagen der Propheten und der gesamten biblischen Uberlieferung Gestalt,
ob es sich dabei um den Ruf zur Umkehr (S. 114) oder den Aufruf zum Lobpreis (S. 117), ob
es sich um die Tiefe der Verborgenheit Gottes (S. 84/85) oder die Auferstehung als die letzte
Konsequenz des JHWH-Glaubens (S. 160; 171) handelt. Dabei werden Linien gezogen aus
der Tradition der biblischen Botschaft, etwa dass das Leiden des Gottesgesandten in seinen
Dienst einbezogen wird. Die Forschung macht ndmlich deutlich, dass «der Prophet
keineswegs nur der Kiinder von Gottes Entscheidung und Weisung ist; er ist zuerst und
zugleich eine Darstellung von Gottes eigenem Zustand in der Geschichte mit seiner Welt»
(U. Mauser, S. 352). Im Neuen Testament wird das Ereignis eines Menschenlebens in der
Person des Jesus von Nazareth mit Wort und Tat Gottes identifiziert (S. 353).

In dieser Verbundenheit Jesu mit Israel steckt tiberhaupt keine Abwertung der Existenz
und Geschichte Israels. Doch wurden diese Verbindungslinien im Zug des Abldsungs-
prozesses der Kirche von Israel immer undeutlicher, und tiberliefertes Material wurde bei
der Redaktion immer mehr mit antijidischer Polemik akzentuiert und «Feindbilder»
aufgebaut (S. 249). Zu einer theologischen Wiedergutmachung gehort es deshalb, diese nie
zerbrochene Verbindung neu zu entdecken und die «Verzerrung und Verteufelung des
Judentums» (S. 253 abzubauen).

Dabei miissen nicht nur die Pharisder rehabilitiert werden, die in unserem Sprach-

90



gebrauch zu einem Ausdruck fiir Heuchler geworden sind ; sie setzten sich fiir die Heiligung
des Alltags ein und bewahrten Israel vor der Assimilation (S. 255). Auch gilt es nicht nur, die
Juden von dem fiir sie so oft todlichen Makel des «Gottesmordes» zu reinigen, als ob die
Kreuzigung nicht eine romische Hinrichtungsart gewesen wire und als ob Jesus die Juden
nicht ausdriicklich in seine Furbitte am Kreuz einbezogen und ihre Unwissenheit angesehen
hitte, die darin bestand, Jesus nicht in seinem gottlich-messianischen Geheimnis zu erkennen

(S. 323).

Denn es gilt hier vor allem das Gemeinsame von Juden und Christen zu betonen.
Entscheidend ist fiir beide Glaubensweisen die Verwirklichung der Weisung Gottes. «Seid
Téater des Worts...» (Jak. 1,22; S. 381). Auch der prophetische Protest darf unter und durch
uns laut werden; denn «Gotteserkenntnis ohne praktizierte Gerechtigkeit» (S. 382) ist
bedeutungslos. Vor allem aber muss die Wahrheit der Gottesebenbildlichkeit des Menschen
unterstrichen werden (S. 383). Ohne dass dieses in Gottes Willen verankerte Menschenrecht
(S. 99) anerkannt wird, wird die Welt zum Konzentrationslager (S. 102) und die durch
Revolutionen mit Gewalt durchgefiihrte Verdnderung der Welt verwandelt diese in eine
Schlachtbank (S. 386). Der Frieden in der Welt, ihre durchgreifende «Schalomisierung» ist
Juden und Christen gleichermassen anbefohlen; unter ihrem Vorzeichen darf es keine
eisernen Vorhidnge und Feindbilder geben (S. 385). Ist es noch notig, auf das Verméchtnis
Israels an die Lebensordnung der Welt, den Dekalog, hinzuweisen (S. 155), und ist es in
diesem Zusammenhang ein Zufall, dass Adolf Hitler ausdriicklich «den Zehn Geboten
Gottes den Krieg erklirte» ?

Als Zusammenfassung dieses schonen und wichtigen Buches darf die Aussage gelten,
dass Israelvergessenheit in der Kirche den Boden des Antijudaismus bereitet hat (S. 249). Es
ist darum nur folgerichtig, wenn ausgefiithrt wird : «Die Welt wird durch Jesus von Nazareth
«jiidisch». und zum Werk des Antichrist wird es gehoren, die Welt wieder zu <entjudaisieren»»
(S. 184).

Eine solche Entjudaisierung hatte fiir Kirche und Welt unheilvolle Konsequenzen. Man
kann es dem VI. nicht genug danken, dass er in dieser griindlichen Wissenschaftlichkeit und
in seinem liebevollen Engagement den oben genannten Cantus firmus des Lobes und der
Liebe Gottes in erquickenden Variationen wieder zum Klingen bringt. Dabei ist — wenn ich
so sagen darf — auch die Methode dieser Arbeit in einem tiefen Sinn dkumenisch, ist doch
das ganze Buch ein unermiidliches, ernsthaftes und freudiges Forschen in der gemeinsamen
Quelle, der Heiligen Schrift.

Dem V{. muss man fiir diese hervorragende Arbeit Dank zollen; dieser Dank wird sich
dadurch am besten dussern, wenn dieses reichhaltige und anregende Buch zur Hand
genommen und gelesen wird. Vor allem bei Theologen und Lehrern, die es mit der religiosen
Unterweisung zu tun haben, sollte dieses Buch nicht fehlen. Aber auch sonst wird jedermann
reichen Gewinn daraus ziehen.

Rudolf Pfisterer.

DIEU ET LETRE. Exégéses d’Exode 3,14 et de Coran 20,11-24. Paris, Etudes Augusti-
niennes, 1978 (Publications du Centre d’Etudes des Religions du Livre).

Cet ouvrage collectif, issu des travaux du Centre d’Etudes des Religions du Livre (théo-
logies et mystiques comparées), a pour théme principal la réponse de Dieu a Moise lorsque
celui-ci I'interroge sur Son nom. La formulation énigmatique du texte hébreu — éhyéh ashér
ehyeh — se retrouve dans les versions (il n'y a pas unanimité sur ces traductions, grecque et
latine, elles sont simplement les plus répandues) de la Bible grecque —&yd i 8 Hv- et

91



latine — ego sum qui sum — qui sont elles-mémes des interprétations de ce texte, tandis que
le texte arabe — innani and l-lahu la ilaha illa and — évitant les formes verbales, est plus clair.
Les articles des spécialistes du judaisme, du christianisme et de I'lslam sont regroupés dans
six sections intitulées: le texte biblique, interférences grecques, dans le judaisme, dans le
christianisme ancien, en Islam, au Moyen Age latin (1). Cette présentation obéit & des consi-
dérations d’ordre chronologique, linguistique et religieux mais il me parait plus satisfaisant de
présenter les contributions de ces auteurs en les regroupant selon les deux modes d’approche
principaux du texte, c’est-d-dire philologique d’'une part et philosophique d’autre part. Le
premier mode est celui des exégétes du judaisme et de I'Islam, le second celui des exégétes du
christianisme, sans, évidemment, que le mode essentiel, a l'intérieur du méme systéme de
pensée, exclue l'autre.

Les deux premiers auteurs du recueil s'appliquent a éclairer le verset 3,14 d’Exode 'un
principalement dans ses termes, I'autre en majeure partie dans sa situation dans le contexte
mais aucun des deux ne négligeant dans son étude la perspective de I'autre. L'article d’André
Caquot s'attache surtout a élucider la formulation énigmatique du texte en étudiant les
fonctions du verbe hdydh (étre) et de la particule ashér. Il opte, en faisant abstraction du
contexte, pour la traduction «je serai ce que je serai». Henri Cazelles par des analyses (basées
principalement sur la lexicologie) du contexte du v. 14 et du contenu de celui-ci déduit
I'existence, dans I'ensemble de ces versets, de trois récits, de trois réponses de Dieu et de trois
destinataires: le passage de la révélation du nom de Dieu au v. 14 serait un vestige du
troisiéme récit donnant une mission générale aux Israélites.

Dans la littérature rabbinique et en théologie juive du Moyen Age on retrouve les
considérations sur le verbe hdydh a partir desquelles on aborde le probléme de la
connaissance de Dieu. Les «contacts, compréhensifs ou hostiles, avec la philosophie gréco-
arabe» écrit Georges Vajda (p. 69), auxquels s’ajoutent I'influence de la Cabbale, enrichissent
au courant des siécles les spéculations juives. Chez les Karaites (du XIIe au XIVe siécle) la
valeur philosophico-théologique de 'EHYEH 'ASHER 'EHYEH s'affirme. Charles Touati,
apres avoir noté que «la Bible hébraique non plus que le Talmud ne savent dire I'étre ou
I'existence» (p. 75) et scrutant le Talmud et le Midrash puis Juda Hallevi, Nahmanide et
Gersonide, montre par les exemples choisis que, s'il y a évolution et enrichissement du
commentaire philosophique, I'exégese est toujours trés enracinée dans le contexte des
relations historiques entre Dieu et 'homme, entre Dieu et Israél.

En ce qui concerne la sourate Ta'ha’ (Coran XX,14) Ali Al-Jamal Flamrani commence
son article par une analyse philologique de ce verset 14, puis étudie les commentateurs
classiques du Coran a ce sujet. Pour ces derniers les problémes posés sont ceux du Nom
d’Allah (sa racine) et ceux de la Parole Divine qui a transmis le Nom (était-elle lettre et son?
née dans le temps?). L'auteur conclut: ««Dieu existe ou est Existant, est I'expression d’'une
attestation de foi et non une prédication ou une attribution par le jugement de I'Etre divin»
(p. 177). Par contre le probléme de I'Etre apparait chez Al-FafabT: Madame Amina Rachid en
traite en philosophe confirmée. Mais elle souligne que le chapitre 15 sur «l'étre» (du Livre
des Lettres commentée par elle) «s’ouvre sur une préoccupation du langage et méme de
langue» (p. 180), méme si cette préoccupation se transforme ensuite en probléme d’ontologie
et de logique. C’est a partir de I'étude des mots susceptibles de rendre en arabe la notion
d’«étre» qu'Al-Farabi va classer les différents modes de «I'étre», recherche originale dont les
points de départ philosophiques sont helléniques. Enfin, dans le cadre de I'lslam, Ali-Rhida
Arfa présente quatre textes d'exégése mystique sur les versets du Coran XX,14 et XXVIIL9
qui s’appuyent a la fois sur la grammaire, la philosophie et la théologie. Il s’agit de textes
d’Ibn "Arabf (1165-1240) et d’Abdol-Karim GilT (1365-1428).

92



L’approche philosophique non-chrétienne d’influence grecque est classée dans une
section intitulée «interférences grecques», qui traite de Philon et du néo-platonisme.
Madame Esther Starobinski-Safran rattache justement les commentaires philoniens d’Ex.
3,14 aux conceptions platoniciennes de I'Etre. Chez Philon la non-révélation du Nom de Dieu
est une constante car, si on peut et doit affirmer l'existence de Dieu, on n’a pas le droit de
chercher a connaitre son essence ; or connaitre le nom c’est connaitre la réalité (’'essence) de
la chose nommeée, donc la formulation d’Ex. 3,14 'Ey® et 8 &v signifie «ma nature est
d’étre, non d'étre dite» (Mutat. 11). Pierre Hadot, reprenant la critique de C. J. de Vogel,
conteste I'affirmation d’Etienne Gilson selon laquelle I'identification de Dieu et de I'Etre est
typiquement chrétienne (et que c’est la la métaphysique de I'Exode). Pierre Hadot montre, du
Ier au Ve siécle, que cette identification «résulte d’une évolution intérieure du platonisme»
(p. 63).

La premiere remarque de Marguerite Harl — qui ouvre la section chrétienne du recueil
— est celle-ci: «ce verset n'est pas souvent cité, il figure presque exclusivement dans la
littérature spécialisée des controverses théologiques» (p. 87). Il est alors utilisé comme
argument dans des controverses contre les Juifs pour affirmer la divinité du Fils, dans des
apologies adressées aux Grecs pour affirmer le «vrai» Dieu, enfin dans tous les débats
concernant les relations trinitaires (qui, du Pére ou du Fils, prononce le 6 &v?). La seconde
partie de l'article de M. Harl — qui, comme la premiére partie, englobe les quatre premiers
siecles de la patristique grecque — recherche les significations d’Ex. 3,14 dans le contexte du
buisson ardent. Elle souligne I'importance de I'interprétation baptismale dans laquelle, allant
vers le Dieu qui est «le baptisé s’avance pour répondre a son appel, les pieds nus, dans la
lumiére des flambeaux» (p. 108). Pierre Nautin rapporte quatre utilisations origéniennes du
«Je suis celui qui est». Origéne, utilisant le texte de la Septante et non la traduction d’Aquila,
comprend ainsi la réponse de Dieu a Moise : Il est 'Etre dont tout &tre participe ; c’est une
solution au probléme du mal (mal = non-étre) ; Dieu n’a pas, a proprement parler, de nom;
les relations du Pére et du Fils sont celles de I'au-dela de I'Etre et de I'Etre.

La seconde partie de la section du «christianisme ancien» s'ouvre sur un article de
Goulven Madec sur l'utilisation de la formule «ego sum qui sum» de Tertullien a Jérome.
L’A. constate qu'avant Tertullien il n'y a pas d’intérét pour cette formule. Elle est ensuite
utilisée surtout dans le contexte de la polémique anti-arienne car la plupart des Peres latins
attribuent la théophanie au Fils tandis que les ariens I'attribuent au Pére. Quand a Jérome,
seul a avoir directement accés au texte hébreu, il ne voit pas de difficultés dans la formule et
I'utilise souvent pour expliquer d’autres passages de I'Ecriture. La contribution d’Emilie Zum
Brunn est tout entiére consacrée a Augustin. Pour celui-ci les notions d’étre et d’immutabilité
sont rigoureusement identiques. Emilie Zum Brunn étudie d’abord les préludes a I'exégese
d’Ex. 3,14 par I'examen de quelques définitions du Dieu-Etre formulées par Augustin. Puis,
dans I'exégése augustinienne proprement dite de 'ego sum qui sum, elle dégage les grands
thémes ontologiques: la dialectique de I'Etre et du néant ; immutabilité et éternité ; simplicité
et propriété ; «Etre, toi aussi» ou «retourner au non étre». Enfin, parmi d’autres remarques
pertinentes, E. Zum Brunn souligne que I'abondante utilisation d’Ex. 3,14 par Augustin est a
l'origine de bien des spéculations chrétiennes postérieures et qu'il «est le premier parmi les
Péres latins a avoir mis le nom révélé a Moise en rapport explicite avec I'€éy®elpide saint
Jean: «Si vous ne croyez pas que (je suis», vous mourrez dans vos péchés». (Jn 8,24 dans In
lo. Fu. 8,11) (p. 156).

La derniére section du recueil, Moyen Age latin, est constituée par I'étude de deux
exégétes, Thomas Gallus et Thomas d’Aquin, qui ont utilisé la formule ego sum qui sum dans
plusieurs ceuvres. Francis Ruello, apres avoir rappelé que I'oeuvre de Thomas Gallus est une
réflexion sur les ouvrages de Denys le Pseudo Aréopagite, décrit le cheminement spirituel de

93



I’Abbé de Verceil a travers ses différents commentaires. On retrouve les thémes du dieu
inconnaissable, des noms de Dieu (ici «noms essentiels» et «noms personnels») avant
d’arriver a la conception mystique de la connaissance de Dieu par I'union avec lui. Le dernier
article de cet ouvrage est consacré par Emilie Zum Brunn a la métaphysique de I'Exode selon
Thomas d’Aquin. Celui-ci utilise Ex. 3,14 et approche les problémes qui en découlent (noms
de Dieu, nature de Dieu, connaissance de Dieu) en s’appuyant a la fois sur la philosophie
grecque et la Révélation. Son exégese oscille entre le Qui est (misit me ad vos) et le Ego sum
qui sum (les deux «noms» déja bien séparés par Thomas Gallus; cf. article précédent).

Ce livre — dont I'ensemble et la premicre partie sont présentés par Paul Vigneaux et
dont la section coranique est introduite par Jean Jolivet — est trop riche pour que I'on puisse
suivre dans ses détours, ses exemples et ses raisonnements le travail de chaque auteur. En
méme temps ses dimensions lui imposent des limites qui impliquent, en certains cas, une vue
ponctuelle et un choix parmi beaucoup d’exégetes anciens, mais il est certain que toute étude
du verset 14 d’Exode 3 ne pourra a I'avenir étre abordé sans une lecture sérieuse de ce
volume.

Madeleine Petit.

GCNRS.

(1) Paul Vigneaux, Présentation.

I. Le texte biblique: André Caquot, Les énigmes d'un texte biblique; Henri Cazelles,
Pour une exégése de Ex. 3,14.

II. Interférences grecques: Esther Starobinski-Safran, Exode 3,14 dans l'oeuvre de
Philon d’Alexandrie; Pierre Hadot, Dieu comme acte d'étre dans le néoplatonisme. A propos
des théories d’E. Gilson sur la métaphysique de I’Exode.

II1. Dans le judaisme: Georges Vajda, Bref apercu sur l'exégése d’Exode 3,14 dans la
littérature rabbinique et en théologie juive du Moyen Age; Charles Touati, Ehye aser ehye
(Exode 3,14) comme «l'’Etre-avec...»

IV. Dans le christianisme ancien : Marguerite Harl, Citations et commentaires d'Exode
3,14 chez les Péres grecs des quatre premiers siecles; Pierre Nautin, «Je suis celui qui est»
(Exode 3,14) dans la théologie d'Origéne ; Goulven Madec, « Ego sum qui sum» de Tertullien
d Jéréme; Emilie Zum Brunn, L'exégése augustinienne de « Ego sum qui sum» et la « méta-
physique de I'Exode».

V. En Islam: Jean Jolivet, Bréves remarques sur la révélation coranique et ses entours
spéculatifs; Ali Al-Jamal Elamrani, Sur la révélation de Dieu @ Moise daprés la Sourate
Ta'ha, versets 11-14; Amina Rachid, Dieu et l'étre selon Al-Farabr: le chapitre de «['étre»
dans le Livre des Lettres; Ali-Rhida Arfa, Quatre textes d’Ibn “Arabi et d' Abdol-Karim Gilt
consacrés d l'exégése mystique des versets du Coran XX,14 et XXVIL9.

VI. Au Moyen Age latin: Paul Vigneaux, Mystique, scolastique, exégése,; Francis
Ruello, La mystique de I'Exode (Exode 3,14) selon Thomas Gallus, commentateur dionysien,
+ 1246 ; Emilie Zum Brunn, La «métaphysique de I'Exode» selon Thomas d'Aquin.

Arnaldo Momigliano, SAGESSES BARBARES — LES LIMITES DE L'HELLENISATION.

Paris, F. Maspero, 1979 (= coll. « Textes a I'appui»). (Version frangaise + bibliographie
de Alien Wisdom, Cambridge University Press, 1976).

C’est la rencontre du méme et de I'autre. L’A. tend & montrer qu'il n'y a pas de choc de
civilisations parce que les civilisations ne se rencontrent pas ou bien parce que si l'une
assimile l'autre c’est que l'autre n’avait plus en elle d’élan créateur. C'est aussi la grande
aventure de la langue grecque, véhiculée par les conquétes d’Alexandre, puis par celles de
Rome, et qui disparait avec ceux qui ne croient plus ni en elle ni en eux-mémes.

94



Il y a deux grandes lignes, me semble-t-il, dans I'ouvrage de A. Momigliano. L'une, celle
des «limites de I'hellénisation», est celle du refus de cette hellénisation: l'autre, celle de la
«fin de I'hellénisation» est celle du suicide culturel. Et & I'intersection de ces lignes Rome, qui
sert et se sert de la civilisation grecque. En effet, I'histoire de Rome sous-tend tout le travail
de l'auteur. C’est grace a I'hellénisation de Rome (langue et culture) que perdure 'empreinte
grecque. Les Grecs se trouvent entrainés, pour comprendre leur déclin en tant qu'Etat, a
s'intéresser 2 Rome, et pour Rome — ses conquétes et ses colonisations — a s’intéresser a
d’autres peuples pour lesquels ils n’avaient eu qu'indifférence (comme les Celtes) ; par un jeu
de miroirs, ce sont les Grecs (Polybe et Posidonios) qui «racontent» Rome aux Romains.

Mais certains peuples sont imperméables a I'hellénisation, tels les Etrusques, tandis que
d’autres, les Juifs, s'y refusent consciemment. Ceux-ci séduits d’abord, consentants un
moment, divorcent ensuite avec violence devant le risque grandissant de I'assimilation. Entre
temps, fruit de cette union momentanée, la littérature judéo-hellénistique, si riche et si
specifique : c’est I'aventure de la Septante et des Alexandrins.

Cette aventure n'est pas comprise par les Grecs. S'étant forgés une certaine idée des
sagesses barbares (égyptienne, juive, iranienne) sans lien avec la réalité de ces cultures mais
plutot projection de leurs propres fantasmes, les Grecs ne s'intéressent pas aux véritables
textes sacrés de ces «barbares» mais forgent les faux auxquels ils se mettent a croire en
abandonnant leur propre culture.

L’ouvrage de Momigliano oscille entre deux registres, I'érudition et la vulgarisation, ce
qui rend la lecture un peu chaotique; mais on ne peut qu’appreécier la grande science de
l'auteur — méme si on ne souscrit pas a toutes ses affirmations (1) — et son art de brosser de
grandes fresques.

Madeleine Petit.
C.N.R.S.

(1) Page 20 p. ex.: «Avec I'Empire perse, 'araméen ne joua pas le role de langue
internationale comme devait le faire le grec aprés Alexandre». En fait les souverains perses et
les Pharaons s’écrivaient en araméen. Il semble d’ailleurs que p. 154, I'A. rectifie son propos:
«Les scribes parthes adoptérent le grec a la place de I'araméen comme langue interna-
tionale...».

ADDENDUM. — L'édition italienne de I'essai de Pierre Vidal-Naquet « Du bon usage de
la trahison» dont nous avions rendu compte dans Judaica (Mars 1979,1) vient de paraitre : //
buon uso del tradimento (Rome, Riuniti, 1980, 191 p.) avec une préface de A. Momigliano.
L'ouvrage a une présentation soignée et le texte a été considérablement augmenté sur des
points intéressants: comparaison de Polybe et de Joséphe, connaissance ou non-connais-
sance de Joséphe par I'antiquité paienne, par les Péres, par la Renaissance, par la Réforme,
etc. Les notes ont été mises a jour et enrichies. L'ouvrage se termine par la traduction de
Particle «Flavius Joséphe et Massada» (Revue Historiqgue CCLX (1978) du méme auteur.

TARGUM DU PENTATEUQUE — Traduction des deux recensions palestiniennes
complétes avec Introduction, Paralléles, notes et index par Roger Le Deaut avec la
collaboration de Jacques Robert. Paris, les Editions du Cerf. T. 1 (457 p.): Genése
(1978); T. I1 (523 p.) : Exode et Lévitique (1979) ; Sources chrétiennes, tomes 245 et 256.
Cette édition se présentera en quatre volumes (+ un volume d’/ndices) ; la bibliographie
générale sera incluse dans le dernier volume.

95



On se doit de féliciter tout d’abord I'auteur et I'’éditeur d’avoir entrepris une telle ceuvre.
Ainsi sont mis a la disposition de tous les spécialistes du N.T. et de la Patristique des textes
difficilement accessibles et utilisables sans une longue préparation. La présentation de ces
textes est un modele du genre car, outre les perspectives qu’elle ouvre tant dans le domaine
juif que dans le domaine chrétien, elle permet a chacun d’orienter ses recherches a partir
d’élements vérifiés a 'aide d’une trés riche bibliographie.

L’Introduction, trés courte (une cinquantaine de pages), donne tous les renseignements
nécessaires sur les textes choisis et sur la méthode et les fonctions targumiques (I'A. renvoie
pour des informations plus complétes a son Introduction a la littérature targumique, parue a
Rome en 1966). R. Le Déaut a choisi de présenter, en leur entier et en vis-a-vis, la traduction
du Neofiti | (N) et celle du Pseudo-Jonathan (Joj ou Targum Yerushalmi I. 1l indique, au
début de son Introduction, les principales recensions palestiniennes du Targum du
Pentateuque qui comprennent, en plus des deux recensions complétes N et Jo, le Targum
fragmentaire (F) ou Targum Yerushalmi II et les fragments de manuscrits trouvés dans la
Geniza du Caire. Ces textes sont utilisés dans les paralléles. L'A. donne des indications
précieuses sur les autres Targums.

Apreés cette énumération R. Le Déaut consacre deux chapitres aux recensions choisies
(origine, transmission, manuscrits existants, editio princeps). Les deux chapitres suivants
cernent le «genre» targumique dans sa méthode, ses fonctions et son utilisation, donc son
importance dans la vie juive. L'A. distingue les deux méthodes targumique et midrashique et
précise les traits généraux du Targum: il est li€ a la liturgie synagogale, c’est une littérature
de caractére populaire, il doit étre entendu et compris immédiatement, il traduit un livre
sacré, il considére la Bible comme une unité («dans la Torah, il n'y a ni antérieur ni
postérieur») enfin il présente une Ecriture actualisée.

L’A. a traduit le seul manuscrit complet existant (Brit. Mus. add. 27031 de Londres) du
Pseudo-Jonathan, corrigé ou complété par I'editio princeps de Venise (1591). Pour le Codex
Neofiti I de la Bibliothéque vaticane, la traduction est sensiblement la méme que celle de
l'editio princeps de A. Diez Macho, avec quelques modifications pour corriger certaines
erreurs ou pour hamoniser avec Jo. L'apparat critique est extrémement riche et, en plus des
notes sur le texte et le vocabulaire, comporte deux registres de paralléles: le premier registre
donne «la version de passages significatifs des autres recensions principales», le second
présente «des références a des textes contenant des traditions voisines de celles du Targum,
ou permettant de les éclairer»; & quoi s'ajoutent les paralléles targumiques en dehors du
Pentateuque.

C’est un remarquable travail de clarté, d’étudition et de patience que présente R. Le
Déaut et nous souhaitons vivement la parution prochaine de la suite de 'ouvrage.

Madeleine Petit.
C.N.R.S.

96



	Rezensionen

