
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 36 (1980)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Clemens Thoma, CHRISTLICHE THEOLOGIE DES JUDENTUMS. Pattloch Verlag,
Aschaffenburg 1978. 300 S. DM 11.80.

Dieser grossartige Entwurf einer «theologischen Wiedergutmachung» (S. 37) gegenüber
dem Judentum vonseiten des Christentums für all das in seinem Namen am jüdischen Volk
Verübte erhält schon dadurch seine besondere Bedeutung, dass ein namhafter jüdischer
Forscher, Professor David Flusser (Jerusalem) diese Ausführungen mit einer gewichtigen
Einleitung gegengezeichnet hat. Die tiefe Übereinstimmung in wesentlichen Punkten sollen
zwei Sätze erhellen: «Der jüdische Stoff gehört zum eigenen Wesen des Christentums» (S.

19, Flusser) und «Alle christlichen Glaubenslehren, ausser der Christologie, sind auch im
Judentum beheimatet» (S. 263, Thoma). Diese Verwurzelung im Judentum bedeutet in
keiner Weise eine Schmälerung der Hoheit Jesu Christi. Im Gegenteil! «Das Neue bzw.
Singulare im Neuen Testament ist allein die geschichtlich einzigartige Person Jesu samt ihren
Taten und Widerfahrnissen, sowie die durch Tod und Auferstehung Christi bedingten
theologischen Schöpfungen und Initiativen» (S. 123).

Daraus ergibt sich, dass wir als Christen auf jüdischen Fundamenten gehen und stehen.
Uns muss deshalb eine «heilige Neugier» (S. 19, Flusser) erfüllen und bewegen, um die Tiefe
und Reichweite dieses Sachverhalts zur Kenntnis zu nehmen.

«Jesus, seine ersten Jünger und die Evangelisten waren Juden und lebten in jüdischer
Umgebung» (S. 43). Keiner dieser ersten Zeugen hat sich seines Judentums geschämt (S.

238). Mehr noch: das Judesein Jesu allein ist ein unüberschreitbares Hindernis, ihn als

Schutzpatron vor den Wagen jeweils herrschender Ideologien zu spannen und ihn so in
seiner weltumspannenden Mission abzuwerten. Dies passierte dadurch, dass er durch die
Kirche und die Christen «aus dem Israelboden herausgerissen wurde. Sie haben ihn entjudet,
entwurzelt, verfremdet, gräzisiert, europäisiert, verdeutscht» (S. 166). In letzter Konsequenz
ist daraus ein «judenfreies Christentum» (S. 266) entstanden, eine schreckliche Neuauflage
eines groben Heidentums, das immer dann an der Oberfläche erscheint, wenn die
Verbindung zum Judentum verleugnet und verdrängt wird. Darum darf die dringende
Aufforderung nicht überhört werden: «Wer Jesus Christus wirklich tief und hintergründig
verstehen will, muss sich zuvor in das Mysterium der Erwählung Israels vertieft haben» (S.

167). Dieses Getragensein von der jüdischen Wurzel (Rom. 11,18), diese von Gott gewollte
Verbindung mit Israel hat auch unmittelbare Bedeutung für die geistliche Vollmacht in der
Ausrichtung des der Kirche von Gott gewordenen Auftrags: «Die Kirche ist mit dem
Judentum in einzigartiger Weise verwandt. In der heutigen Zeit werden sich die christlichen
Kirchen zunehmend bewusst, dass sie in der Frage nach ihrem Ursprung und auch ihrer
Erneuerung auf das Judentum verwiesen sind» (S. 265).

Diese positive Bedeutung Israels und des Judentums für die Kirche — es sei nur kurz
erinnert an den aus der Hoheit Gottes sich ergebenden Nonkonformismus (S. 66), an das
Warten an das Hereinbrechen der Endherrschaft Gottes (S. 77), an das Festhalten an der
Treue des Gottes Israels, der eine totale Neuschöpfung in der Auferstehung der Toten
durchführt (S. 91) — muss uns alle auf den Plan rufen, um auch den feinsten und geheimsten
Regungen der Judenfeindschaft den Kampf anzusagen.

Dass dabei eine verkehrte Darstellung der Leidensgeschichte in Predigt und
Unterweisung eine üble, leider weithin übliche Einfallspforte für Ausbrüche ungezügelten Hasses

gegen die Juden innerhalb der Christenheit gewesen ist, müssen wir mit Beschämung fest-

88



stellen. «Die kirchliche Judenfeindschaft nahm aus der Leidensgeschichte ihr Wortarsenal»
(S. 183). Der Antisemitismus ist also ein gegen das Zentrum der biblischen Botschaft
gerichtetes Attentat — er ist der Aufruhr der Heiden gegen den Gott Israels und das Israel
Gottes —, nicht nur im Rahmen einer durch menschliche Vorurteile entstandenen
Diskriminierung einzuordnen, sondern muss als eine Zersetzung des Glaubens gesehen werden.
«Der Antisemitismus ist eine schwere Versuchung des christlichen Glaubens — scharenweise

sind Christen aller Zeiten dieser Versuchung erlegen» (S. 242). Darum muss dieser
Blindheit der Kirche und der Christen (S. 243) ein energischer Kampf angesagt werden. Wir
wissen in unserer Generation um das unheimliche Gefälle dieser Afterreligion zum Mord :

«Wer heute nach Auschwitz sich als Kirchenmann noch antisemitierend — wenn auch nur
verhüllt, weil der Antisemitismus in den meisten Teilen der Welt nicht mehr zum guten Ton
gehört — ausdrückt und gebärdet, der ist mehr zu verurteilen als etwa der Kirchenvater
Augustinus oder irgendein Bischof der Vor-Nazizeit» (S. 244).

Dazu gehört, dass in Predigt und Unterweisung alles Entstellende unterbleibt, was zu
einer solchen Voreingenommenheit gegen die Juden führen kann. Darum ist deutlich
Stellung zu beziehen gegenüber der lügenhaften Verzerrung einer Personengruppe und eines
Begriffs ; dadurch wurde in der Geschichte der Christenheit nachweislich viel Unheil
angerichtet.

Einmal geht es um die Pharisäer ; sie sind nicht die Heuchler, als welche sie heute noch
zum Teil dargestellt werden und so bis in unseren Sprachgebrauch Eingang gefunden haben.
Dabei hatten sie nur im Sinn, «offenbarungs- und zeitgemäss zu leben» und dadurch «eine
Gottesprovinz auf Erden zu bereiten» (S. 97). Ein solcher Angriff gegen die Pharisäer richtet
sich gegen Jesus selbst und auch gegen Paulus, die beide stark durch die Pharisäer geprägt
waren (S. 99).

Weiter geht es um den Begriff des Talmuds. Dieser ist innerhalb der Kirche weithin in
üblen Misskredit gebracht worden (S. 139). Die wörtliche Übersetzung dieses Ausdrucks
heisst Lehre, und der Talmud ist nichts anderes als der Inbegriff der Deutung und Auslegung,
ja der Zusammenfassung der biblischen Botschaft des Alten Testaments und deren
Ausformung in der mündlichen Überlieferung. Nur grobe Unkenntnis kann diesem Begriff
eine christusfeindliche Tendenz im Sinne einer Geheimlehre und einer Verschwörung gegen
die Christenheit unterlegen. «Es findet sich darin keine einzige eindeutig gegen Jesus und
das Christentum gerichtete Stelle» (S. 140). Auch hier gilt es, richtigzustellen und
widergutzumachen.

Die Fülle dieses Buches kann in diesen knappen Hinweisen nur skizzenhaft, aber
hoffentlich so einladend dargestellt werden, dass viele Pfarrer und Katecheten nach dieser
wegweisenden und gut fundierten Anleitung greifen. Wer seine Aufgabe als verantwortlicher
und mündiger Christ ernstnimmt, wer nicht nur mit allgemeinen Worten sich gegen den
Antisemitismus wenden will, sondern das Zeugnis von Jesus Christus sachgemäss, und das
heisst schriftgemäss ausrichten will, darf das Judentum Jesu nicht ausklammern. Er kann
deshalb an diesem hervorragenden und hilfreichen Buch nicht vorübergehen.

Rudolf Pfisterer.

Franz Mussner. TRAKTAT ÜBER DIE JUDEN. Kösel Verlag, München 1979. 399 S.

DM 28.-.

Der Cantus firmus in diesem in die Tiefe und Breite reichenden Buch ist die von der
gesamten Hl. Schrift abgedeckte Aussage, dass die Kontinuität der Erwählung durch

89



niemanden und nichts aufgehoben wurde (S. 21), dass also die Kirche auf keinen Fall an die
Stelle Israels im Sinne eines Alleinvertretungsanspruches getreten ist.

Dies hat für die Kirche und ihre Existenz unmittelbare Folgen. Es bedeutet, dass Israel
als von Gottes Ruf erwähltes Volk als Partner an der Seite der Kirche steht und sie begleitet.
Diese fortdauernde Sonderexistenz (S. 72), dieser Störfaktor (S. 74) für eine zu eigenwillige
Handhabung der Bibel und der Offenbarung darf nicht mit Unmut registriert oder gar mit
Gewalt zum Schweigen gebracht werden. Es gilt den mahnenden Partner zu hören, ohne
seine Anfragen mit bitterer Polemik oder tiefer Feindschaft zu beantworten, wie dies —

leider! — im Laufe der Geschichte zwischen Juden und Christen weithin vonseiten der
Kirche gehandhabt wurde. Dieses Nebeneinander und Gegeneinander hat erst durch das
schauerliche Ereignis von Auschwitz eine entscheidende Wende — und hoffentlich sein
unwiderrufliches Ende — erfahren.

Die Kirche muss lernen, dass sie auf jüdischen Fundamenten steht und wandelt, und
dass sie darum «ohne ihre <Wurzel> ein geschichtsloses Abstraktum wäre» (S. 48). Mehr
noch : sie ist ohne diese Verbindung zur geistlichen Bedeutunslosigkeit verurteilt; denn «die
Kirche lebt weiterhin von Israel, kann Israel nicht entbehren, wenn sie nicht <verwelken)
will» (S. 70). Ob man bei manchen so gut gemeinten Versuchen zu einer Neubelebung der
Kirche und der Christenheit nicht über diesen Sachverhalt meditieren sollte

Dazu gehört, dass die für Juden und Christen geltende Erwählung darauf hinweist: das
Volk Gottes ist grösser als die Christenheit. Diese «ökumenische» Dimension des gesamten
Volkes Gottes muss — auch im Sinne der Glaubwürdigkeit seiner Existenz und seines

Zeugnisses — neu entdeckt und bezeugt werden. «Eine wahre Ökumene kann es somit ohne
Einbeziehung Israels nicht geben» (S. 71), wie schon Karl Barth feststellte; darum ist «die
<Judenmission> eigentlich eine fragwürdige Angelegenheit» (S. 61). Es wird deutlich
hervorgehoben: «Nicht die zum Evangelium bekehrten Heidenvölker retten <ganz Israel) — ein
absolut unbiblischer Gedanke —, sondern nur Gott allein» (S. 61).

Jesus von Nazareth ist nicht nur in Israel zu Hause, sondern er ist der «geistliche
(Extrakt) und die (Quintessenz) Israels» (S. 208), mehr noch: «Er repräsentiert Israel» (S.

208). Hier ist die ganze jüdische Existenz und Geschichte wie in einem Brennpunkt zusam-

mengefasst. In seiner Verkündigung und seinem Selbstzeugnis, in seinem Leben und Sterben
gewinnen die Aussagen der Propheten und der gesamten biblischen Überlieferung Gestalt,
ob es sich dabei um den Ruf zur Umkehr (S. 114) oder den Aufruf zum Lobpreis (S. 117), ob

es sich um die Tiefe der Verborgenheit Gottes (S. 84/85) oder die Auferstehung als die letzte
Konsequenz des JHWH-Glaubens (S. 160; 171) handelt. Dabei werden Linien gezogen aus
der Tradition der biblischen Botschaft, etwa dass das Leiden des Gottesgesandten in seinen
Dienst einbezogen wird. Die Forschung macht nämlich deutlich, dass «der Prophet
keineswegs nur der Künder von Gottes Entscheidung und Weisung ist; er ist zuerst und

zugleich eine Darstellung von Gottes eigenem Zustand in der Geschichte mit seiner Welt»
(U. Mauser, S. 352). Im Neuen Testament wird das Ereignis eines Menschenlebens in der
Person des Jesus von Nazareth mit Wort und Tat Gottes identifiziert (S. 353).

In dieser Verbundenheit Jesu mit Israel steckt überhaupt keine Abwertung der Existenz
und Geschichte Israels. Doch wurden diese Verbindungslinien im Zug des Ablösungsprozesses

der Kirche von Israel immer undeutlicher, und überliefertes Material wurde bei
der Redaktion immer mehr mit antijüdischer Polemik akzentuiert und «Feindbilder»
aufgebaut (S. 249). Zu einer theologischen Wiedergutmachung gehört es deshalb, diese nie
zerbrochene Verbindung neu zu entdecken und die «Verzerrung und Verteufelung des

Judentums» (S. 253 abzubauen).

Dabei müssen nicht nur die Pharisäer rehabilitiert werden, die in unserem Sprach-

90



gebrauch zu einem Ausdruck für Heuchler geworden sind ; sie setzten sich für die Heiligung
des Alltags ein und bewahrten Israel vor der Assimilation (S. 255). Auch gilt es nicht nur, die
Juden von dem für sie so oft tödlichen Makel des «Gottesmordes» zu reinigen, als ob die
Kreuzigung nicht eine römische Hinrichtungsart gewesen wäre und als ob Jesus die Juden
nicht ausdrücklich in seine Fürbitte am Kreuz einbezogen und ihre Unwissenheit angesehen
hätte, die darin bestand, Jesus nicht in seinem göttlich-messianischen Geheimnis zu erkennen
(S. 323).

Denn es gilt hier vor allem das Gemeinsame von Juden und Christen zu betonen.
Entscheidend ist für beide Glaubensweisen die Verwirklichung der Weisung Gottes. «Seid
Täter des Worts...» (Jak. 1,22; S. 381). Auch der prophetische Protest darf unter und durch
uns laut werden; denn «Gotteserkenntnis ohne praktizierte Gerechtigkeit» (S. 382) ist
bedeutungslos. Vor allem aber muss die Wahrheit der Gottesebenbildlichkeit des Menschen
unterstrichen werden (S. 383). Ohne dass dieses in Gottes Willen verankerte Menschenrecht
(S. 99) anerkannt wird, wird die Welt zum Konzentrationslager (S. 102) und die durch
Revolutionen mit Gewalt durchgeführte Veränderung der Welt verwandelt diese in eine
Schlachtbank (S. 386). Der Frieden in der Welt, ihre durchgreifende «Schalomisierung» ist
Juden und Christen gleichermassen anbefohlen; unter ihrem Vorzeichen darf es keine
eisernen Vorhänge und Feindbilder geben (S. 385). Ist es noch nötig, auf das Vermächtnis
Israels an die Lebensordnung der Welt, den Dekalog, hinzuweisen (S. 155), und ist es in
diesem Zusammenhang ein Zufall, dass Adolf Hitler ausdrücklich «den Zehn Geboten
Gottes den Krieg erklärte»?

Als Zusammenfassung dieses schönen und wichtigen Buches darf die Aussage gelten,
dass Israelvergessenheit in der Kirche den Boden des Antijudaismus bereitet hat (S. 249). Es
ist darum nur folgerichtig, wenn ausgeführt wird : «Die Welt wird durch Jesus von Nazareth
<jüdisch), und zum Werk des Antichrist wird es gehören, die Welt wieder zu <entjudaisieren>»
(S. 184).

Eine solche Entjudaisierung hatte für Kirche und Welt unheilvolle Konsequenzen. Man
kann es dem Vf. nicht genug danken, dass er in dieser gründlichen Wissenschaftlichkeit und
in seinem liebevollen Engagement den oben genannten Cantus firmus des Lobes und der
Liebe Gottes in erquickenden Variationen wieder zum Klingen bringt. Dabei ist — wenn ich
so sagen darf — auch die Methode dieser Arbeit in einem tiefen Sinn ökumenisch, ist doch
das ganze Buch ein unermüdliches, ernsthaftes und freudiges Forschen in der gemeinsamen
Quelle, der Heiligen Schrift.

Dem Vf. muss man für diese hervorragende Arbeit Dank zollen; dieser Dank wird sich
dadurch am besten äussern, wenn dieses reichhaltige und anregende Buch zur Hand
genommen und gelesen wird. Vor allem bei Theologen und Lehrern, die es mit der religiösen
Unterweisung zu tun haben, sollte dieses Buch nicht fehlen. Aber auch sonst wird jedermann
reichen Gewinn daraus ziehen.

Rudolf Pfisterer.

DIEU ET L'ÊTRE. Exégèses d'Exode 3,14 et de Coran 20,11-24. Paris, Etudes Augusti-
niennes, 1978 (Publications du Centre d'Etudes des Religions du Livre).

Cet ouvrage collectif, issu des travaux du Centre d'Etudes des Religions du Livre (théologies

et mystiques comparées), a pour thème principal la réponse de Dieu à Moïse lorsque
celui-ci l'interroge sur Son nom. La formulation énigmatique du texte hébreu — 'èhyèh 'ashèr

èhyèh — se retrouve dans les versions (il n'y a pas unanimité sur ces traductions, grecque et
latine, elles sont simplement les plus répandues) de la Bible grecque -èyt& elf» ô et

91



latine — ego sum qui sum — qui sont elles-mêmes des interprétations de ce texte, tandis que
le texte arabe — innanîanâ l-lâhu la ilaha illâ anä — évitant les formes verbales, est plus clair.
Les articles des spécialistes du judaïsme, du christianisme et de l'Islam sont regroupés dans
six sections intitulées: le texte biblique, interférences grecques, dans le judaïsme, dans le

christianisme ancien, en Islam, au Moyen Age latin (1). Cette présentation obéit à des
considérations d'ordre chronologique, linguistique et religieux mais il me paraît plus satisfaisant de

présenter les contributions de ces auteurs en les regroupant selon les deux modes d'approche
principaux du texte, c'est-à-dire philologique d'une part et philosophique d'autre part. Le

premier mode est celui des exégètes du judaïsme et de l'Islam, le second celui des exégètes du
christianisme, sans, évidemment, que le mode essentiel, à l'intérieur du même système de

pensée, exclue l'autre.

Les deux premiers auteurs du recueil s'appliquent à éclairer le verset 3,14 d'Exode l'un
principalement dans ses termes, l'autre en majeure partie dans sa situation dans le contexte
mais aucun des deux ne négligeant dans son étude la perspective de l'autre. L'article d'André
Caquot s'attache surtout à élucider la formulation énigmatique du texte en étudiant les
fonctions du verbe hâyâh (être) et de la particule ashèr. Il opte, en faisant abstraction du
contexte, pour la traduction «je serai ce que je serai ». Henri Cazelles par des analyses (basées

principalement sur la lexicologie) du contexte du v. 14 et du contenu de celui-ci déduit
l'existence, dans l'ensemble de ces versets, de trois récits, de trois réponses de Dieu et de trois
destinataires: le passage de la révélation du nom de Dieu au v. 14 serait un vestige du
troisième récit donnant une mission générale aux Israélites.

Dans la littérature rabbinique et en théologie juive du Moyen Age on retrouve les
considérations sur le verbe hâyâh à partir desquelles on aborde le problème de la
connaissance de Dieu. Les «contacts, compréhensifs ou hostiles, avec la philosophie gréco-
arabe» écrit Georges Vajda (p. 69), auxquels s'ajoutent l'influence de la Cabbale, enrichissent
au courant des siècles les spéculations juives. Chez les Karaites (du Xlle au XlVe siècle) la
valeur philosophico-théologique de 'EH YEH ASHER EHYEH s'affirme. Charles Touati,
après avoir noté que «la Bible hébraïque non plus que le Talmud ne savent dire l'être ou
l'existence» (p. 75) et scrutant le Talmud et le Midrash puis Juda Hallevi, Nahmanide et
Gersonide, montre par les exemples choisis que, s'il y a évolution et enrichissement du
commentaire philosophique, l'exégèse est toujours très enracinée dans le contexte des
relations historiques entre Dieu et l'homme, entre Dieu et Israël.

En ce qui concerne la sourate Tâ'ha' (Coran XX,14) Ali Al-Jamal Elamrani commence
son article par une analyse philologique de ce verset 14, puis étudie les commentateurs
classiques du Coran à ce sujet. Pour ces derniers les problèmes posés sont ceux du Nom
d'Allah (sa racine) et ceux de la Parole Divine qui a transmis le Nom (était-elle lettre et son?
née dans le temps?). L'auteur conclut: «<Dieu existe ou est Existant) est l'expression d'une
attestation de foi et non une prédication ou une attribution par le jugement de l'Etre divin»
(p. 177). Par contre le problème de l'Être apparaît chez Al-Fâfabï": Madame Amina Rachid en
traite en philosophe confirmée. Mais elle souligne que le chapitre 15 sur «l'être» (du Livre
des Lettres commentée par elle) «s'ouvre sur une préoccupation du langage et même de

langue» (p. 180), même si cette préoccupation se transforme ensuite en problème d'ontologie
et de logique. C'est à partir de l'étude des mots susceptibles de rendre en arabe la notion
d'«être» qu'Al-Farabi va classer les différents modes de «l'être», recherche originale dont les

points de départ philosophiques sont helléniques. Enfin, dans le cadre de l'Islam, Ali-Rhida
Arfa présente quatre textes d'exégèse mystique sur les versets du Coran XX, 14 et XXVII,9
qui s'appuyent à la fois sur la grammaire, la philosophie et la théologie. Il s'agit de textes
d'Ibn 'Arabî (1165-1240) et d'Abdol-Karim Gîlï (1365-1428).

92



L'approche philosophique non-chrétienne d'influence grecque est classée dans une
section intitulée «interférences grecques», qui traite de Philon et du néo-platonisme.
Madame Esther Starobinski-Safran rattache justement les commentaires philoniens d'Ex.
3,14 aux conceptions platoniciennes de l'Etre. Chez Philon la non-révélation du Nom de Dieu
est une constante car, si on peut et doit affirmer l'existence de Dieu, on n'a pas le droit de
chercher à connaître son essence ; or connaître le nom c'est connaître la réalité (l'essence) de
la chose nommée, donc la formulation d'Ex. 3,14 i'Eyti) elpiL ô tov signifie « ma nature est
d'être, non d'être dite» (Mutât. 11). Pierre Hadot, reprenant la critique de C. J. de Vogel,
conteste l'affirmation d'Etienne Gilson selon laquelle l'identification de Dieu et de l'Etre est
typiquement chrétienne (et que c'est là la métaphysique de l'Exode). Pierre Hadot montre, du
1er au Ve siècle, que cette identification «résulte d'une évolution intérieure du platonisme»
(p. 63).

La première remarque de Marguerite Harl — qui ouvre la section chrétienne du recueil
— est celle-ci: «ce verset n'est pas souvent cité, il figure presque exclusivement dans la
littérature spécialisée des controverses théologiques» (p. 87). Il est alors utilisé comme
argument dans des controverses contre les Juifs pour affirmer la divinité du Fils, dans des

apologies adressées aux Grecs pour affirmer le «vrai» Dieu, enfin dans tous les débats
concernant les relations trinitaires (qui, du Père ou du Fils, prononce le ô éiv?). La seconde
partie de l'article de M. Harl — qui, comme la première partie, englobe les quatre premiers
siècles de la patristique grecque — recherche les significations d'Ex. 3,14 dans le contexte du
buisson ardent. Elle souligne l'importance de l'interprétation baptismale dans laquelle, allant
vers le Dieu qui est «le baptisé s'avance pour répondre à son appel, les pieds nus, dans la
lumière des flambeaux» (p. 108). Pierre Nautin rapporte quatre utilisations origéniennes du
«Je suis celui qui est». Origène, utilisant le texte de la Septante et non la traduction d'Aquila,
comprend ainsi la réponse de Dieu à Moïse : Il est l'Etre dont tout être participe ; c'est une
solution au problème du mal (mal non-être) ; Dieu n'a pas, à proprement parler, de nom ;

les relations du Père et du Fils sont celles de l'au-delà de l'Etre et de l'Etre.

La seconde partie de la section du «christianisme ancien» s'ouvre sur un article de

Goulven Madec sur l'utilisation de la formule «ego sum qui sum» de Tertullien à Jérôme.
L'A. constate qu'avant Tertullien il n'y a pas d'intérêt pour cette formule. Elle est ensuite
utilisée surtout dans le contexte de la polémique anti-arienne car la plupart des Pères latins
attribuent la théophanie au Fils tandis que les ariens l'attribuent au Père. Quand à Jérôme,
seul à avoir directement accès au texte hébreu, il ne voit pas de difficultés dans la formule et
l'utilise souvent pour expliquer d'autres passages de l'Ecriture. La contribution d'Emilie Zum
Brunn est tout entière consacrée à Augustin. Pour celui-ci les notions d'être et d'immutabilité
sont rigoureusement identiques. Emilie Zum Brunn étudie d'abord les préludes à l'exégèse
d'Ex. 3,14 par l'examen de quelques définitions du Dieu-Etre formulées par Augustin. Puis,
dans l'exégèse augustinienne proprement dite de l'ego sum qui sum, elle dégage les grands
thèmes ontologiques : la dialectique de l'Etre et du néant ; immutabilité et éternité ; simplicité
et propriété; «Etre, toi aussi» ou «retourner au non être». Enfin, parmi d'autres remarques
pertinentes, E. Zum Brunn souligne que l'abondante utilisation d'Ex. 3,14 par Augustin est à

l'origine de bien des spéculations chrétiennes postérieures et qu'il «est le premier parmi les
Pères latins à avoir mis le nom révélé à Moïse en rapport explicite avec l'êvéoelpide saint
Jean : «Si vous ne croyez pas que <je suis>, vous mourrez dans vos péchés». Un 8,24 dans In
Io. Eu. 8,11) (p. 156).

La dernière section du recueil, Moyen Age latin, est constituée par l'étude de deux
exégètes, Thomas Gallus et Thomas d'Aquin, qui ont utilisé la formule ego sum qui sum dans

plusieurs oeuvres. Francis Ruello, après avoir rappelé que l'œuvre de Thomas Gallus est une
réflexion sur les ouvrages de Denys le Pseudo Aréopagite, décrit le cheminement spirituel de

93



l'Abbé de Verceil à travers ses différents commentaires. On retrouve les thèmes du dieu
inconnaissable, des noms de Dieu (ici «noms essentiels» et «noms personnels») avant
d'arriver à la conception mystique de la connaissance de Dieu par l'union avec lui. Le dernier
article de cet ouvrage est consacré par Emilie Zum Brunn à la métaphysique de l'Exode selon
Thomas d'Aquin. Celui-ci utilise Ex. 3,14 et approche les problèmes qui en découlent (noms
de Dieu, nature de Dieu, connaissance de Dieu) en s'appuyant à la fois sur la philosophie
grecque et la Révélation. Son exégèse oscille entre le Qui est (misit me ad vos) et le Ego sum
qui sum (les deux «noms» déjà bien séparés par Thomas Gallus; cf. article précédent).

Ce livre — dont l'ensemble et la première partie sont présentés par Paul Vigneaux et
dont la section coranique est introduite par Jean Jolivet — est trop riche pour que l'on puisse

suivre dans ses détours, ses exemples et ses raisonnements le travail de chaque auteur. En
même temps ses dimensions lui imposent des limites qui impliquent, en certains cas, une vue
ponctuelle et un choix parmi beaucoup d'exégètes anciens, mais il est certain que toute étude
du verset 14 d'Exode 3 ne pourra à l'avenir être abordé sans une lecture sérieuse de ce
volume.

Madeleine Petit.
C.N.R.S.

1) Paul Vigneaux, Présentation.
I. Le texte biblique: André Caquot, Les énigmes d'un texte biblique : Henri Cazelles,

Pour une exégèse de Ex. 3,14.
II. Interférences grecques: Esther Starobinski-Safran, Exode 3,14 dans l'oeuvre de

Philon d'Alexandrie ; Pierre Hadot, Dieu comme acte d'être dans le néoplatonisme. A propos
des théories d'E. Gilson sur la métaphysique de l'Exode.

III. Dans le judaïsme: Georges Vajda, Bref aperçu sur l'exégèse d'Exode 3,14 dans la
littérature rabb inique et en théologie juive du Moyen Age; Charles Touati, Ehye as'er ehye
(Exode 3,14) comme «l'Etre-avec...»

IV. Dans le christianisme ancien : Marguerite Harl, Citations et commentaires d'Exode
3,14 chez les Pères grecs des quatre premiers siècles: Pierre Nautin, «Je suis celui qui est»
(Exode 3,14) dans la théologie d'Origène : Goulven Madec, «Ego sum qui sum» de Tertullien
à Jérôme : Emilie Zum Brunn, L'exégèse augustinienne de «Ego sum qui sum» et la
«métaphysique de l'Exode».

V. En Islam : Jean Jolivet, Brèves remarques sur la révélation coranique et ses entours
spéculatifs: Ali Al-Jamal Elamrani, Sur la révélation de Dieu à Moïse d'après la Sourate
Ta'ha, versets 11-14; Amina Rachid, Dieu et l'être selon Al-Fârabï: le chapitre de «l'être»
dans le Livre des Lettres: Ali-Rhida Arfa, Quatre textes d'Ibn 'Arabïet d""Abdol-Karim Gïlï
consacrés à l'exégèse mystique des versets du Coran XX,14 et XXVII,9.

VI. Au Moyen Age latin: Paul Vigneaux, Mystique, scolastique, exégèse: Francis
Ruello, La mystique de l'Exode (Exode 3,14) selon Thomas Gallus, commentateur dionysien,
+ 1246: Emilie Zum Brunn, La «métaphysique de l'Exode» selon Thomas d'Aquin.

Arnaldo Momigliano, SAGESSES BARBARES - LES LIMITES DE L'HELLÉNISATION.
Paris, F. Maspero, 1979 coll. «Textes à l'appui»), (Version française + bibliographie
de Alien Wisdom, Cambridge University Press, 1976).

C'est la rencontre du même et de l'autre. L'A. tend à montrer qu'il n'y a pas de choc de
civilisations parce que les civilisations ne se rencontrent pas ou bien parce que si l'une
assimile l'autre c'est que l'autre n'avait plus en elle d'élan créateur. C'est aussi la grande
aventure de la langue grecque, véhiculée par les conquêtes d'Alexandre, puis par celles de

Rome, et qui disparaît avec ceux qui ne croient plus ni en elle ni en eux-mêmes.

94



Il y a deux grandes lignes, me semble-t-il, dans l'ouvrage de A. Momigliano. L'une, celle
des «limites de l'hellénisation», est celle du refus de cette hellénisation; l'autre, celle de la
«fin de l'hellénisation» est celle du suicide culturel. Et à l'intersection de ces lignes Rome, qui
sert et se sert de la civilisation grecque. En effet, l'histoire de Rome sous-tend tout le travail
de l'auteur. C'est grâce à l'hellénisation de Rome (langue et culture) que perdure l'empreinte
grecque. Les Grecs se trouvent entraînés, pour comprendre leur déclin en tant qu'Etat, à
s'intéresser à Rome, et pour Rome — ses conquêtes et ses colonisations — à s'intéresser à
d'autres peuples pour lesquels ils n'avaient eu qu'indifférence (comme les Celtes) ; par un jeu
de miroirs, ce sont les Grecs (Polybe et Posidonios) qui «racontent» Rome aux Romains.

Mais certains peuples sont imperméables à l'hellénisation, tels les Etrusques, tandis que
d'autres, les Juifs, s'y refusent consciemment. Ceux-ci séduits d'abord, consentants un
moment, divorcent ensuite avec violence devant le risque grandissant de l'assimilation. Entre
temps, fruit de cette union momentanée, la littérature judéo-hellénistique, si riche et si

spécifique : c'est l'aventure de la Septante et des Alexandrins.

Cette aventure n'est pas comprise par les Grecs. S'étant forgés une certaine idée des

sagesses barbares (égyptienne, juive, iranienne) sans lien avec la réalité de ces cultures mais
plutôt projection de leurs propres fantasmes, les Grecs ne s'intéressent pas aux véritables
textes sacrés de ces «barbares» mais forgent les faux auxquels ils se mettent à croire en
abandonnant leur propre culture.

L'ouvrage de Momigliano oscille entre deux registres, l'érudition et la vulgarisation, ce
qui rend la lecture un peu chaotique ; mais on ne peut qu'apprécier la grande science de
l'auteur — même si on ne souscrit pas à toutes ses affirmations (1) — et son art de brosser de

grandes fresques.

Madeleine Petit.
C.N.R.S.

(1) Page 20 p. ex.: «Avec l'Empire perse, l'araméen ne joua pas le rôle de langue
internationale comme devait le faire le grec après Alexandre». En fait les souverains perses et
les Pharaons s'écrivaient en araméen. Il semble d'ailleurs que p. 154, l'A. rectifie son propos:
«Les scribes parthes adoptèrent le grec à la place de l'araméen comme langue
internationale...».

ADDENDUM. — L'édition italienne de l'essai de Pierre Vidal-Naquet «Du bon usage de
la trahison» dont nous avions rendu compte dans Judaica (Mars 1979,1) vient de paraître : Il
buon uso del tradimento (Rome, Riuniti, 1980, 191 p.) avec une préface de A. Momigliano.
L'ouvrage a une présentation soignée et le texte a été considérablement augmenté sur des

points intéressants : comparaison de Polybe et de Josèphe, connaissance ou non-connaissance

de Josèphe par l'antiquité païenne, par les Pères, par la Renaissance, par la Réforme,
etc. Les notes ont été mises à jour et enrichies. L'ouvrage se termine par la traduction de
l'article «Flavius Josèphe et Massada» (Revue Historique CCLX (1978) du même auteur.

TARGUM DU PENTATEUQUE — Traduction des deux recensions palestiniennes
complètes avec Introduction, Parallèles, notes et index par Roger Le Deaut avec la
collaboration de Jacques Robert. Paris, les Editions du Cerf. T. I (457 p.): Genèse
(1978) ; T. II (523 p.) : Exode et Lévitique (1979) ; Sources chrétiennes, tomes 245 et 256.

Cette édition se présentera en quatre volumes (+ un volume ATndices) ; la bibliographie
générale sera incluse dans le dernier volume.

95



On se doit de féliciter tout d'abord l'auteur et l'éditeur d'avoir entrepris une telle oeuvre.
Ainsi sont mis à la disposition de tous les spécialistes du N.T. et de la Patristique des textes
difficilement accessibles et utilisables sans une longue préparation. La présentation de ces
textes est un modèle du genre car, outre les perspectives qu'elle ouvre tant dans le domaine
juif que dans le domaine chrétien, elle permet à chacun d'orienter ses recherches à partir
d'éléments vérifiés à l'aide d'une très riche bibliographie.

L'Introduction, très courte (une cinquantaine de pages), donne tous les renseignements
nécessaires sur les textes choisis et sur la méthode et les fonctions targumiques (l'A. renvoie

pour des informations plus complètes à son Introduction à la littérature targumique, parue à

Rome en 1966). R. Le Déaut a choisi de présenter, en leur entier et en vis-à-vis, la traduction
du Neofiti l (N) et celle du Pseudo-Jonathan (Jo) ou Targum Yerushalmi I. Il indique, au
début de son Introduction, les principales recensions palestiniennes du Targum du

Pentateuque qui comprennent, en plus des deux recensions complètes N et Jo, le Targum
fragmentaire (F) ou Targum Yerushalmi II et les fragments de manuscrits trouvés dans la
Geniza du Caire. Ces textes sont utilisés dans les parallèles. L'A. donne des indications
précieuses sur les autres Targums.

Après cette énumération R. Le Déaut consacre deux chapitres aux recensions choisies
(origine, transmission, manuscrits existants, editio princeps). Les deux chapitres suivants
cernent le «genre» targumique dans sa méthode, ses fonctions et son utilisation, donc son

importance dans la vie juive. L'A. distingue les deux méthodes targumique et midrashique et
précise les traits généraux du Targum: il est lié à la liturgie synagogale, c'est une littérature
de caractère populaire, il doit être entendu et compris immédiatement, il traduit un livre
sacré, il considère la Bible comme une unité («dans la Torah, il n'y a ni antérieur ni

postérieur») enfin il présente une Ecriture actualisée.

L'A. a traduit le seul manuscrit complet existant (Brit. Mus. add. 27031 de Londres) du
Pseudo-Jonathan, corrigé ou complété par l'editio princeps de Venise (1591). Pour le Codex

Neofiti 1 de la Bibliothèque vaticane, la traduction est sensiblement la même que celle de

Yeditio princeps de A. Diez Macho, avec quelques modifications pour corriger certaines
erreurs ou pour hamoniser avec Jo. L'apparat critique est extrêmement riche et, en plus des

notes sur le texte et le vocabulaire, comporte deux registres de parallèles : le premier registre
donne «la version de passages significatifs des autres recensions principales», le second

présente «des références à des textes contenant des traditions voisines de celles du Targum,
ou permettant de les éclairer»; à quoi s'ajoutent les parallèles targumiques en dehors du

Pentateuque.

C'est un remarquable travail de clarté, d'étudition et de patience que présente R. Le
Déaut et nous souhaitons vivement la parution prochaine de la suite de l'ouvrage.

Madeleine Petit.
C.N.R.S.

96


	Rezensionen

