
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Die Gestalt Abrahams und das Volk des Landes

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GESTALT ABRAHAMS
UND DAS VOLK DES LANDES

von Herbert Schmid

Herrn Prof. D. Otto Plöger zum 70. Geburtstag

E. Ruprecht hat in den zusammengehörenden Beiträgen «Vorgegebene

Tradition und theologische Gestaltung in Genesis XII1-3» und «Der
traditionsgeschichtliche Hintergrund der einzelnen Elemente von Genesis
XII 2-3» (VT 29, 1979, S. 171-188 und 444-464) (1) gezeigt, dass im
Hinblick auf die «Ganzheit» Gen 12,2f. «... die nächsten Parallelen zu diesen
Verheissungen... im Alten Orient in Verheissungen an den König
nachweisbar» sind (S. 185). Er weist S. 451ff. auf alttestamentliche Parallelen
hin (2 Sam 7,9; 1 Kön 1,47); einen «Sonderfall» sieht er allerdings in Ps

72,17, wenn hier der «König als Vorbild des Gesegnetseins dient... Da der
Verweis auf den exemplarisch Gesegneten ein indirektes Lob ist, kann
(in Ps LXXII 17b der zweite Stichos im synonymen Parallelismus vom
Lobpreis der Völker auf den König sprechen» (S. 457). «Nach Ps XXI 7

macht Jahwe den König zu berakot, zur <Segensfülle>» (S. 458). Ruprecht
geht — wie üblich (2) —• davon aus, dass der «Jahwist» in der davidisch-
salomonischen Zeit geschrieben habe; bezugnehmend auf Gen 12,7
schreibt er: «Bei den (Nachkommen), denen das Land gehören soll, ist
zunächst an die israelitischen Stämme der Landnahmezeit zu denken;
denn mit dem Hinweis, dass (damals noch die Kanaanäer im Lande
waren >, erinnert der Jahwist daran, dass diese erst besiegt und vertrieben
werden mussten. Darüber hinaus geht es um die Verheissung eines
Staatsgebietes für das in XII2 genannte (grosse Volk> in der Davidzeit» (S.
178f.). Abgesehen davon, dass hier gewaltig und gewaltsam überinterpretiert

wird, geht aus der Bemerkung «aber der Kanaanäer war damals
im Land» (cf. Gen 13,7b) — ob Glosse oder nicht — eindeutig hervor, dass

damals, d.h. zu Abrahams Zeit, die «archäologisch» von 2200 bis 1200

(und auch später) angesetzt wird, die Kanaanäer im Lande waren, deren
Nachkommen aber zur Zeit Davids und Salomos noch als Kanaanäer
existierten (cf. 1 Kön 9,20; Ri l,28ff.). Die Bemerkung Gen 12,6b, wohl
auch der Kontext, stammen demnach aus einer späteren Zeit. Infolgedessen

ist es ein — üblicher — Trugschluss, wenn E. Ruprecht den erst-

73



zitierten Satz (S. 185) als Begründung der Aussage angibt: «Alle diese
Verheissungen finden ihre eigentliche Erfüllung erst im Königtum,
konkret unter dem Königtum der davidisch-salomonischen Zeit» (S. 185).
Es ist oder war üblich, in dem «Jahwisten»,-wenn nicht gar einen salomonischen

« Hoftheologen », so doch einen Schriftsteller zu sehen, der durch
sein implizites oder explizites Kerygma auf die zeitgenössische
Grossreichspolitik einwirken wollte. L. Schmidt (3) meint sogar in Auseinandersetzung

mit H. W. Wolff (4):«Damit zeigt Gen 12,1-3, dass der Jahwist
dem Grossreich nicht kritisch, sondern uneingeschränkt positiv
gegenübersteht». Ob positiv oder negativ — «kritisch» sollte ein Theologe
immer sein, besonders in einem Grossreich —, David war ein alter
Haudegen und selbst wenn Salomo dem ihm nach G. Fohrer zustehenden
Titel «der Grosse» nicht erhielt, weil er «keinen anderen Staat überfallen,
keine Beute gemacht und nicht genug Menschen getötet» hat (5),so war
das Grossreich ein grober Klotz, der allerdings Risse bekam, der mit
einem groben Keil und nicht mit einem «jahwistischen» Federmesser
theologisch zu bearbeiten war (cf. 2 Sam 12 und 24). Brauchte man in
einer imperialistischen Blütezeit überhaupt Verheissungen an einen
Nomaden, um sich als «grosses Volk» theologisch wohl zu fühlen? Gewiss
bedurfte es theologischer Gründe, um etwa die Aufnahme Jerusalemer
Traditionen zu rechtfertigen, auch in Auseinandersetzung mit dem
«Nordreich» vor und nach Salomos Tod. Doch dies geschah auf andere
Weise als mit Hilfe eines Abraham, der nicht durch Gen 12,2f. zu einem
Vor- oder Leitbild für den Gesalbten auf dem Zion in der frühen oder
mittleren Königszeit gemacht wurde. Schliesslich wiegt schwerer als alle
Überlegungen, dass Abraham — allein ausserhalb des Hexateuch — im
Gegensatz zu Jakob/Israel (Hos 12) — erst in der exilisch-nachexilischen
Zeit bezeugt ist (Jes 29,22; 41,8; 51,2; 63,16; Ez 33,24; Mi 7,20; Neh 9,7 ; 2

Chron 20,7 ; Ps 47,10?) (6),womit keineswegs behauptet werden soll, dass

er erst in dieser Epoche erfunden worden sei. Ausserdem ist zu beachten,
dass Abraham, in der Genesis, abgesehen von 14,18ff. und vielleicht
22,Iff., nichts mit Jerusalem zu tun hat. Bei allen meinen Bedenken gegenüber

dem «Jahwisten» im Zusammenhang mit «David» weist O. H. Steck
in die richtige Richtung, wenn er schreibt : «... und es spricht manches an
Gen 12,1-3 dafür, dass er (d.h. der «Jahwist») hier in Abraham nicht nur
Israel, sondern als Repräsentanten Israels wiederum den davidischen
König im Auge hat ; ob man allerdings seine Aussageintentionen als
Jerusalemer Hoftheologie qualifizieren darf, muss zweifelhaft erscheinen;
einiges deutet darauf hin, dass der Jahwist, weisheitlich gebildet, in den
Raum eines königstreuen Landjudäertums (Sperrung von mir) gehört,
dessen Gesichtskreis, Denken und Traditionen ihn noch massgeblich
prägen». (7)

74



Nun ist es nach den Arbeiten von J. van Seters(8), H. H. Schmid(l), H.
Vorländer (9) u.a. nicht mehr möglich, so ohne weiteres den «Jahwisten»
in die frühe oder auch mittlere Königszeit zu datieren. Nach R. Rendtorff,
Das überlieferungsgeschichtliche Problem des Pentateuch (BZAW 147,
1976) sieht man m.E. besser von der Quelle oder Quellenschicht J usw. ab
und versucht, Einzeltexte aus sich unter Beachtung des engeren oder
weiteren Kontextes zu verstehen, wobei die immense Arbeit der
quellenscheidenden Literarkritik durchaus kritisch zu berücksichtigen ist. Hat ein
«königstreues Landjudäertum» in spätköniglicher Zeit oder darnach
Abraham mit königlichen Kategorien bedacht? Die Antwort klingt
simpel : Das Volk des Landes ; aber die damit verbundenen Probleme sind
es nicht. Es dürfte überhaupt nur wahrscheinlich gemacht werden
können, dass das Volk des Landes ein Tradent der Abrahamgestalt ist. Ich
selbst setzte das Volk des Landes als Jerusalemer Repräsentanz des ganzen
Israel, also nicht nur von Juda und Jerusalem, in die Zeit Davids und
Salomos an. (10) Hypothetisch möchte ich das Volk des Landes im
allgemeinen als die freien Vollbürger, im besonderen aber als eine Art von
«House ofLords» in Jerusalem verstehen, wie das «hethitische» Volk des
Landes, mit dem Abraham in Hebron verhandelte (Gen 23), einen
«Stadtrat» und in Lev 20,1-6 im Zusammenhang mit dem (Jerusalemer)
Moloch- oder Molk-Opfer eine «legal assembly»{11) bildete. Die Nota-
beln in Jerusalem waren besitzende Herren (cf. Ez 22,29 ; Jer 34,19), die in
Ez 7,27 nach dem König bzw. Nasi (cf. Ez 45,22) genannt werden und in Ez
12,19 mit den Bewohnern Jerusalems in dem Sinne gleichgesetzt werden,
dass sie die Hauptschicht bildeten, deren Land der Verwüstung anheimfällt.

Jer 1,18 spricht von den Königen Judas, ihren Beamten, den Priestern
und dem Volk des Landes; letzteres erscheint in Jer 34,19 nach den
Beamten Judas und Jerusalems, den Hofbeamten und Priestern, in 37,2
nach König und Ministern und in 44,21 nach Vätern, Königen und
Beamten. Es ist anzunehmen, dass sich das Volk des Landes in Jerusalem,
das zum ersten Mal im Zusammenhang mit der Revolte des Priesters
Jojada gegen die Königin Athalja und der Salbung des Königsohnes Joas
erwähnt wird (2 Kön ll,14ff. ; 2 Chron 13,13ff.), gewandelt hat. Von
Anfang an handelte es sich aber um ein in Jerusalem präsentes und
aktionsfähiges Gremium, das meist in engerer Beziehung zum Königtum
steht. T. N. D. Mettinger (12) möchte allerdings einerseits 2 Kön 11,13-18
— in den Versen 14.18 und 19f. ist das Volk des Landes bezeugt — einer
deuteronomistischeri Redaktion zuschreiben, andererseits in Vers 17, den
er rekonstruiert: «And Jehoiada closed the covenant between the king
and the people», eine historische Notiz sehen. Aus Vers 19f. geht hervor,
dass u.a. das ganze Volk des Landes den König Joas vom Tempel in den
Palast geleitete und sich freute, «während sich die Stadt ruhig verhielt».

75



Mit der «Stadt» ist m.E. das jebusitische Quartier der Doppelstadt
Jeruschalajim gemeint, das keinen Aufstand machte, obgleich das Volk
des Landes in den Baalstempel eindrang und den Baalspriester Mattan
tötete (V. 18). Der Baalstempel war nicht nur ein kultisches, sondern auch
ein wirtschaftliches Zentrum der «Kanaanäer », die jedenfalls damals noch
im Lande waren ; während der Herrschaft der Omritochter Athalja (2 Kön
8,26) war er sicherlich auch ein religionspolititsches Zentrum (cf. 2 Kön
10,18ff.). Wenn auch der «Bundesschluss», an dem Mettinger historisch
festhalten will, «deuteronomistisch» dargestellt wird als eine Verpflichtung

von König und Volk, «Volk für Jahwe zu sein» (2 Kön 11,17), so
dürfte es sich doch um eine priesterliche Festlegung auf Jahwe gehandelt
haben, die das Eindringen des Volkes des Landes in den Baalstempel zur
Folge hatte. Höchstwahrscheinlich ist mit dem «Volk» in V. 17 das schon
in V. 14 erwähnte Volk des Landes als Jerusalemer Repräsentation der
weitgehend das Land Besitzenden gemeint. Die priesterliche Revolte und
der. Bundesschluss waren projahwistisch und damit antikanaanäisch.
Sollte das Volk des Landes ein Träger von Abrahamüberlieferung
gewesen sein, was im folgenden wahrscheinlich gemacht werden soll, so
könnte dieser Akt zu einer Jahwesierung der Väterreligion beigetragen
haben. Vielleicht ist damit aber zu viel behauptet. Auf alle Fälle dürfte es

Spannungen zwischen landbesitzenden Jebusitern Kanaanäern und
dem Volk des Landes gegeben haben (cf. 12,6b; 13,7b). Baal wird
allerdings in Gen 12ff. nicht erwähnt. König Joas. wurde von zwei seiner
Minister-umgebracht im «Millohaus, das nach Silla hinunterführt» (2 Kön
12,21f. ; cf. 14,5). Der Millo ist m.E. das Quartier des Volkes des Landes.
Hat der König das Volk des Landes gegenüber Besitzansprüchen seiner
Hofbeamten bevorzugt? Motive der Tat werden weder hier noch in 14,19

genannt, wonach wahrscheinlich ebenfalls Minister den Joassohn Amazja
ermordeten. Wenn das «ganze Volk Judas» dessen Sohn Asarja Usia
zum König machte, so kann es sich vielleicht um das Volk des Landes
handeln (2 Kön 14,21). Jedenfalls war dann Jotam anstelle seines

aussätzigen Vaters Asarja Usia «über dem Palast, richtend das Volk des

Landes», wohl die Repräsentanz des ganzen Volkes, das nicht nur unter
königlicher Gerichtsbarkeit stehen konnte. Königtum und Volk des
Landes gehören zusammen, wie auch aus 2 Kön 16,15 hervorgeht, wo u.a.
von den Brandopfern des Königs und des ganzen Volkes des Landes die
Rede ist, die der Priester Uria darbrachte, der im Auftrag des Königs Ahas
einen Altar nach assyrischem Vorbild in Damaskus hat bauen lassen (cf.
Ez 45,16 emendiert. 22; 46,3.9). Nach der Ermordung des Königs Amon
durch seine Minister — wiederum werden keine Motive genannt —

brachte das Volk des Landes, das wie in Lev 20,1-5 die Exekutive hat, die
Verschwörer um und machte Josia zum König (2 Kön 21,23f). Die

76



Rivalität zwischen König und Ministern schliesst eine solche zwischen
dem Volk des Landes und den Ministern ein ; ein Grund der Konkurrenz
könnten Reibereien in bezug auf Landbesitz und Landerwerb gewesen
sein. Nach Ez 22,27.29 (cf. Jer 34,8ff.) gebärden sich sowohl Hofbeamte als
auch das Volk des Landes kapitalistisch-asozial. Nach dem Tod des Königs
Josia im Kampf gegen den Pharao Necho II. «nahm» das Volk des Landes
den jüngeren Josiasohn Joahas, «salbte» ihn (durch Priester?) und «machte

ihn zum König» (2 Kön 23,30). Necho setzte diesen jedoch ab und
bestimmte den (älteren) Josiasohn Eljakim Jojakim zum König, der
einen schweren Tribut zahlen musste. 2 Kön 23,35 ist schwer zu
übersetzen: «und das Silber und Gold gab Jojakim dem Pharao; er
schätzte nur das Land ein (nicht die Stadt um Silber nach Massgabe des
Pharao zu geben ; von jedem, gemäss seiner Einschätzung, trieb er das
Silber und Gold ein mit dem Volk des Landes.» Demnach hätte das
«House ofLords» dem König bei der Eintreibung geholfen und sich dabei
schadlos gehalten. Es ist allerdings auch möglich, dass das Volk des

Landes Objekt der Sonderabgabe ist. Dies liegt zwar nahe, ist aber nicht
sicher. Nach der ersten Einnahme Jerusalems führte Nebukadnezar die
von daher sprichwörtlichen «oberen Zehntausend» ins babylonische Exil ;

«er liess nichts übrig ausser der Unterschicht des Volkes des Landes (dit
'm k'rz; 2 Kön 24,14), die bei der zweiten Belagerung der Stadt vom
Hungertod bedroht war (2 Kön 25,3 ; Jer 52,6). Da von Jerusalem die Rede
ist, dürfte es sich eher mehr um heruntergekommene «Lords» als um
verarmte Landbevölkerung gehandelt haben, die sich in der Stadt aufhielt.
Nach der zweiten Einnahme der Stadt brachte der «Chef der Schlächter»
Nebusaradan bestimmte Tempel- und Hofbeamte und «den Schreiber des
Beamten des Heeres, der das Volk des Landes rekrutierte, und 60 Mann
von dem Volk des Landes, die sich in der Stadt fanden» nach Ribla, wo sie
Nebukadnezar totschlug oder totschlagen liess (2 Kön 25,19 Jer 52,25).
Bei dem zu rekrutierenden Volk des Landes handelt es sich vielleicht um
wehrfähige Vollbürger in Stadt und Land. Die 60 Mann waren jedenfalls
Notabein im Rahmen der übrigen prominenten Gefangenen. Von der
«Unterschicht des Landes» — mit G(ST) ist «Unterschicht des Volkes des
Landes» (dit cm h'rz) zu lesen — liess Nebusaradan Weinbauern und
Ackerleute zurück (2 Kön 25,12 ; cf. Jer 40,7 ; 52,15). Hier mag es sich um
Volk des Landes auch im weiteren Sinn und nicht nur um verarmte
«Lords» gehandelt haben, die wieder mit landwirtschaftlichen Geräten
umzugehen gelernt hatten oder lernen mussten. Interessant ist, dass
Nebusaradan von dem Volk der Geringen (hm hdljm — 'm hdljm?), das

überhaupt nichts (mehr) hatte, Leute im Lande Juda übrigliess; «und er
gab ihnen Weinberge und Felder» (Jer 39,10). Zweifellos waren das
Grundstücke von Exilierten. Dass es hier zu schweren Konflikten bei einer

77



Rückkehr kommen musste, liegt auf der Hand. (13) Wie rechtfertigten die
altneuen Eigentümer die Besitzergreifung im national-religiösen Sinn?
Zwei Zitate im Buch Ez sind aufschlussreich : Die Bewohner Jerusalems
sprachen schon nach der ersten Einnahme der Stadt: «sie (d.h. die
Exilierten) sind ferne von Jahwe, uns ist das Land zum Besitz gegeben»
(ntnh h'rz Imwrsh; 11,15). Mit anderen Worten: die Nichtexilierten sind
(durch babylonische Übereignung) in die Besitzrechte des Volkes des
Landes in Jerusalem eingerückt, weil Jahwe diese hinausgestossen hat.
Noch aufschlussreicher ist Ez 33,24: «... die Bewohner dieser Trümmerstätten

(gemeint ist wohl Jerusalem) auf dem Boden Israels sprechen :

einer war Abraham und nahm das Land in Besitz {wjjrs 't h'rz)\ wir aber
sind viele, uns ist das Land zum Besitz gegeben (Inw ntnh h'rz Imwrsh)».
Als neues Volk des Landes, dem das Land zum Besitz gegeben ist, berufen
sie sich auf die in landjudäischen Kreisen tradierte Abrahamgestalt, dem
gemäss priesterlicher Tradition das Land nicht nur verheissen, sondern
zum Besitz gegeben worden war (cf. Gen 17,8; 28,4; 35,12). Das Jerusalemer

Volk des Landes im Exil, das nicht mehr so genannt wurde, weil es das
Land verloren hatte, kannte auch die Vatergestalt des Abraham (Jes 41,8 ;

51,2). Doch spielt hier die Landgabe, die die Nichtexilierten auf sich
bezogen, keine Rolle. Der Exilsprophet redete als Mittler des Gotteswortes

die Jerusalemer (cf. 40,If als «Israel, meinen Knecht» und «Jakob,
den ich erwählt habe», als «Samen Abrahams, meines Freundes» an, den
Gott ergriffen und gerufen hatte von den Enden der Erde als «einen», den
er segnete und mehrte (Je 41,8f. ; 51,2). Es ist vollkommen ausgeschlossen,
dass Abraham erst in der Exilszeit erfunden worden sei; die Berufung
auf ihn wäre sonst weder im Lande noch in der Golah möglich.
Wahrscheinlich ist aber, dass die Abrahamreligion als Familien- und
Sippenreligion durch die offizielle Jahwereligion in den Hintergrund gedrängt
worden war. Durch den Zerfall des Staates trat sie wieder in den
Vordergrund. Träger der Abrahamtradition waren m.E. vornehmlich land-
judäische Kreise und deren offizielle Repräsentanz in Jerusalem, das

Volk des Landes. Leider ist über dessen institutionelle Verfassung nicht
viel auszumachen. Da es bei dem Niedergang des neuassyrischen Reiches
in der zweiten Hälfe des 7. Jh. königstreu (aber nicht unkritisch in die
Jerusalemer und judäische Politik eingriff (Amon, Josia, Joahas), muss es

auch Personen, Mittel und Wege gehabt haben, eigene Traditionen
wirksam ins Spiel zu bringen. Dazu gehörte vielleicht eine
Messiaserwartung (Mi 5). Wahrscheinlicher ist die Abrahamüberlieferung, die im
Zeitalter der josianischen Expansion aktualisiert werden konnte. Nach
dem Scheitern der Könige Josia und Joahas konnte die Abrahamgestalt
Grund der Hoffnung sein. Sie war es jedenfalls in unterschiedlicher Weise
im Lande und im Exil nach der ersten Einnahme Jerusalems und darnach.

78



Aus diesem Blickwinkel soll auf Gen 12,1-9 und anhangweise auf Gen 15

eingegangen werden. (13)

R. Lux (14) versuchte, eine vorjahwistische abrahamitische
Rahmenerzählung, bestehend aus den Versen 12,1.4a+.9; 13,14+..15a(b?).17;
15,2.3b.4.8-12.17.18ab+ herauszuarbeiten; was 12,1-9 anbelangt, fänden
sich in den Versen 6-8 Stoffe der Jakobtradition ; der Jahwist habe mit den
Versen 2-3 seinen eigenen Stempel aufgedrückt; Vers 4b-5 stammen von
P. Westermann (15) hält Gen 12,l-4a.(5c).6-9 für eine «jahwistische»
Einheit. Mit Recht stellt Westermann fest: Einzelne Elemente in der
durch J gestalteten Verheissung 12,1-3 kommen aus verschiedenen
Bereichen ; sicher nachzuweisen ist die Herkunft einer ursprünglich dem
König geltenden Verheissung aus der Hofsprache (16). Beherzigenswert
ist seine Mahnung, dass nicht nur Gen 12,1-3, sondern auch 12,6-9 «je für
sich etwas Wesentliches zu Abraham zu sagen haben» (17).In Anbetracht
dessen, dass Gen 12,2f. schon zur Sprache kam, soll zunächst 12,6-9 ins
Auge gefasst werden. Vordergründig muss man sagen, dass Abraham,
«der das Land durchzog» und «von dort Sichern) weiterschritt ins
Gebirge östlich von Bethel und sein Zelt aufspannte, Bethel im Westen
und ha-Ai im Osten» «und gehend und (Zeltpflöcke) herausziehend in
den Negev gelangte» nichts Königliches an sich hat. Es liegt das Itinerar
eines Nomaden vor, das m.E. unter Verwendung von Israel- (cf. Gen
33,18-20) und Jakobtradition (cf. 28, lOff. ; 35,1-7) konstruiert wurde (18).
Abraham-hat sonst (13,1.3f. ist abhängig) mit Sichern und Bethel gar nichts
zu tun; hinter dem Itinerar nach Sichern steht m.E. eine (von Jakob zu
unterscheidende) Israeltradition. Was besagt Gen 12,6-8.9, wenn wir
diesen Text als von einem Vertreter des Volkes des Landes in josianischer
Zeit verfasst annehmen? Der landjudäische Ahnherr war eben schon in
Sichern und bei Bethel, und zwar zunächst bei der Kultstätte von Sichern,
dem Orakelbaum. Westermann (19) nimmt an, dass hinter 12,7 eine nicht
lokalisierte Einheit steht. Im vorliegenden Text ist der Bau des Altars, für
Jahwe «dort» lokalisiert. Damit hat Abraham die heilige Stätte bei Sichern
zum «Heiligtum Jahwes» (Jos 24,26; bei Westermann S. 178 irrtümlich
24,24) umgewidmet. Israel/Jakob hat dort einen «Altar» errichtet, den er
El Elohe Jisrael nannte (33,20). Das Verbum nzb lässt auf eine ursprüngliche

Mazzebe schliessen, die in der Thorareligion (Lev 26,1), wie der
heilige Baum (Dtn 12,2f.), verpönt war. Wenn also Josia auf das Nordreich
übergriff, so bewegte er sich durchaus im abrahamitischen Rahmen;
stammt 12,6-8 aus späterer Zeit, so begründet der Text gesamtisraelitische
Ansprüche, denn Jahwe hatte schon zu Abraham gesprochen: «deinem
Samen werde ich dieses Land geben». Nach Westermann ist der Altarbau
«das Ja Abrahams zu dieser Verheissung » (20), Abraham brachte kein

79



Opfer dar. Ein Grund hierfür ist darin zu sehen, dass Jerusalem die
legitime Opferstätte ist (Dtn 12). Warum baute Abraham überhaupt einen
Altar? Ein nicht zum Opfer bestimmter Altar ist eigentlich ein Widerspruch

in sich selbst, wie die gewundene Erklärung in Jos 22 deutlich
macht. Der Bau von Jahwealtären zeigt die Einführung des Jahwekultes an
bestimmten Orten oder in bestimmten Gebieten an. Dies gilt für Josua auf
dem Berg Ebal (Jos 8,30; cf. Dtn 27,4ff.), für Gideon in Ophra (mit
Benennung des Altars; Ri 6,24), für Samuel in Rama (1 Sam 7,17; ohne
Nennung von Opfern). Der König Saul baute einen Altar für Jahwe, von
dem es heisst: «mit ihm fing er an zu bauen Altäre für Jahwe» (1 Sam
14,35). Die Könige David, Salomo und Jerobeam errichteten Altäre (2
Sam 24,18ff. ; 1 Kön 9,25; 12,33) — ebenso Abraham zur Einführung der
Jahweverehrung! C. A. Keller führte zu Gen 12,7 aus: «Es ist die
Nachkommenschaft Abrahams, sein <Same>, also seine < Dynastie >, welcher der
Besitz des Landes versprochen wird. Diese Dynastie wird damit formell
eingesetzt in Stand und Amt eines bevollmächtigten Herrn des Landes, sie

erhält von oberster Stelle das Recht und die Verpflichtung, das Land zu
regieren und seine Erträgnisse zu gemessen...» (21).Allerdings gibt es im
AT keine dynastische Landgabe im Rahmen der kingship-ideology, doch
sind die Aussagen Kellers bedenkenswert. Zwischen Bethel und ha-Ai,
d.h. wohl in burdsch betin, baute Abraham «einen Altar für Jahwe und rief
den Namen Jahwes an». Auffallend ist die genaue Ortsangabe, die sich —

pedantisch wiederholt — nur noch in Gen 13,3f. findet. Ist in Gen 28, lOff.
die gleiche Stätte gemeint, an der Jakob eine Mazzebe errichtete und öl
darauf goss Wurde durch Vers 19 («Und Jakob nannte jene Stätte Bethel,
aber früher war Lus der Name der Stadt»), der den Eindruck eines Inter-
pretaments macht, die Kultstätte in den Ort verlegt? Die Grabungen in
Bethel haben nicht mit Sicherheit einen Tempel nachgewiesen (22).Nach
Gen 35,1.3.6f. baute Jakob — abweichend von seinem Gelübde in 28,20-22
— nicht ein Gotteshaus, sondern einen Altar für ha-El und nannte die
Stätte «El Bethel». In Gen 35,14 wird wahrscheinlich die Grabmazzebe

für Debora, Rebekkas, also Isaaks Frau, Amme, durch die Glosse «an der
Stätte, wo er mit ihm geredet hatte» auf Bethel bezogen. Gen 35,6 enthält
die Lokalisierung: «nach Lus, welches im Lande Kanaan liegt, das ist
Bethel». Von einer Stadt ist hier — im Gegensatz zu 28,19 — nicht die
Rede. Das Gelübde Jakobs (28,20-22) spielt u.a. auf die Einführung der
Jahweverehrung, auf ein Gotteshaus und auf den Zehnten an ; ist damit
ein Kult in Bethel und nicht an der Mazzebenstätte zwischen Bethel und
ha-Ai gemeint? Leider geht weder aus 1 Kön 12f. ; 2 Kön 23,15 noch etwa
aus Am 7, lOff. hervor, an welcher Jakobstätte der jerobeamische Tempel
mit dem aaronitischen Stierbild stand (23). Warum wird aber in Gen 12f.

der Altar Abrahams für Jahwe so genau lokalisiert? Ich nehme an — bis

80



zum archäologischen oder sonstigen Beweis des Gegenteils —, dass der
königliche Reichstempel (Am 7,13) im oder beim Stadtbereich von Bethel
lag und von Josia gründlich desekriert wurde (2 Kön 23,15ff.)- In josia-
nischer (oder nachjosianischer) Zeit wurde deswegen der Jahwealtar
Abrahams zwischen Bethel und ha-Ai lokalisiert. Obgleich der Altar bzw.
die Mazzebe von Sichern einst dem El Elohe Jisrael geweiht war, war
Sichern schon längst Jahweheiligtum (Gen 35,2.4; Jos 24). Anders lagen
die Verhältnisse beim «El Bethel» (Gen 31,13; cf. Jer 48,13)(24). Dies
dürfte der Grund sein, warum von Abraham nicht in Sichern, sondern in
burdsch betin gesagt wurde: «er rief den Namen Jahwes an» (Gen 12,8;
13,4). Ähnlich rief Abraham in Beerseba, nach der Pflanzung des aus
«orthodoxer» Sicht zweifelhaften Baumes, den Namen Jahwes, des El Olam
an (Gen 21,33). Isaak baute dort einen vergleichsweise harmloseren Altar
und rief den Jahwenamen an (Gen 26,25). Die Anrufung des Jahwenamens
inaugurierte die Jahweverehrung, in Ex 33,19 und 34,5 durch Jahwe selbst.
Abschliessend sei zu Gen 12,6-9 gesagt, dass Abraham hier nicht wie ein
König gezeichnet wird, wenn auch Könige wie Saul, David und Salomo
Jahwealtäre bauten ; der Patriarch ist derjenige, der durch das Land zog,
das seinem Samen, seiner «Dynastie» verheissen wurde, und an Israel- und
Jakobstätten die Jahweverehrung einführte. Dies passt besser in die Zeit
Josias (oder später) als in die Zeit Davids und Salomos, zu der die
Kanaanäer entgegen 12,6b noch im Lande waren.

In Gen 12,l-4a.4b-5 ergeben die Verse 1 und 4a zweifellos einen glatten
Zusammenhang. Fundamentalistisch könnte man sagen, dass nach dem
Befehl von Vers 1 einer nicht erst 75 Jahre alt sein musste, um sich die
Verheissungen in den Versen 2 und 3 nicht mehr merken zu können. Aber
weder dies noch seriöse Argumente können beweisen, dass diese Verse
Zusatz sind, noch ursprünglich zum Kontext gehören. Dennoch neige ich
letzterem zu, zumal in Gen 12,1-9 nicht die Wiedergabe einer
Tonbandaufnahme von einer Erzählung vorliegt (auch bei eigentlichen
Erzählungen im AT ist dies nicht der Fall!), sondern eine reflektierte und
literarische (und wohl auch überarbeitete; Vers 4b-5) Darstellung. M. E.
wird oft übersehen, dass die «Verschriftung» einer «mündlichen» Tradition

in der Regel auch eine Transformation zur Folge hat. Die Begriffe
«Land», «Verwandtschaft» und «Vaterhaus» (Gen 12,1) finden sich
hauptsächlich in der Jakobtradition, in der es um Wanderung und nicht
um Transmigration geht (cf. 28,21; 31,3.13.30; 32,10. 24,3.7 ist von Gen
12,1 abhängig). Die Wendung «Das Land, das ich dir zeigen werde»,
erinnert an den «Berg, den ich dir sagen werde» (Gen 22,2) oder an die
wahrscheinlich ursprüngliche Isaaktradition: «wohne in dem Land, das
ich dir sagen werde» (26,2b). Der Grund zur Emigrationsaufforderung

81



könnte im Reichtum bestanden haben (12,5; cf. 13,6). Die Verheissung:
«ich werde dich zum grossen Volk machen» (12,2), die viele auf das
Grossreich Davids beziehen, spielt in Gen 46,3 («denn zu einem grossen
Volk werde ich dich dort setzen») auf die Mehrung in Ägypten an. Will
man Segnung, Vergrösserung des Namens und die Bestimmung zum Segen
— in Gen 12,2 alles im Blick auf Abraham gesagt — zeitgeschichtlich
verstehen, so passt dies gut in die Zeit Josias. 12,3a verheisst Schutz, wobei
bemerkenswert ist, dass potentiell in der Mehrzahl gesegnet, aber in der
Einzahl geschmäht wird..Nicht nur Abraham (und die er verkörpert) wird
geschützt; die ihn Segnenden werden von Jahwe gesegnet, der ihn
Schmähende wird von ihm verflucht. Als «Segen» ist der Patriarch ein
Medium des Segens, wie der König in Ps 21,7 oder in Ps 72,17 : «es sei sein
Name für immer, vor der Sonne bestehe (emendiert) sein Name und mit
ihm segnen sich alle Völker indem sie ihn glücklich preisen». Auch das
Volk soll zum Segen werden (Sach 8,13). Das Hitpael findet sich in den
späteren Stellen 22,18 und 26,4: «mit deinem Samen segnen sich alle
Völker der Erde». Dem entspricht die Aussage in Jer 4,2b : «mit ihm (d.h.
Israel) segnen sich Völker, und mit ihm preisen sie sich». Das Niphal
findet sich — abgesehen von Gen 12,3b — in 18,18 und 28,14: «in dir
(Abraham) sollen Segen erfahren alle Völker der Erde» bzw. «in dir
(Jakob) sollen Segen erfahren alle Sippen des Erdbodens (kl-mspht h'dmh)
und in seinem Samen». Da in 28,14 «und in deinem Samen» sekundär
nachklappt, ist auffallend, dass man sich segnet (Hitpael) mit dem Samen,
aber Segen erfährt (Niphal) in Abraham (12,3b; 18,18) oder Jakob (28,14).
Der Bedeutungsunterschied zwischen Niphal und Hitpael mag hier nicht
sehr gross sein ; dennoch gilt, dass man sich mit den Nachkommen Segen
wünscht, womit Jer 4,2 übereinstimmt. Die Erzväter selbst haben eine eher
mediale Segensbedeutung ; wer sich zum Volk des Gottes Abrahams hält,
erfährt Segen (cf. Ps 47,10). Gegenüber «allen Sippen des Erdbodens»
(12,3b; 28,14) stellen «alle Völker der Erde» (18,18; 22,18; 26,4) eine
Steigerung dar. Überlieferungsgeschichtlich stammt die Wendung «in dir
werden Segen erfahren alle Sippen des Erdbodens» eher aus der «königlichen»

Abrahamtradition als aus der des Jakob, doch ist wohl bewusst der
«Segen für andere» an den Anfang der Geschichten von Abraham, Isaak
und Jakob gestellt worden.

Anhangsweise soll noch das Kapitel Gen 15 ins Auge gefasst werden,
das Westermann (25) im Anschluss an L. Perlitt (26) in das 7. Jh. datiert. R.
Rendtorff (27) macht die Exilszeit wahrscheinlich und nimmt sogar eine
Entstehung unter den Exilierten in Babel an. Allgemein werden die
komplexen Verse 13-16 als Einschub gewertet (28). Westermann (29)
nimmt mit Recht Vers 12 als Einleitung hinzu. Diese «heilsgeschichtliche»

82



Einschaltung (12.13-16) bot sich an, da die ganze Verheissungserzählung
Abraham-Überlieferung an die «Jahwe-Religion» angleicht. Die
Selbstvorstellungformel «Ich bin Jahwe, der dich aus Ur-Kasdim geführt hat, um
dir das Land zu geben» nimmt die Exodustradition auf und prägt sie um
(cf. Lev 25,38). «Rauchofen» und «Feuerfackel», die vielleicht im Kult
verwendet wurden, symbolisieren Feuer und Rauch der Sinaitheophanie
(cf. Ex 19,18). 0. Kaiser (30) hat nachgewiesen, dass der Zuspruch
«Fürchte dich nicht, Abra(ha)m, ich bin Schild für dich, dein Lohn ist sehr

gross» (15,1) dem Heilsorakel an einen König entspricht. Abraham klagt,
dass Jahwe ihm keinen «Samen» gegeben habe, worauf ihm der Herr
einen Erben, «der aus seinem Leibe» hervorgeht, verheisst. Dies erinnert
an das Wort Nathans gegenüber David : «... und ich werde deinen Samen
aufrichten, der aus deinem Leibe hervorgeht, und werde dein Königtum
befestigen...» (2 Sam 7,12). Wie die Herrschaft eines Königs durch Glaube
(cf. Jes 7,9) (31) und Gerechtigkeit gestützt wird (cf. Ps 72, lf ; Jes 9,6), so
auch die «Dynastie» Abrahams durch Glaube und Gerechtigkeit. In Gen
18,19; 26,5 wird der «gerechte» Abraham mit der «Thorareligion» in
Beziehung gebracht. Die nächste inneralttestamentliche Parallele zu dem
Selbstverfluchungsritus in 15,8-11.17f. findet sich in Jer 34,8ff. Hier
verpflichtete sich der König Zedekia mit dem «ganzen Volk, welches in
Jerusalem» ist,— nach 34,19 mit den «Beamten Judas und den Beamten
Jerusalems, den Höflingen und den Priestern und dem ganzen Volk des

Landes» — eine Freilassung für hebräische Sklaven und Sklavinnen
auszurufen. In Gen 15,18 verpflichtete sich Jahwe selbst, dem «Samen
Abrahams» dieses Land vom Fluss Ägyptens bis zum grossen Fluss, dem
Euphrat-Fluss zu geben. Auf diese grossisraelitische Umschreibung haben
m.E. messianische Aussagen wie in Ps 72,8 eingewirkt. Während in Jer
34,8ff. der König den Ritus durchführte, bereitete ihn in Gen 15,8ff.
Abraham für Jahwe vor. Bei dem «Samen» ist m.E. eher an das Volk des
Landes in Palästina als an die Exilierten zu denken, das nach Jer 34,19 den

(königlichen Ritus kannte. Vielleicht deutet die Erwähnung der beiden
Taubenarten, die Opfergaben von Armen sind (cf. Lev 5,7.11; 12,8;
14,22.30), auf die «Unterschicht des Volkes des Landes» hin. Ob sie unter
Verwendung von Rauchofen und Feuerfackel auf prophetische Initiative
hin (cf. Gen 15,1.4) eine derartige Beschwörung der Landzusage rituell im
Bereich des zerstörten Tempels durchführte? Die 10 Völker (15,19f.)
meinen eine Gesamtheit ; die in derartigen Aufzählungen nicht geläufigen
Keniter, Kenissiter (und Kadmoniter) lassen jedenfalls an Juda denken,
die (oft) letztgenannten Jebusiter (cf. Ex 3,8; Dtn 7,1) an eine Jerusalemer
Reihe. Traditionsgeschichtlich werden im Jahwekrieg die Völker — und
dann ihr Land — in die Hand gegeben (cf. Dtn 3,2). In Gen 15,18 wird das

83



Land rechtlich übereignet ; die Völker in Vers 19f. — was soll mit ihnen
geschehen? — stellen einen Anhang dar.

Die Ergebnisse sollen kurz an Hand «priesterlicher» Texte kontrolliert
werden: Wie schon gesagt, bildete das Volk des Landes in Jerusalemer
Tradition (Lev 20,1-5) eine «legal assembly». Mettinger (32) setzt es mit
dem Qahal in Ez 16,40; 23,17 gleich, der durch «Hinaufsteigenlassen» 'lh
im Hiphil) — wohl vom Millo in den Palast- und Tempelbezirk —

einberufen wurde. Im eschatologischen Entwurf des Priesterpropheten
Ezechiel agieren Nasi und Volk des Landes im Kult gemeinsam (cf.
45,16.22; 46,3.9) ; in Ex 28ff. und Lev 8ff. nimmt der aaronidische (Bethel-
Tradition? cf. Gen 35,9ff.) Hohepriester die königliche Rolle wahr. Nach
dem vermutlichen Priesterpropheten Sacharja (cf. Neh 12,16) werden in
kultischen Fragen Priester und Volk des Landes zusammen angesprochen
(Sach 7,5) ; Haggai forderte das Volk des Landes zum Tempelbau auf,
schloss es dann aber zugunsten der Rückkehrer davon aus (cf. 2,4.14;
siehe Esra 4,4). Es würde zu weit führen, Qahal und Edah zu untersuchen ;

es sei lediglich darauf hingewiesen, dass es in dem Gesetz über das

Sündopfer (Lev 4) in V. 13 um die ganze Gemeinde Israels (kl 'dt jsr'el)
geht, in V. 22 um den Nasi und im V. 27 um jeden einzelnen aus dem Volk
des Landes, das identisch mit der Gesamtgemeinde ist. Der Nasi ist
«Stammesfürst» (cf. Num l,5ff. ; 13,4ff. ; 34,17ff. ; Ex 22,27), ähnlich dem
Abraham, der vom hethitischen «Stadtrat» Volk des Landes) in
Hebron als «Gottesfürst» (Gen 23,6; cf. 34,2) tituliert wurde. Bei der
Verflechtung von Volk des Landes und Priestertum, die schon bei der
Revolte des Priesters Jojada festgestellt wurde (2 Kön 11), wäre es

verwunderlich, wenn priesterliche Tradition Abraham (nebst Jakob/
Israel) nicht kannte, zumal durch einen Bezug auf die Patriarchen auch
die Basis im Volk angesprochen wurde im Sinne einer umfassenden
priesterlichen Konzeption. Westermann (33) vergleicht die Struktur von
Gen 17,l-3a mit der von 12,l-4a. Der Schluss legt sich nahe, dass dort
Abraham nicht «königlich» gezeichnet wird. Westermann (34) erinnert
zwar im Zusammenhang mit der Umbenennung Abrams in Abraham an
die Umbenennung des Königs (vielmehr Verleihung von Thronnamen) bei
der Thronbesteigung. Doch wie steht es dann mit der Umbenennung von
Sarai in Sara (Gen 17,15)? Mir ist eine Namensänderung bei der Königin
oder den Königinnen nicht bekannt. Von Bedeutung ist jedoch, dass aus
dem Vater Abraham «Völker und Könige» hervorgehen (Gen 17,6), wie
aus Sara, «die euch geboren hat» (Jes 51,2), «Völker» und «Könige von
Nationen» (mlkj 'mjm; Gen 17,16) neben 12 ismaelitischen Fürsten (nsj'm;
17,20) — also nicht Königen (cf. 25,12ff.) — entspringen sollen. Auf Jakob
gehen ein «Volk» und ein «Qahal von Völkern» neben «Königen» zurück

84



(Gen 35,11)- Sitz im Leben dieser Verheissungen ist der Jerusalemer Kult,
in dem sich die Edlen der Nationen (ndbj 'mjm) versammelt haben als
Volk des Gottes Abrahams ('m 'Ihj 'brhm; Ps 47,10). Zu den Nationen und
Völkern gehören die Ismaeliter als «grosses Volk» (Gen 17,20), die sich
wie viele andere auf die ökumenische Vatergestalt Abrahams
zurückführten, aber schliesslich exkommuniziert wurden (Gen 25,1-6). Mit den
«Königen» können m.E. nur israelitische König gemeint sein (Gen
17,6.16; 35,11). Stammt Gen 17 aus der Golah — die Landgabe wird zwar
betont, der Mehrungsverheissung aber nach und dem tragenden
Selbstverspruch Gottes eingeordnet (Gen 17,8) (35),so ist bei den kommenden
Königen an die geschichtlichen Könige des Süd- und Nordreiches zu
denken. Im Exil enthielt diese Verheissung aber ein eschatologisch-
messianisches Potential, das aktiviert werden konnte (cf. Sach 4). In Gen
17 werden die umfassenden Verheissungen an Abraham und die auf ihn
gründende Ökumene, auch seine Verpflichtung auf die Beschneidung,
bewusst und grundsätzlich an den Anfang der Geschichte des Gottesvolkes

gestellt. (36)

ANMERKUNGEN

(1) Siehe dazu auch H. H. Schmid, Der sogenannte Jahwist. Beobachtungen und Fragen
zur Pentateuchforschung, 1976, S. 133ff.

(2) C. Westermann, Genesis, BK 1/13, 1978 schreibt zu Gen 12,1-3 S. 173: «Diese Formu¬
lierung einer Verheissung, die Abraham gegeben wurde, die aber erst in der Königszeit

Israels zur Erfüllung kam, ist am besten in der Zeit David-Salomos denkbar, also
in der Zeit des Jahwisten.»

(3) Israel ein Segen für die Völker? Theologia Viatorum 12, 1973/1974, S. 143. In seinen
«Überlegungen zum Jahwisten» (EvTheol 37, 1977) folgert L. Schmidt sogar: «Aus
dem oben dargelegten Aufbau von Gen 12,1-3 folgt aber, dass beim Jahwisten für die
Zukunft, die über seine Gegenwart hinausgeht, kein Raum ist» (S. 247).

(4) Das Kervgma des Jahwisten. in : ders.. Gesammelte Studien zum Alten Testament,
ThB 22, 1964, S. 345-373.

(5) Geschichte Israels, UTB 708, 1977, S. 119.
(6) Siehe dazu den gründlichen Beitrag von Ch. Jeremias, Die Erzväter in der Verkündi¬

gung der Propheten, in : Beiträge zur alttestamentlichen Theologie, Festschrift für W.

Zimmerli (hg. von H. Donner, R. Hanhart und R. Smend), 1977, S. 206-222.
(7) O. H. Steck, Genesis 12.1-3 und die Urgeschichte des Jahwisten, in : Probleme Biblischer

Theologie, Festschrift G. v. Rad (hg. von H. W. Wolff), 1971, S. 551 f. ; auch die
Fussnoten 68-73 sind zu beachten.

(8) Abraham in History and Tradition, 1975.
(9) Die Entstehungszeit der jehovistischen Geschichtserzählung, Hab.-Schrift Erlangen

1977; erschienen in: Europäische Hochschulschriften. Reihe 23, Theologie, Band 109.
Einen guten Überblick bietet B. Diebner, Neue Ansätze in der Pentateuchforschung,
DBAT 13, 1978, S. 2-3 (Lit.). Zu wenig werden die DBAT (1974ff.), die allerdings schwer
erhältlich sind, beachtet.

85



(10) Der Tempelbau Salomos in religionsgeschichtlicher Sicht. Archäologie und Altes
Testament. Festschrift für K. Galling (hg. von A. Kuschke und E. Kutsch), 1970, S.
241-250.

(11) T. N. D. Mettinger, King and Messiah. The Civil and Sacral Legitimation of the Israelite
Kings. 1976, S. 127 (siehe auch S. 124-129 mit Literaturangaben).

(12) Op. cit. S. 142-145, bes. S. 143; Mettinger meint wohl V. 13-18a, da er in Fussnote 18

den V. 18b auch noch für zusätzlich hält.
(13) Siehe meinen Beitrag «Die <Juden> im Alten Testament» in: Wort und Wirklichkeit.

Festschrift E. L. Rapp (hg. von B. Benzing, O. Böcher und G. Mayer), 1976, S. 17-29.
(14) Die Väterverheissungen. Literarische, soziologische und religionsgeschichtliche Unter¬

suchungen zu den Verheissungen von Nachkommenschaft und Landbesitz an die
Erzväter in Israel. Diss. Leipzig 1977, S. 7-59. Auf die Literarkritik in den Kap. 13 und 15

braucht hier nicht eingegangen zu werden.
(15) Genesis. BK 1/13, 1978, S. 163-184.
(16) Op. cit. S. 168.

(17) Op. cit. S. 167.

(18) Zur Problematik der «Wanderings of Abraham» siehe Th. L. Thompson, The Histori¬
city of the Patriarchal Narratives. BZAW 133, 1974, S. 298ff. Wenn Thompson im
Hinblick auf die Patriarchenerzählungen vorschlägt «that the stories were taken up into
the Yahwistic tradition directly from the contemporary Canaanite!Israelite milieu»
(S. 326), so ist dies m.E. insofern richtig, als die «Väterreligion» zurückgedrängt neben
der «Jahwereligion» existierte; Israel/Jakob und Isaak gehen dabei Abraham voraus,
weswegen für die ersteren Erzählkränze vorliegen, aber kaum im Hinblick auf
Abraham. Wenn er allerdings meint, die Väter mit Hilfe von «J» (siehe auch S. 316)
datieren zu können, verwechselt er «J» mit einer datierbaren Scherbe. In seiner
Auseinandersetzung mit J. van Seters («A New Attempt to date the Patriarchal Narratives».

JAOS 98, 1977, S. 84) beschränkt sich Thompson mit Recht auf die Möglichkeit
der Datierbarkeit des «redactional context».

(19) Op. cit. S. 179ff. H. H. Schmid (siehe Anm. 1) vermutet allerdings, dass Westermann
damit, nachdem Gen 15 keine Beweiskraft mehr habe, einen alten
überlieferungsgeschichtlichen Haftpunkt der Verheissung des Landes finden möchte(?).

(20) Op. cit. S. 181. Ein Altar aus Erde wäre jedoch ein sehr vergängliches Ja; dann schon
besser aus Steinen (S. 182). Gen 13,4 setzt voraus, dass der Altar nach der Rückkehr aus
Ägypten noch steht Einen Altar aus Adamah kann man auch nicht «bauen», sondern
nur «machen» (cf. Ex 20,24).

(21) Über einige alttestamentliche Heiligtumslegenden I, ZAW 67, 1956, S. 152.

(22) Siehe M. Wüst in: K. Galling (Hg.), BRL 1977, Sp. 44.
(23) Siehe H. Schmid, Mose. BZAW 110, 1968, S. 81ff. Es war m.E. von grosser

Bedeutung, dass Jerobeam I, in Bethel die Exodustradition mit der Israel/Jakobtradition
verband. Im Nordreich waren Israel/Jakob (vielleicht auch Isaak ; cf. Am 7,9.16) sowohl
Ahnväter als auch Verkörperungen des Volkes (cf. Hos 12) lange bevor Abraham
(unter Aufnahme von Israel-Jakob-Isaak-Traditionen) zum Patriarchen des Südreiches
wurde. Über die überlieferungsgeschichtliche Herkunft des «Vaters Abraham» und
über die Väterreligion überhaupt handle ich in einer in Vorbereitung befindlichen
Monographie.

(24) Genesis. BK 1/14, 1979, S. 266.

(25) Bundestheologie im Alten Testament, WMANT 36, 1969, S. 69ff.
(26) Genesis 15 im Rahmen der theologischen Bearbeitung der Vätergeschichten ; dem

Verf. sei vielmals für die Zusendung einer Kopie seines Aufsatzes gedankt, der nun in
A. Albertz, H.-P. Müller, H. W. Wolff und W. Zimmerli (Hg.), Werden und Wirken des
Alten Testaments. Festschrift für C. Westermann. 1980, S. 74-81 erschienen ist.

(28) J. van Seters, op. cit. S. 258ff. ist anderer Meinung. Generell frage ich mich bei van
Seters, der ein lebhaftes literarisches Wachstum (siehe Tabelle S. 313) annimmt, ob
dieses nicht ein noch lebhafteres vorausgehendes und begleitendes mündliches Wachstum

voraussetzt.
(29) Op. cit. S. 268f.

86



(30) Traditionsgeschichtliche Untersuchung von Genesis 15, ZAW 70, 1958, S. 107-126,
bes. S. 11 Iff.

(31) Instruktiv ist H. Wildberger, «Glauben» im Alten Testament, ZThK 65, 1968, S. 129-
159, bes. S. 136ff. und 142ff.

(32) Op. cit. S. 127.
(33) Genesis, BK 1/14, 1979, S. 309.
(34) On. cit. S. 314.
(35) G. Chr. Macholz, Israel und das Land. Hab.-Schrift Heidelberg, 1969, S. 46.
(36) Siehe W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund. Ein Beitrag zum Verständnis der

Priesterschrift. 1960 in: ders., Gottes Offenbarung. ThB 19, 1969 S. 205-216; C.
Westermann, Genesis. BK 1/15, 1979, S. 327f.

87


	Die Gestalt Abrahams und das Volk des Landes

