
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Das Tier in der Bibel : der jüdische Mensch und sein Verhältnis zum
Tier [2. Teil]

Autor: Stein, Günter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS TIER IN DER BIBEL

Der jüdische Mensch und sein Verhältnis zum Tier

2. Teil

von Günter Stein

(Vortrag,
gehalten vor dem Verein für Naturkunde Mannheim am 9.3.1971)

Von nicht zu unterschätzender Bedeutung sind die Einflüsse durch die
Hellenisierung des alten Israel unter griechischer Herrschaft. 332 vor Chr.
besetzten die Ptolemäer das Gebiet, und 198 vor Chr. folgten auf sie die
Seleukiden. Alles, was mit griechischer Kultur und Gesittung unvereinbar
war, wurde untersagt, so das Verbrennen ganzer Tiere (beim Opfer), das
Schächten (vom Schächten wird unten noch zu reden sein), das
Schweinefleisch-Verbot und die Sabbat-Kasuistik, die als Faulheit diffamiert wurde.
Als Reaktion gegen die seleukidische Bedrückung, vornehmlich unter
Antiochos IV. Epiphanes (175-164 v. Chr.) und unter den hellenophilen
Hasmonäern, brachen die Makkabäerkämpfe aus (167 vor Chr.). Die
Hellenisierungsbestrebungen unter griechischer Herrschaft brachten
jedoch in kultureller Hinsicht auch wertvolle Befruchtung, vor allem auf
dem Gebiete der bildenden Kunst. Jüdische Architekten und Künstler
nahmen griechische Einflüsse dieser Art gern auf, und so erschienen auf
Mosaiken und in Codices in grosser Menge auch Tierdarstellungen in
hellenistischer künstlerischer Tradition. So findet man denn auf Mosaiken
Vögel, Schafe, Hasen, Muscheln, aber auch auf jüdischen Sarkophagen
den Greif der Seleukiden und in jüdischen Katakomben den Pegasus.
Hellenistisch sind die Fresken der Synagoge von Dura-Europos (um 250 n.
Chr.) ebenso wie die Bilder nebst den (griechischen) Umschriften auf
Münzen auch noch der römischen Zeit (seit 63 v. Chr.). Im Tempel zu
Jerusalem befand sich — wie Josephus Flavius berichtet — ein Vorhang
mit Tierkreiszeichen und Sternen nach hellenistischem Muster. In Marisa
(südwestlich von Jerusalem) entdeckte man Grabmalereien alexandrini-
scher Herkunft aus dem 2. Jahrhundert v. Chr. mit Bildern, zu denen der
zoologische Garten von Alexandria Vorlagen geliefert haben dürfte:
Schlangen, Giraffen, Nilpferde und berittene Grosswildjäger. — Diese

57



hellenistischen Tierdarstellungen haben im alten Israel jahrhundertelang
weitergelebt; man sieht sie noch heute gut erhalten und restauriert in
Synagogen und frühchristlich-byzantinischen Kirchen des 5. und 6.
Jahrhunderts n. Chr., wie z.B. in Beth Alpha (Synagoge, 6. Jh.) mit dem
Sonnenwagen des Helios, in Beth Guvrin (Villa, 5.. Jh.) mit einem
niedlichen Hasen und in Caesarea (Kirche vor der Stadtmauer, Ende 6.

Jh.) mit einem herrlichen Leoparden. Hellenistische Tierdarstellungen
findet man noch in höchster Vollendung in der Kirche der Brotvermehrung

von Tabgah nahe Kapernaum (6. Jh.); die Bodenmosaiken zeigen
hier Brot und Fische, vor allem eine ganze Wasserlandschaft mit Wasservögeln

verschiedener Arten und sogar einem Wasserturm. Die Beispiele
Hessen sich vermehren. Von besonderem Reiz sind bukolische Szenen, wie
z.B. das hübsche Hirtenmosaik im Marienkloster von Beit Shean: dem
flöteblasenden Hirt lauscht ein «männchenmachendes» Hündchen, während

ein Hase eilends davonspringt ; Vorbild dafür war gewiss ein alexan-
drinisches Mosaik «Orpheus, von Tieren umgeben». Der Hund ist hier —

wie ein Sealyham-Terrier sitzend, auf Hinterbeine und Schwanz gestützt
— mehr als Tier wachsamer Treue gekennzeichnet, denn als unreines Tier
des - Abscheus. Wie sonderbar der Hund — heute unser beliebtestes
Haustier — betrachtet wurde, beweist die Sentenz des Talmudlehrers
Rabbi Jona [Schab. 155b) : «Schon bei der Schöpfung sorgte Gott auch für
die Tiere ; er sah, dass der Hund sich schwer würde Nahrung verschaffen
können, deshalb bleibt die Speise drei Tage lang in seinen Eingeweiden,
bis sie ganz verdaut ist». — Von der Katze übrigens ist in der Bibel nie die
Rede. Ob daran die Scheu vor dem Katzenkult des alten Ägypten schuld
ist, sei dahingestellt ; wahrscheinlich ist es nicht, denn dann dürften auch
Falken, Schlangen, Widder usw. nicht erwähnt worden sein.

Damit nun aber kommen wir zur Frage der Bedeutung einzelner
Tierarten in jüdischer Sicht, wobei auch hier wieder nur eine Auswahl
getroffen werden kann. — Obenan steht zweifellos der Löwe als Sinnbild
des Stammes Juda, wie es sich im Jakobssegen ausdrückt (1. Mose 49,9) :

«Ein junger Löwe ist Juda. Vom Raub, mein Sohn, bist du emporgestiegen.

Nun hat er sich gelagert und hingekauert wie ein Leu und wie eine
Löwin! Wer wird ihn aufscheuchen?» — Von dort aus wird der «Löwe
von Juda» späterhin auch ein «Typos» Christi, ein Sinnbild der Stärke
(Offenbarung 5,5) und begegnet im christlichen Mittelalter als Löwen-
Aquamanile, als Löwe mit dem Kreuzstab und als Symbol des Evangelisten

Markus, jedenfalls in-übertragenem Sinne. Natürlich tritt der Löwe
nicht unvermittelt im Alten Testament auf: er war ein Lieblings-Tier des

Alten Orients bis hin zur griechisch-römischen Antike. Oftmals wurde er
im typisch orientalischen Kompositionsschema des Helden zwischen zwei

58



Tieren Löwen) bildlich dargestellt. Das Tier wurde — als Ausdruck des
Triumphes des Helden — pathetisch übersteigert und (in heraldischer
Anordnung) gegenständig gezeigt ; das beweisen die Leier von Ur (Ur I,
2500-2350 v. Chr.) ebenso wie das Ishtar-Tor Nebukadnezars II. von
Babylon (um 570 v. Chr.), aber gleicherweise auch das berühmte
«Löwentor» der Burg von Mykene (um 1250 v. Chr.). Wie langlebig dieses
Schema ist, zeigt die Darstellung Daniels in der Löwengrube auf einem
Kapitell in Chauvigny, St. Pierre (12. Jh.). Der Prophet Daniel ist Vorbild
Christi im Alten Testament ; in der Löwengrube bleibt er unverletzt, damit
steht er typologisch für Christus im Grabe.

Eine besondere Rolle auch spielt der Löwe in der Legende von Simson.
Der rittlings über dem Löwen stehende, die Kieferknochen des Tieres
aufreissende Simson ist nicht nur ein «Typ» des biblischen, also des
altorientalischen Helden, sondern späterhin auch eine theologische
Ausdeutung für den Begriff «ein Typus Christi», stets aber und in allen Fällen
ein Symbol der Stärke. So fungieren Löwen als Wächter am Löwen-Thron
Salomos (2. Chronik 9,18-19): «... und zwei Löwen standen neben den
Lehnen und zwölf Löwen standen daselbst auf den sechs Stufen zu beiden
Seiten». Dies zeigt uns z.B. aus mittelalterlicher Sicht eine jüdische
Darstellung im Budapester Machsor (jüdisches Festtagsgebetbuch, in diesem
Fall für Sondersabbate, Purim und Pessach), der 1322 in Bayern entstand.
Hier wie dort ist der Löwe magisches Symbol der Herrschaft, und in dieser
Funktion flankiert er aufgereiht die Prozessionsstrasse in Delos; gleichzeitig

sind es die ersten monumentalen Tierskulpturen der griechischen
Welt überhaupt (7. Jh. v. Chr.). Nicht neben-, sondern übereinander-
gereiht sind die Tiere eines kanaanitischen Räucheraltares von Tanaak (2.
Jahrtausend v. Chr.). — Von der jüdischen Antike bis in neueste Zeit
wurde der Löwe im jüdischen Kult immer wieder dargestellt. Auf Torah-
Vorhängen, Torah-Schreinen und Torah-Kronen begegneten auch im 18.

und 19. Jahrhundert gekrönte, zumeist antithetisch angeordnete Löwen.

Die Juden der Antike hatten sich ständig mit fremden Kulten der sie

umgebenden antiken Völker auseinanderzusetzen (Buch Josua, Buch der
Richter IV). Dies gilt vornehmlich für die spätkanaanäische Epoche (1550-
1250 v. Chr.), deren Ende die israelitische Landnahme unter Josua (1230-
1200 v. Chr.) bezeichnete. Eine Vielzahl von Gottheiten, unter ihnen die
Fruchtbarkeitsgöttin, die uns ein Elfenbeinrelief von Ugarit/Ras Shamra
aus dem 15. Jh. v. Chr. erhalten hat, verfehlten ihren Eindruck auf das
landnehmende Volk nicht. Vor allem ab etwa 1200 bis 1000 v. Chr. (Zeit
der Richter: Deborah, Gideon, Samson) war der Kampf gegen die
Einflüsse des Polytheismus der Kanaanäer (Kanaaniter) und der See-

59



Völker (Philister) eines der vordringlichsten Anliegen der israelitischen
Anführer und Propheten (Jesaja 44,9ff.). Immer spielten in diesen fremden
Kulten auch Tiere eine Rolle ; davon war oben schon im Zusammenhang
mit den «Jagden Baals» die Rede. Auch das vielzitierte «Goldene Kalb»
ist Ausdruck solcher Einflüsse auf die Israeliten (2. Mose 32,Iff.). —

Salomo selbst nahm phönikische Künstler in seine Dienste (965-926 v.
Chr.). — Ein Siegel Jerobeams II. (926-907 v. Chr.) zeigt den Löwen als
Würdezeichen dieses Königs von Israel. — Im 8. und 7. Jh. v. Chr. werden
in besonderem Masse die kanaanäischen Kulte des Baal und der Astarte
übernommen, und zwar sowohl im Königreich Juda (Südreich, Hauptstadt
Jerusalem) als auch im Königreich Israel (Nordreich, Hauptstadt seit 880
v. Chr. Samaria). Solche polytheistischen, phönikisch-kanaanäischen
Motive und Embleme (mit ägyptischem Charakter sind von König Ahab
überliefert.

Infiltrationserscheinungen waren naturgemäss vor allem an den
grossen Umschlagplätzen zu konstatieren. So zeigt z.B. das Königssiegel des
Hiskia (705-701 v. Chr.) den geflügelten Skarabäus nach Art unterägyptischer

Amulette.

Aber der Löwe ist ambivalent gewesen. So heisst es im 91. Psalm
(Schutz des allmächtigen Gottes unter allen Gefahren) : «Auf Löwen und
Ottern wirst du gehen und treten auf junge Löwen und Drachen». Hier ist
also der Löwe ein unheilvolles Tier; das zeigt uns auch ein Mosaik der
erzbischö'flichen Kapelle in Ravenna aus dem 6. Jahrhundert: Christus
(hier in der seltenen Darstellung als gepanzerter byzantinischer Feldherr
tritt auf Löwe und Schlange.

Aber nicht nur der Löwe ist ein in biblischer Zeit in den Legenden oft
erwähntes Tier; auch andere Tiere des Orients werden anschaulich
geschildert, so z.B. das Nilpferd und das Krokodil. Dazu heisst es (Hiob 40,

15-23, wobei das Nilpferd gemeint ist) : «Siehe da den Behemoth, den ich
neben dir gemacht habe ; er frisst Gras wie ein Ochse. Siehe seine Kraft ist
in seinen Lenden und sein Vermögen in den Sehnen seines Bauches. Sein
Schwanz streckt sich wie eine Zeder ; die Sehnen seiner Schenkel sind
dicht geflochten. Seine Knochen sind wie eherne Röhren ; seine Gebeine
sind wie eiserne Stäbe Er liegt gern im Schatten, im Rohr und im
Schlamm verborgen Siehe, er schluckt in sich den Strom und achtet's
nicht gross; lässt sich dünken, er wolle den Jordan mit seinem Munde
ausschöpfen ».

Mit dem Leviathan ist offensichtlich das Krokodil gemeint (Hiob 40,
25-26) : «Kannst du den Leviathan ziehen mit dem Hamen (Fangnetz) und

60



seine Zunge mit einer Schnur fassen? Kannst du ihm eine Angel in die
Nase legen und mit einem Stachel ihm die Backen durchbohren ». Und
weiter (Hiob 41,6-22): «Schrecklich,stehen seine Zähne umher. Seine
stolzen Schuppen sind wie feste Schilde, fest und eng ineinander. Eine
rührt an die andere, dass nicht ein Lüftlein dazwischengeht... Aus seinem
Munde fahren Fackeln, und feurige Funken schiessen heraus. Aus seiner
Nase geht Rauch wie von heissen Töpfen und Kesseln unter ihm sind
scharfe Scherben, er fährt wie mit einem Dreschwagen über den
Schlamm». — Im Machsor Lipsiae, einem Gebetbuch zu den jüdischen
Festen, verfasst im 14. Jahrhundert (Univ.-Bibl. Leipzig V, 1102), sehen wir
beide Tiere abgebildet, allerdings nicht als Nilpferd und Krokodil,
sondern als Ochsen und als grossen Fisch. Beide Tiere werden auch als
Drachen bezeichnet, und ausserdem spielt auch der Walfisch in der
Heiligen Schrift eine nicht unbeträchtliche Rolle (Gebet um Hilfe in Ps.

74,13-14) : «Du zertrennst das Meer durch deine Kraft Zug durch das
Rote Meer, 2. Mose 14,21) und zerbrichst die Köpfe der Drachen im
Wasser. Du zerschlägst die Köpfe der Walfische und gibst sie zur Speise
dem Volk in der Einöde». — Der Prophet Jona wird als Sühneopfer bei
Sturm ins Meer geworfen und von einem Wal verschlungen. Drei Tage
und drei Nächte verbleibt er, Gott lobsingend, im Bauch _des Tieres und
wird dann von diesem bei Joppe ans Ufer gespien (Christus vergleicht
Matth. 12,40 Jonas Wiederkehr am 3. Tage mit seiner Auferstehung).
Von Fischen aller Art ist auch im Psalm 104,25-26, die Rede : «Das Meer,
das so gross und weit ist, da wimmelt's ohne Zahl, grosse und kleine Tiere.
Daselbst gehen die Schiffe; da sind Walfische, die du gemacht hast, dass
sie darin spielen ».

Der Fisch ist nicht erst ein christliches Symbol, er spielt auch bei den
Juden eine nicht unwesentliche Rolle. Auf Adar-Tafeln, so z.B. auf einer
vom Ende des 19. Jahrhunderts im Jüdischen Museum zu Basel, begegnet
man Fischen im Zusammenhang mit dem Segen für den Monat Adar
(Februar/März) als Monatszeichen. Im Historischen Museum zu Speyer
befinden sich zwei Besomimbüchsen (für wohlriechende Gewürze bei der
Hawdala-Zeremonie am Sabbath-Ende) in Form von Fischen mit
geschuppten, beweglichen Leibern aus Silber. Das Motiv dreier, sternförmigornamental

übereinander gelegter Fische zeigen ein barocker Torah-
Vorhang in Prag und ein barocker Zinnteller in Speyer (Purim-Teller für
Geschenke, gemäss Esther 9,22).

Tiere sind zuweilen Gegenstand recht drastischer Vergleiche. Im
Talmud (Avoda sara 2a/2b/3a) liest man z.B. : «Das römische Reich geht
hinaus, und nach ihm tritt das persische Reich ein. Was ist der Grund?

61



Weil es das geachtetste nach jenem ist. Woher haben wir dies? Weil
geschrieben steht (Daniel 7,5):<Darauf erschien ein anderes, ein zweites
Tier, das glich einem Bären Und Raw Joseph lehrte : Dies sind die Perser,
die fressen und saufen wie ein Bär, die beleibt werden wie ein Bär, die ihre
Haare wachsen lassen wie ein Bär und die keine Ruhe haben wie ein Bär».

Der Widder, der sich mit seinem Gehörn im Gestrüpp verfangen hatte,
wurde als Unterpfand der Versöhnung jedes einzelnen mit Gott an Isaaks
Stelle geopfert (1. Mose 22,13). Im Mischne Torah von 1296 und im
Machsor Lipsiae (14. Jh.) begegnen wir diesem, schon längst ikonogra-
phisch festgelegten Motive mit entzückenden Miniaturen. Der Widder
war schon ein Kulttier der Ägypter; vor dem Amun-Tempel in Karnak
erstreckt sich eine ganze «Widder-Allee» als Prozessionsstrasse (1. Hälfte
13. Jh. v. Chr.). Das Horn des Widders spielt im jüdischen Kult eine Rolle
als Schofar, als traditionelles Kultgerät, das zum jüdischen Neujahrsfest,
Rosch haschana (Gerichtstag) und am Jörn Kippur (Versöhnungstag)
geblasen wird. Das Blasen der Schofarhörner war das Signal zur Reue und
zur Busse. Im Midrasch Tanh. (ed. Buber I, 115) heisst es: «Deine Kinder
werden in der Zukunft vor mir sündigen, und am Neujahrstage werde ich
über sie zu Gerichte sitzen. — Wenn sie wünschen, dass ich ihnen
vergeben soll, mögen sie an jenem Tage das Widderhorn blasen, und ich,
des für Isaak geopferten Tieres gedenkend, will ihnen ihre Sünden
vergeben».

Von besonderer Bedeutung ist im alten Palästina das Lamm gewesen,
und diese Bedeutung übernimmt auch späterhin das Christentum. Am
Lamm erweist sich in vorzüglichem Masse die Tierliebe der wandernden
Schafhirten biblischer Zeit. Dass Tiere nicht überanstrengt werden sollen,
zeigt uns die Versöhnung Jakobs mit Esau (1. Mose 33,13-14: «Er (Jakob)
aber sprach zu ihm (Esau) : Mein Herr, du erkennest, dass ich zarte Kinder
bei mir habe, dazu säugende Schafe und Kühe, wenn sie einen Tag
übertrieben würden, würde mir die ganze Herde sterben. Mein Herr ziehe
vor seinem Knechte hin. Ich will gemächlich hintennach treiben, nach
dem das Vieh und die Kinder gehen können ...». — Zum Tränken der
Tiere gab es Herdenbrunnen, offensichtlich Laufbrunnen mit Rinnen (vgl.
1. Mose 29,2). Von den Tränkrinnen ist auch 1. Mose 30,38ff. die Rede,
und ebenso auch 2. Mose 2,16-17). Hier erweist sich schon an Mose das
Motiv des «Guten Hirten», wobei mit den Schafen der Herde die Gemeinschaft

der Gottesfürchtigen, mit dem Guten Hirten symbolisch Gottvater
selbst verbunden wird. In der Bibel liest man dazu (Jesaja 40,11) : «Er wird
seine Herde weiden wie ein Hirte ; er wird die Lämmer in seine Arme
sammeln und in seinem Busen tragen und die Schafmütter führen». Und

62



weiter heisst es (Hesekiel 34,15-16) : «Ich will selbst meine Schafe weiden,
und ich will sie lagern, spricht der Herr. Ich will das Verlorene wieder
suchen, und das Verirrte wiederbringen, und das Verwundete verbinden,
und des Schwachen warten ...». Die «Funktion» des Guten Hirten
überträgt Gott dann an David (Hesekiel 34, 23) : «Und ich will ihnen einen
Hirten erwecken, der sie weiden soll, nämlich meinen Knecht David. Der
wird sie weiden und soll ihr Hirte sein». — Ähnlich heisst es im Talmud :

«Gott sprach zu Mose: Du hattest Erbarmen mit den Schafen, du wirst
auch meinem Volke ein treuer und liebevoller Hirt sein... Gott sprach zu
David: Wer die Schafe nach ihrer Kraft und ihrer Besonderheit zu
behandeln weiss, der wird auch meinem Volke ein guter Hirte sein». —

Diese Begriffe werden vom Christentum übernommen (Lukas 10,3): «...
gehet hin; siehe ich sende euch wie Lämmer mitten unter die Wölfe».
Viele frühchristliche Darstellungen zeigen den Guten Hirten, wobei sich
Christus mit dem über die Schultern gelegten Lamm (so z.B. eine Statue
des 4. Jhs. im Lateran) ganz offensichtlich an eine antike Statue, den
archaisch-griechischen Kalbträger von der Akropolis (um 570 v. Chr.)
direkt anzuschliessen scheint.

Von hervorragender Bedeutung ist das Lamm im kultischen Bezug
zum jüdischen Pessach-Fest (Pessach nach der biblischen Etymologie 2.

Mose 12,27 schonendes Vorübergehen Gottes an den Häusern der
Israeliten anlässlich der Tötung der Erstgeborenen). Im Zusammenhang
mit den Plagen über Ägypten wird das Lamm zum Opfer, das die
Schonung vor den Plagen bedeutet (2. Mose 12,Iff.), doch heisst es

(ebenda 12,9): «Ihr sollt's nicht roh essen, noch mit Wasser gesotten,
sondern am Feuer gebraten». So ist denn die symbolische Speise am
Seder-Abend (festliche Abendmahlzeit am Beginn des Pessach-Festes
nach bestimmter Ordnung <Seder>) ein gerösteter Lammknochen zur
Erinnerung an das Pessach-Lamm, das zur Stunde der Erlösung geschlachtet

werden sollte. — Dem Vorlegen der Mazzoth, des ungesäuerten Brotes
(zur Erinnerung an den eiligen Aufbruch, vgl. 2. Mose 12,15) dienten und
dienen noch heute die Sederteller, von denen sich namentlich aus
barocker Zeit schöne Exemplare erhalten haben. Viele dieser Teller —
meist aus Zinn verfertigt — zeigen das Lamm (Korban Pessach — Pessach-

Opfer) im Spiegel. Dazu gesellt sich, wie z.B. bei einem Teller von 1753 im
Historischen Museum der Pfalz, auf dem Tellerrande die «Geschichte
vom Lämmchen». In dieser Geschichte geht es um den Kreislauf des
Lebens und Sterbens. Es ist das zehnstrophige Schlusslied (Chad Gadja)
der Pessach-Haggada, dem Gebetbuch für die Seder-Abende. Dieses Lied,
im 16. Jahrhundert entstanden, aber als Motiv schon im Talmud (B. Bat.
10a) nachweisbar, erweist die schmerzliche Verkettung des Schicksals

63



aller Kreaturen im Kreislauf von Leid und Tod. Da auch hier Tiere eine
Rolle spielen, sei es auszugsweise zitiert : «Ein Lämmchen, ein Lämmchen,
mein Vater brachte es ins Haus, zwei Susse (1 Sus 4 g Silber) gab er dafür

aus, ein Lämmchen, ein Lämmchen. — Die Katze kam in leisem Lauf
und frass das Lämmchen, Lämmchen auf Der Hund kam her und flink
er biss die Katze, die das Lamm zerriss Es kam der Stock und schlug den
Hund, den Hund, der biss die Katze wund, die Katze, die sich nahm zum
Schmaus das Lämmchen Das Feuer brannte heiss genug das Stöckchen,
das den Hund grad schlug Das Wasser kam im wilden Braus und löschte
schnell das Feuer aus Der Ochse trank das Wasser aus, das Wasser, das
in wildem Braus Der Schlächter kam und schlachtet frank, den Ochsen,
der das Wasser trank Der Todesengel kam bewehrt, erschlug den
Schlächter mit dem Schwert Doch unser Gott, gelobt sei Er, einst
kommt er selber wohl daher. Er endet Klage, Leid und Not und schlägt
den Todesengel tot. Der Todesengel, der bewehrt, den Schlächter schlug
...» usw. (neue Übertragung von Karl Escher). Das unschuldige Lämmchen

löst eine Kettenreaktion aus: eine Kreatur ist der anderen Feind.
Der Kreislauf des Leidens endet erst, wenn Gott selbst eingreift, den
Todesengel erschlägt und alles Getrennte wieder vereinigt..Hier — sowohl
im Liede als auch auf der bildlichen Darstellung der Sederteller — sind
Tiere genannt und abgebildet, die sich verfolgen und töten : Lamm, Katze
und Hund ; vom messianischen Gottesfrieden (Jesaja 11,6-8) ist nicht mehr
die Rede

Ein Tier, das im Alten Orient eine grosse Rolle gespielt hat, ist der
Esel. Er war das gebräuchlichste Reit- und Lasttier der Antike (das gilt
übrigens auch für das deutsche Mittelalter ; die zahlreich in Grabungen
gefundenen kleinen Hufeisen beweisen uns dies). Die Ankunft des Messias
wird auf einem Esel erwartet (Sacharja 9,9) : «Aber du, Tochter Zion,
freue dich sehr, und du, Tochter Jerusalem, jauchze! Siehe, dein König
kommt zu dir, ein Gerechter und ein Helfer, arm, und reitet auf einem
Esel und auf einem jungen Füllen der Eselin». Mittelalterliche christliche
Handschriften zeigen denn auch Christus auf einem Esel reitend ebenso
wie auch die noch erhaltenen «Palmesel» des 15. und 16. Jahrhunderts.
Der Esel war auch das Tier, das Maria mit dem Kinde nach Ägypten trug.
Schon im alten Israel galt der Esel als Friedens-Tier — im Gegensatz z.B.
zum Pferd; in der christlichen Ausdeutung wurde der Esel später zum
Sinnbild der Tugend und der «Patientia» (Geduld), und damit Symbol für
alles Gute, Kluge, Lebendige.

Recht sonderbar klingen antike Berichte über eine Art Esels-Kult, der
von den Juden gepflogen worden sein soll. Schon Hekataios von Abdera
hatte behauptet, die Juden beteten den Esel an ; sie seien die «asinarii»,

64



denn ihr Gottesname Jah gleiche dem Eselsgeschrei! Weniger absurd
klingt es, wenn Tacitus (Historien V, 3-4) berichtet : «Schon waren sie (die
vertriebenen Juden), dem Verschmachten nahe, überall in den Ebenen
umgesunken, als eine Herde Wildesel von der Weide auf einem im
Schatten eines Hains liegenden Felsen lief. Moyses folgte und schloss aus
dem grasbewachsenen Boden auf reiche Wasseradern Unheilig ist dort
alles, was bei uns heilig ist, wiederum bei ihnen erlaubt, was bei uns als
unrein gilt. Das Bild des Tieres (des Esels), durch dessen Hinweis sie dem
Umherirren und dem Durst ein Ende gemacht hatten, weihten sie in dem
Innern ihres Heiligtums, nachdem sie, gleichsam um Hammon zu
verhöhnen, einen Widder geschlachtet hatten... Auch der Stier wird geopfert,
da ja die Ägypter den Apis verehren. Schweinefleisch essen sie nicht.
Denn sie erinnern sich an die Plage, da sie selbst einst der Aussatz entstellt
hatte, dem dieses Tier ausgesetzt ist». Hier ist viel Falsches mit einigem
Richtigen gepaart. Immerhin ist es bemerkenswert, dass gerade der Esel
das einzige biblische Beispiel für ein in menschlicher Sprache redendes
Tier geworden ist. Diese Legende wird in die Kämpfe der Israeliten gegen
Ammoniter und Moabiter eingeflochten (4. Mose 22.1-33): Gott befiehlt
Bileam, den Moabitern nicht zu Hilfe gegen Israel zu kommen. Dennoch
sattelt Bileam eine Eselin und reitet los. Dreimal tritt ihm ein Engel in den
Weg ; Bileam sieht ihn nicht, das Tier jedoch weicht aus und wird dafür
von Bileam brutal geschlagen. Weiter heisst es (4. Mose 22,28-33) : «Da tat
der Herr der Eselin den Mund auf, und sie sprach zu Bileam : Was habe ich
dir getan, dass du mich geschlagen hast nun dreimal... Bin ich nicht deine
Eselin, darauf du geritten bist zu deiner Zeit bis auf diesen Tag? Habe ich
auch je gepflegt, dir also zu tun? Er sprach: Nein. Da öffnete der Herr
dem Bileam die Augen Und der Engel des Herrn sprach zu ihm:
Siehe, dein Weg ist vor mir verkehrt. Und die Eselin hat mich gesehen
und ist mir dreimal gewichen ; sonst, wo sie nicht vor mir gewichen wäre,
so wollte ich dich auch jetzt erwürgt und die Eselin lebendig erhalten
haben». Auf diese wunderbare Begebenheit nimmt der Talmud Bezug,
indem er an die Schöpfung anknüpft (Pesachim 54a): «Zehn Dinge
wurden am Vorabend des Schabbat im Zwielicht erschaffen : der Brunnen,

das Manna, der Regenbogen die Öffnung des Eselinnenmauls
die Sprache der Eselin Bileams, 4. Mose 22,28)» und fährt fort: «Rabbi
Nechemja sagte im Namen seines Vaters: Auch das Feuer und der
Maulesel». Der Maulesel ist hier genannt, weil er das Produkt einer
Kreuzung darstellt und darum nicht in die Reihe der Tiere gehört, die am
sechsten Tag erschaffen wurden. Weiter heisst es: «Rabbi Joschija sagte
im Namen seines Vaters : Auch der Widder und der Schneidewurm der
Widder, den Abraham an Isaaks Stelle opferte, und der Diamant)».

65



Neben dem Esel als Reit- und Lasttier war auch das Rind als Zugtier im
alten Palästina eines der nützlichsten Haustiere. (Auf das Goldene Kalb
sei nur am Rande verwiesen; hier mögen kretische oder ägyptische
Einflüsse <Apis-Kult> mitgespielt haben.) So kommt es denn auch dazu,
dass die Verbindung des Esels mit dem Ochsen bei der mittelalterlichen
Darstellung der Geburt Christi ein feststehendes ikonographisches Motiv
in der christlichen Kunst geworden ist. Häufig stehen beide Tiere dem
Christuskinde näher als die Eltern. Das Motiv tritt allerdings erst ab etwa
1300 (erstmals in der Legenda Aurea des Jacobus de Veragine, Erzbischofs
von Genua) auf, die genrehafte Gestaltung von Ochs und Esel als rustikale
Haustiere erfolgte noch später, erst ab dem 15. Jahrhundert. Auf die
mannigfachen theologischen Ausdeutungen dieses ikonographischen
Motivs durch Niels van Holst und Heinz Dennisch sei hier nicht weiter
eingegangen, da es sich um rein christliche Auslegungen handelt.

Die «Vögel unter dem Himmel» werden in der Genesis — ähnlich wie
die Fische im Wasser — stets gesondert erwähnt. Sie spielen auch, sonst
eine Rolle im jüdischen Leben. Bereits auf Münzen des frühen 4.

Jahrhunderts v. Chr. werden Eulen, in einem Falle auch ein Falke,
abgebildet. Offenbar handelt es sich hierbei um Jerusalemer Prägungen
der autonomen judäischen Satrapie unter persischer Herrschaft (539 bis
332 v. Chr.), denn sie zeigen die althebräische Inschrift YHD Yehud
(persische Bezeichnung dieser Satrapie). — Die Taube ist ein Lieblingstier
des alten Palästina gewesen. Als Vergleich wird sie oft herangezogen, so
im Psalmlied Davids über den Kampf gegen die Könige im Gelobten Land
(Ps. 68,14) : «Wenn ihr zwischen den Hürden läget, so glänzte es wie der
Taube Flügel, die wie Silber und Gold schimmern». Das Volk Israel selbst
wird mit einer Turteltaube verglichen (Ps. 74,19): «Du wollest nicht dem
Tier (sie!) geben die Seele deiner Turteltaube und der Herde deiner
Elenden nicht so gar vergessen.» — Die Taube ist Sinnbild des reinen
Herzens und des friedfertigen Gemüts. Bei der Darstellung im Tempel
wird sie von den Eltern Jesu als Opfergabe (der Unbegüterten)
dargebracht. Sie wird also auch vom Christentum übernommen und begegnet
dann als Symbol des Hl. Geistes auf Verkündigungsbildern, als Symbol der
«unbefleckten Empfängnis» oder auch in der Gralssage als das die
Wunderkraft des Hl. Gral erneuernde Medium.

Vögel im allgemeinen dienten schon als Verzierung des antiken Torah-
Schreines und galten als. Symbole für die Cherubim der Bundeslade. —

Der Pfau z.B. war Symbol der Unsterblichkeit, sein Fleisch galt als

unverweslich, sein Schweif erinnerte an den gestirnten Himmel. So finden
wir denn Pfauen oft als Ewigkeitssymbole in Katakomben. Der mosai-

66



zierte Pfau der byzantinischen Kirche der Brotvermehrung in Tabgah/
Israel (5. Jh. n. Chr.) basiert vielleicht auf einem jüdischen Motiv in
hellenistischer Ausdeutung.

Auch niederer Tiere wird in der Bibel oft Erwähnung getan. Sie

erscheinen z.B. als Plagen der Ägypter wie die Frösche, die Stechmücken,
das Ungeziefer, die Viehseuche und die Heuschrecken. In der Sereni-
Haggada (15. Jh.) der italienischen Synagoge zu Jerusalem sind diese
Plagen, d.h. also auch die Tiere, die sie verursachen, anschaulich dargestellt.

Der «Grosseinsatz» der Frösche z.B. wird 2. Mose 7,26 bis 29, genau
geschildert.Wer (wie der Verfasser) in sumpfigen Gebieten wie z.B. bei
Walkenried im Südharz im Frühjahr tausende von kleinen Fröschen über
die Wege hat hüpfen sehen, weiss, was eine solche Drohung bedeutet. —
Es entbehrt nicht eines gewissen makabren Beigeschmackes, wenn man
feststellen muss, dass Gott sich zur Züchtigung der Menschen gewisser
Tierarten bedient; sie sind sozusagen der verlängerte Arm Gottes, wie
z.B. im folgenden Beispiele (2. Mose 23,28): «Ich will Hornissen vor dir
her senden, die vor dir her ausjagen die Heviter, Kanaaniter und
Hethiter». — Die Philister wiederum werden von Mäusen gepeinigt (1.
Sam. 6,4-5).

Von besonderem Reiz sind die — wie überall in Antike und Mittelalter
so auch in der jüdischen Kunst dargestellten — Mischwesen zwischen
Mensch und Tier, Fabelwesen also, die wegen ihrer deutlichen Bezüge
zum Tier hier in dieser Betrachtung nicht fehlen dürfen. Von der Sodomie
war oben schon die Rede, einer (wenn auch unrealistischen) Voraussetzung

zum Glauben an die Existenz solcher Zwitter. Auch die Darstellung

der Schlange mit einem menschlichen Kopf im Sündenfall des
Budapester Mischne Torah (um 1296) haben wir schon erwähnt. —
Mischwesen zwischen Mensch und Tier waren recht eigentlich schon die
Cherubim, die zweifellos auf altorientalischen Göttervorstellungen
basieren. Bei Hesekiel 1,5-10, werden diese Wesen folgendermassen
gekennzeichnet: «Und darin (mitten in dem Feuer) war es gestaltet wie vier
Tiere, und dieselben waren anzusehen wie Menschen. Und ein jegliches
hatte vier Angesichter und vier Flügel. Und ihre Beine standen gerade,
und ihre Füsse waren gleich wie Rinderfüsse und glänzten wie helles,
glattes Erz. Und sie hatten Menschenhände unter ihren Flügeln an ihren
vier Seiten, denn sie hatten alle vier ihre Angesichter und ihre Flügel. Und
je einer der Flügel rührte an den andern ; und wenn sie gingen, mussten sie
sich nicht herumlenken, sondern wo sie hin gingen, gingen sie stracks vor
sich. Ihre Angesichter waren vorn gleich einem Menschen, und zur
rechten Seite gleich einem Löwen bei allen vieren, und zur linken Seite

67



gleich einem Ochsen bei allen vieren, und hinten gleich einem Adler bei
allen vieren». — Der letzte Vers zeigt deutlich, dass hiervon auch die
Evangelistensymbole (Mensch, Löwe, Stier, Adler) entlehnt worden sind.

Die mittelalterlichen jüdischen Handschriften liefern anmutige, aber
auch skurrile Darstellungen von Mischwesen zwischen Mensch und Tier.
Vom Seder-Abenà als Auftakt des Pessach-Festes sprachen wir schon. Die
berühmte Vogelkopf-Haggada, eine deutsche Handschrift des 15.
Jahrhunderts in Jerusalem (Folio 47b), zeigt nun seltsamerweise alle darin
dargestellten Personen, also Juden und z.T. auch die Nichtjuden mit
Vogelköpfen (ausgenommen die Engel, den Pharao, seinen Bannerträger
und vier seiner Männer im Streitwagen). Die Erklärung dieser ikonogra-
phischen Besonderheit wird durch das Bildnisverbot (2. Mose 20,4: «Du
sollst dir kein Bildnis noch irgend ein Gleichnis machen, weder des, das
oben im Himmel, noch des, das unten auf Erden, oder des, das im Wasser
unter der Erde ist») nicht befriedigend erklärt, denn das Verbot erstreckt
sich ja nicht nur auf Menschen, sondern allgemein auf alle Lebewesen «im
Himmel, auf Erden und im Wasser», und zudem werden gewisse Personen
von der Darstellung mit Vogelköpfen ausgenommen.

Die jüdische Schrift- und Buchkunst des Mittelalters ist nicht nur reich
an entzückenden Tierdarstellungen, sondern auch besonders originell in
der Tierornamentik, die an nordisch-irische Gewohnheiten erinnert,
jedoch der Empfindungswelt des Orients entspricht. Hierfür zeugt u.a. ein
Machsor des 13. Jahrhunderts aus Spanien (Univ.-Bibliothek Tübingen).
Er enthält die Liturgie zu den Festen Pessach und Sukkot in grosser
vokalisierter Quadratschrift. Die Initialen sind mit grossen farbigen Tierund

Groteskenköpfen versehen; am Rand findet man seltsame
Fabelwesen. Auch der um 1322 in Bayern entstandene Budapester Machsor,
dessen Darstellung Salomos auf dem Löwenthron wir schon erwähnten,
zeigt solche Fabelwesen im Schriftbild. Der bewaffnete bzw. kämpfende
Kentaur (ein Zwitterwesen aus Mensch und Pferd), im Brüsseler Pentateuch

(Torah mit Raschi-Kommentar von 1310, in Hamburg) dargestellt,
ist überhaupt ein beliebtes Motiv, das auch in der gleichzeitigen christlichen

Kunst oft Verwendung gefunden hat (z.B. Kentaurenrelief aus
Speyer um 1100, Speyerer Bodenfliesen mit ähnlichem Motiv des 14. Jhs.).
Seit der Spätantike ist der (als antikes Motiv entstandene) Kentaur die
Personifikation eines Dämons und vor allem im Christentum ein Sinnbild
des Teufels. Der «Physiologus», eine Art antiker Naturkunde in christlicher

Bearbeitung, sieht im Kentauren das Bild des Häretikers schlechthin,

basierend auf Psalm 11,2, wo die Gottlosen mit dem bogenschiessen-
den Kentauren, mit dem Schützen überhaupt, gleichgesetzt werden:
«Denn siehe, die Gottlosen spannen den Bogen und legen ihre Pfeile auf

68



die Sehnen, damit heimlich zu schiessen die Frommen». Ähnlich dem
Kentauren ficht im Brüsseler Pentateuch auch ein Nock (Wassermann)
mit Speer und Schild in den Fluten, und auch ein Nixlein (Meerweibchen)
findet sich dort, beides also Mischwesen von Mensch und Fisch. Nixen
dieser Art, zumeist jedoch mit zwei Fischschwänzen, sind uns vielfach
auch in der christlichen mittelalterlichen Kunst erhalten (so z.B. als

Kapitell-Reliefs im Freiburger Münster (13. Jh.), in St. Ursanne (13. Jh.)
und in St. Pierre/Genf (Ende 12. Jh.) in der Schweiz, als Mosaik in
Ravenna (S. Giovanni Evang., 1213) und als Wandmalerei in Kastellar/
Etsch (St. Jakob, 12. Jh.).

Als Fabelwesen hat das Einhorn, ein Pferd mit langem Horn auf der
Stirn, schon in biblischer Zeit Erwähnung gefunden (4. Mose 24,8) : «Gott
hat ihn (Jakob Israel) aus Ägypten geführt. Seine Freudigkeit ist wie
eines Einhorns. Er wird die Heiden, seine Verfolger, fressen und ihre
Gebeine zermalmen und mit seinen Pfeilen zerschmettern». Es wird auch
bei Hiob (39,9) genannt: «Meinst du, das Einhorn werde dir dienen und
werde bleiben an deiner Krippe ?». — Auch dieses Fabelwesen wurde vom
Christentum übernommen und diente dann als Symbol der Jungfräulichkeit

Marias und der Hl. Justina, um sich letztlich, mit erotischen Bezügen
behaftet (das Tier springt in den Schoss der Jungfrau ; Horn Phallos
zu einer Art sodomitischer Metapher zu entwickeln (Fresken des 16. Jhs.
in der Engelsburg in Rom).

Bleibt noch übrig, im Zusammenhang mit dem Verhältnis des
jüdischen Menschen zum Tier auch über das rituelle Schlachten, das
Schächten, die Schechita, zu sprechen.

Die Schlachtung nach jüdischem Ritus ist die logische Folge der
Bedeutung, die das Blut, d.h. hier vor allem das fliessende Blut, beim
Opfer in der jüdischen Antike gespielt hat. Im Alten Testament ist das
Blut der Hauptträger des Lebens (3. Mose 17,11) : «Denn des Leibes Leben
ist im Blut, und ich habe es euch auf den Altar gegeben, dass eure Seelen
damit versöhnt werden. Denn das Blut ist die Versöhnung, weil das Leben
in ihm ist». Das Blut ist also ein heiliges Element und unmittelbar göttlich,
denn das Leben gehört Gott. Daher durfte Blut weder im profanen Leben
noch im Opfer von Menschen genossen werden (1. Samuel 14,32-33):
«Und das Volk fiel über die Beute her und nahmen Schafe und Rinder und
Kälber und schlachteten auf der Erde und assen so blutig. Da verkündigte
man Saul : Siehe, das Volk versündigt sich am Herrn, dass es Blut isst...».
— Jedes Schlachten war Opfern, weil das Blut jedes geschlachteten Tieres
Gott zurückgegeben werden musste. Daher liess man denn das Blut von
geschlachtetem Vieh wie Wasser auf die Erde fliessen (5. Mose 12,16):

69



«Nur das Blut sollst du nicht essen, sondern auf die Erde giessen wie
Wasser». Und weiter (ebenda 23) : «Allein merke, dass du das Blut nicht
essest, denn das Blut ist die Seele ; darum sollst du die Seele nicht mit dem
Fleisch essen». Bei Nichtbefolgung des Gebotes drohte schwerste Strafe
(3. Mose 7,27) : «Welche Seele würde irgendein Blut essen, die soll ausgerottet

werden von ihrem Volk». — Blut gilt also als Sitz des Lebens und ist
allein Gott als Opfer vorbehalten. Das Schächten ist demzufolge die vor-
schriftsmässige Schlachtung der gemäss dem jüdischen Ritual zum
Verzehr erlaubten Tiere. Dass es Gott dem Menschen gestattet, zur
eigenen Nahrung Tiere — d.h. natürlich nur «reine» Tiere — zu töten
bzw. zu schlachten, erwies (oben zitiert) schon 1. Mose 9,3, doch sagt 9,4
ausdrücklich: «Allein esset das Fleisch nicht, das noch lebt in seinem
Blut». — Das zur Schlachtung bestimmte Tier muss gesund und «rein»
sein. Die Durchführung der Schechita ist genau festgelegt und nur von
approbierten Schächtern unter der Kontrolle des Rabbiners durchzuführen.

Vor dem Schächten ist eine Benediktion zu sprechen, die die
Handlung als eine rituelle kennzeichnet. Der Schächter (Schochet) muss
in religiöser und sittlicher Beziehung einen tadellosen Ruf geniessen und
vor Amtsantritt einer eingehenden theoretischen und praktischen Prüfung
unterzogen worden sein. Die Tiere sollen auch beim Schächten nicht
gequält werden. So äusserte sich z.B. Maimonides (Mose ben Maimon,
1135 bis 1204) entsprechend (Moreh Nebuchim III, c. 26): «Da uns der
Zwang nötigt, Lebewesen zu geniessen, so ist uns geboten, ihnen
wenigstehs einen leichten Tod zu bereiten; deshalb ist auch für das
Schlachten ein scharfes Messer (Challaf) vorgeschrieben». —

Die Fesselung und Niederlegung der Tiere ist nicht tierquälerisch :

natürlich wehrt sich das Tier dagegen, es erleidet dabei aber keine
Schmerzen oder Qualen. Die Tötung erfolgt durch Halsschnitt mit einem
sehr scharfen Messer : bei Säugetieren durch Luft- und Speiseröhre, bei
Geflügel nur durch eine von beiden, sowie in jedem Falle durch die
Halsschlagader. Der Schnitt muss in einem Zuge ohne Unterbrechung
entweder bei Tageslicht oder nachts bei Beleuchtung durch zwei Lichter
erfolgen Das Messer muss doppelt so lang sein wie der Hals des zu
schächtenden Tieres breit ist. Grossvieh-Schächtmesser haben deshalb
Längen von 47-68 cm, Geflügel-Schächtmesser Längen von 21-28 cm. —

1894 wurden vom Staate «Gutachten über das jüdisch-rituelle Schächten»
eingeholt ; 253 gutachtliche Äusserungen bezeichneten das Schächten als
«humane Tötungsart». Professor Dr. med. Rudolf Virchow äusserte sich :

«Wenn alle Bestimmungen des Rituals erfüllt sind, was bei der Natur der
Handlung sicher zu erwarten ist, so wird der Zweck des Schächtens
(unnötige Quälerei zu vermeiden und durch vollständige Entfernung des

70



Blutes das Fleisch für den menschlichen Gebrauch besser zu machen) in
ungleich sicherer Weise erreicht, als durch irgendeine andere Tötung». —

Die Nazis haben das Schächten verboten, und das Verbot wurde z.B. in
Köln schon 1933, in Speyer erst 1937 befolgt. Das bedeutete für die
jüdischen Gemeinden eine provozierende Bedrückung. Man behalf sich
so gut es ging dadurch, dass man «koscheres» Fleisch jenseits der Grenzen
im benachbarten Ausland beschaffen liess, bis der Terror von 1938 auch
dieses unterband.

Das Schächten wurde übrigens vor der Emanzipation der Juden vom
Landesherrn besteuert. So mussten z.B. um 1700 für einen Ochsen 1 1/2
Gulden, für ein Kalb 2 Kreuzer und für eine Ziege 12 Heller erlegt
werden; ab 1757 wurden die Gebühren noch erhöht. In der Grafschaft
Leiningen-Hartenburg ist im Jahre 1777 angeordnet worden, dass alle
Juden, welche Vieh schlachteten, einen herrschaftlichen Hund annehmen
und aufziehen müssten. Ob dies eine diffamierende Anordnung in
Anbetracht dessen war, dass der Hund als unreines Tier gilt, sei

dahingestellt.

Damit sei der kurzgefasste kulturhistorische Überblick beschlossen. Er
möge aufgezeigt haben, dass die Beziehungen des jüdischen Menschen
zum Tier durch vier Jahrtausende hindurch — und nicht zuletzt durch die
Heiligen Schriften und ihre Auslegungen — stets sehr eng und somit auch
gut gewesen sind. Dass sich dies vor allem auch in Tierliebe und in
Gedanken einer Art von Tierschutz ausgedrückt hat, mag uns heute, die
wir den gesetzlichen Tierschutz erst seit etwa einhundert Jahren kennen,
erstaunen und angenehm berühren.

BENUTZTE LITERATUR (IN AUSWAHL)

Die Heilige Schrift. Nach der deutschen Übersetzung Martin Luthers (verschiedene Auf¬
lagen).

Der Babylonische Talmud. Übersetzt und erklärt von Reinhold Mayer. (Goldmanns Gelbe
Taschenbücher Bd. 1330-1332). München 1965.

Michael Landmann, Das Tier in der jüdischen Weisung. Heidelberg 1959.

Werner Georgi, Die Stellung der Israeliten zu ihren Haustieren nach den Zeugnissen des

Alten und Neuen Testaments. Facharbeit der Pädagogischen Hochschule Kaiserslautern

1962.

71



Albert Low, Thierschutz im Judenthume nach Bibel und Talmud. 2. Aufl. Budapest 1891.

Isaak Unna, Tierschutz im Judentum. Frankfurt/Main 1928.

Wilhelm Landsberg, Das rituelle Schächten der Israeliten im Lichte der Wahrheit. Kaisers¬
lautern 1882.

Rabbiner Dr. Duschak, Tierisches Strafrecht. In : Populär-wissenschaftl. Monatsblätter zur
Belehrung über das Judentum (Hrsg. von A. Brüll) 2. Jahrg. 1, 5, 1882, S. 138ff.

Ders.. Besprechung von C. Bauwerker, Das rituelle Schächten der Israeliten. Kaiserslautern
1882. Ebenda S. 142f.

Der Physiologus. Hrsg. von O. Seel. Zürich-Stuttgart 1960.

Bestiarium. Tiere in der Kunst der letzten fünfJahrtausende (Hrsg. von Lise Lotte Möller).
Ausstellung im Museum für Kunst und Gewerbe. Hamburg 1962.

Hans v. Hentig, Soziologie der zoophilen Neigung. Beiträge zur Sexualforschung Heft 25.

Stuttgart 1962.

Leo Hirsch, Jüdische Glaubenswelt (Hrsg. von H. J. Schoeps). Gütersloh 1966 (S. 55ff. : Der
Jude und das Tier; S. 58f. : Reine Tiere).

Kurt Wilhelm, Jüdischer Glaube. Berlin-Darmstadt-Wien 1961.

Hans Joachim Schoeps, Jüdische Geisteswelt. Darmstadt-Genf o.J.

Leo Adler, Der Mensch in der Sicht der Bibel. München-Basel 1965.

Micha Josef bin Gorion, Die Sagen der Juden. Frankfurt/Main 1962.

Richard Andree, Zur Volkskunde der Juden. Bielefeld-Leipzig 1881.

Anton Jirku, Die Welt der Bibel. Berlin-Darmstadt-Wien 1962.

Jehuda L. Bialer, Symbole in der jüdischen Kunst und Überlieferung. In: Ariel Nr. 9, 1969,

S. 7ff.

Renate Krüger, Die Kunst der Synagoge. Leipzig 1966.

Carl Schneider, Kulturgeschichte des Hellenismus Bd. I. München 1967. (S. 864ff. : Helle¬
nistische Kultur und Judentum).

Otto Kaiser, Israel und Ägypten. Hildesheim 1963.

Ernst Kitzinger, Byzantinische Mosaiken in Israel. München 1965.

Gustav René Hocke, Die Welt als Labyrinth (Manierismus I). Hamburg 1957.

Otto Böcher, Agnus inter bestias. In : Mainzer Zeitschrift 70, 1975, S. 73ff.

Nikolaus Lauer, Tiere in der Bibel. In: Pilger-Kalender 1980. Speyer 1979. S. 20ff.

Walter Pangritz, Das Tier in der Bibel. München-Basel 1963.

72


	Das Tier in der Bibel : der jüdische Mensch und sein Verhältnis zum Tier [2. Teil]

