Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Das Tier in der Bibel : der judische Mensch und sein Verhaltnis zum
Tier [2. Teil]

Autor: Stein, Gunter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961211

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS TIER IN DER BIBEL

Der jliidische Mensch und sein Verhaltnis zum Tier

2. Teil

von Giinter Stein

(Vortrag,
gehalten vor dem Verein fiir Naturkunde Mannheim am 9.3.1971)

Von nicht zu unterschitzender Bedeutung sind die Einfliisse durch die
Hellenisierung des alten Israel unter griechischer Herrschaft. 332 vor Chr.
besetzten die Ptoleméder das Gebiet, und 198 vor Chr. folgten auf sie die
Seleukiden. Alles, was mit griechischer Kultur und Gesittung unvereinbar
war, wurde untersagt, so das Verbrennen ganzer Tiere (beim Opfer), das
Schichten (vom Schichten wird unten noch zu reden sein), das Schweine-
fleisch-Verbot und die Sabbat-Kasuistik, die als Faulheit diffamiert wurde.
Als Reaktion gegen die seleukidische Bedriickung, vornehmlich unter
Antiochos IV. Epiphanes (175-164 v. Chr.) und unter den hellenophilen
Hasmoniern, brachen die Makkab#erkdmpfe aus (167 vor Chr.). Die
Hellenisierungsbestrebungen unter griechischer Herrschaft brachten
jedoch in kultureller Hinsicht auch wertvolle Befruchtung, vor allem auf
dem Gebiete der bildenden Kunst. Jiidische Architekten und Kiinstler
nahmen griechische Einfliisse dieser Art gern auf, und so erschienen auf
Mosaiken und in Codices in grosser Menge auch Tierdarstellungen in
hellenistischer kiinstlerischer Tradition. So findet man denn auf Mosaiken
Vogel, Schafe, Hasen, Muscheln, aber auch auf jiidischen Sarkophagen
den Greif der Seleukiden und in jiidischen Katakomben den Pegasus.
Hellenistisch sind die Fresken der Synagoge von Dura-Europos (um 250 n.
Chr.) ebenso wie die Bilder nebst den (griechischen) Umschriften auf
Miinzen auch noch der romischen Zeit (seit 63 v. Chr.). Im Tempel zu
Jerusalem befand sich — wie Josephus Flavius berichtet — ein Vorhang
mit Tierkreiszeichen und Sternen nach hellenistischem Muster. In Marisa
(sidwestlich von Jerusalem) entdeckte man Grabmalereien alexandrini-
scher Herkunft aus dem 2. Jahrhundert v. Chr. mit Bildern, zu denen der
zoologische Garten von Alexandria Vorlagen geliefert haben diirfte:
Schlangen, Giraffen, Nilpferde und berittene Grosswildjiger. — Diese

57



hellenistischen Tierdarstellungen haben im alten Israel jahrhundertelang
weitergelebt; man sieht sie noch heute gut erhalten und restauriert in
Synagogen und friihchristlich-byzantinischen Kirchen des 5. und 6. Jahr-
hunderts n. Chr., wie z.B. in Beth Alpha (Synagoge, 6. Jh.) mit dem
Sonnenwagen des Helios, in Beth Guvrin (Villa, 5.. Jh.) mit einem
niedlichen Hasen und in Caesarea (Kirche vor der Stadtmauer, Ende 6.
Jh.) mit einem herrlichen Leoparden. Hellenistische Tierdarstellungen
findet man noch in hochster Vollendung in der Kirche der Brotvermeh-
rung von Tabgah nahe Kapernaum (6. Jh.); die Bodenmosaiken zeigen
hier Brot und Fische, vor allem eine ganze Wasserlandschaft mit Wasser-
vogeln verschiedener Arten und sogar einem Wasserturm. Die Beispiele
liessen sich vermehren. Von besonderem Reiz sind bukolische Szenen, wie
z.B. das hiibsche Hirtenmosaik im Marienkloster von Beit Shean: dem
floteblasenden Hirt lauscht ein «médnnchenmachendes» Hiindchen, wih-
rend ein Hase eilends davonspringt; Vorbild dafiir war gewiss ein alexan-
drinisches Mosaik «Orpheus, von Tieren umgeben». Der Hund ist hier —
wie ein Sealyham-Terrier sitzend, auf Hinterbeine und Schwanz gestiitzt
— mehr als Tier wachsamer Treue gekennzeichnet, denn als unreines Tier
des. Abscheus. Wie sonderbar der Hund — heute unser beliebtestes
Haustier — betrachtet wurde,.beweist die Sentenz des Talmudlehrers
Rabbi Jona (Schab. 155b) : «Schon bei der Schopfung sorgte Gott auch fiir
die Tiere; er sah, dass der Hund sich schwer wiirde Nahrung verschaffen
kénnen, deshalb bleibt die Speise drei Tage lang in seinen Eingeweiden,
bis sie ganz verdaut ist».. — Von der Katze iibrigens ist in der Bibel nie die
Rede. Ob daran die Scheu vor dem Katzenkult des alten Agypten schuld
ist, sei dahingestellt; wahrscheinlich ist es nicht, denn dann diirften auch
Falken, Schlangen, Widder usw. nicht erwéhnt worden sein.

Damit nun aber kommen wir zur Frage der Bedeutung einzelner Tier-
arten in jidischer Sicht, wobei auch hier wieder nur eine Auswahl
getroffen werden kann. — Obenan steht zweifellos der Lowe als Sinnbild
des Stammes Juda, wie es sich im Jakobssegen ausdriickt (1. Mose 49,9):
«Ein junger Lowe ist Juda. Vom Raub, mein Sohn, bist du emporgestie-
gen. Nun hat er sich gelagert und hingekauert wie ein Leu und wie eine
Lowin! Wer wird ihn aufscheuchen?» — Von dort aus wird der «Lowe
von Juda» spéterhin auch ein «Typos» Christi, ein Sinnbild der Stéirke
(Offenbarung 5,5) und begegnet im christlichen Mittelalter als Lowen-
Aquamanile, als Lowe mit dem Kreuzstab und als Symbol des Evange-
listen Markus, jedenfalls in iibertragenem Sinne. Natiirlich tritt der Lowe
nicht unvermittelt im Alten Testament auf: er war ein Lieblings-Tier des
Alten Orients bis hin zur griechisch-romischen Antike. Oftmals wurde er
im typisch orientalischen Kompositionsschema des Helden zwischen zwei

58



Tieren (= Lowen) bildlich dargestellt. Das Tier wurde — als Ausdruck des
Triumphes des Helden — pathetisch iibersteigert und (in heraldischer
Anordnung) gegenstindig gezeigt; das beweisen die Leier von Ur (Ur I,
2500-2350 v. Chr.) ebenso wie das Ishtar-Tor Nebukadnezars II. von
Babylon (um 570 v. Chr.), aber gleicherweise auch das beriihmte
«Lowentor» der Burg von Mykene (um 1250 v. Chr.). Wie langlebig dieses
Schema ist, zeigt die Darstellung Daniels in der Lowengrube auf einem
Kapitell in Chauvigny, St. Pierre (12. Jh.). Der Prophet Daniel ist Vorbild
Christi im Alten Testament; in der Ldwengrube bleibt er unverletzt, damit
steht er typologisch fiir Christus im Grabe.

Eine besondere Rolle auch spielt der Léwe in der Legende von Simson.
Der rittlings iiber dem Lowen stehende, die Kieferknochen des Tieres
aufreissende Simson ist nicht nur ein «Typ» des biblischen, also des
altorientalischen Helden, sondern spiterhin auch eine theologische Aus-
deutung fiir den Begriff «ein Typus Christi», stets aber und in allen Fillen
ein Symbol der Stérke. So fungieren Léwen als Wichter am Lowen-Thron
Salomos (2. Chronik 9,18-19): «... und zwei Lodwen standen neben den
Lehnen und zwolf Lowen standen daselbst auf den sechs Stufen zu beiden
Seiten». Dies zeigt uns z.B. aus mittelalterlicher Sicht eine jiidische Dar-
stellung im Budapester Machsor (jiidisches Festtagsgebetbuch, in diesem
Fall fiir Sondersabbate, Purim und Pessach), der 1322 in Bayern entstand.
Hier wie dort ist der Lowe magisches Symbol der Herrschaft, und in dieser
Funktion flankiert er aufgereiht die Prozessionsstrasse in Delos; gleich-
zeitig sind es die ersten monumentalen Tierskulpturen der griechischen
Welt iiberhaupt (7. Jh. v. Chr.). Nicht neben-, sondern iibereinander-
gereiht sind die Tiere eines kanaanitischen Réducheraltares von Tanaak (2.
Jahrtausend v. Chr.). — Von der jiidischen Antike bis in neueste Zeit
wurde der Lowe im jiidischen Kult immer wieder dargestellt. Auf Torah-
Vorhingen, Torah-Schreinen und Torah-Kronen begegneten auch im 18.
und 19. Jahrhundert gekronte, zumeist antithetisch angeordnete Lowen.

Die Juden der Antike hatten sich stindig mit fremden Kulten der sie
umgebenden antiken Voélker auseinanderzusetzen (Buch Josua, Buch der
Richter IV). Dies gilt vornehmlich fiir die spiatkanaandische Epoche (1550-
1250 v. Chr.), deren Ende die israelitische Landnahme unter Josua (1230-
1200 v. Chr.) bezeichnete. Eine Vielzahl von Gottheiten, unter ihnen die
Fruchtbarkeitsgottin, die uns ein Elfenbeinrelief von Ugarit/Ras Shamra
aus dem 15. Jh. v. Chr. erhalten hat, verfehlten ihren Eindruck auf das
landnehmende Volk nicht. Vor allem ab etwa 1200 bis 1000 v. Chr. (Zeit
der Richter: Deborah, Gideon, Samson) war der Kampf gegen die
Einfliisse des Polytheismus der Kanaanier (Kanaaniter) und der See-

39



vOlker (Philister) eines der vordringlichsten Anliegen der israelitischen
Anfiihrer und Propheten (Jesaja 44,9ff.). Immer spielten in diesen fremden
Kulten auch Tiere eine Rolle; davon war oben schon im Zusammenhang
mit den «Jagden Baals» die Rede. Auch das vielzitierte «Goldene Kalb»
ist Ausdruck solcher Einfliisse auf die Israeliten (2. Mose 32,1ff.). —
Salomo selbst nahm phonikische Kiinstler in seine Dienste (965-926 v.
Chr.). — Ein Siegel Jerobeams II. (926-907 v. Chr.) zeigt den Lowen als
Wiirdezeichen dieses Konigs von Israel. — Im 8. und 7. Jh. v. Chr. werden
in besonderem Masse die kanaandischen Kulte des Baal und der Astarte
tibernommen, und zwar sowohl im Kénigreich Juda (Siidreich, Hauptstadt
Jerusalem) als auch im Konigreich Israel (Nordreich, Hauptstadt seit 880
v. Chr. Samaria). Solche polytheistischen, phénikisch-kanaaniischen
Motive und Embleme (mit dgyptischem Charakter!) sind von K6nig Ahab
iberliefert. '

Infiltrationserscheinungen waren naturgemadss vor allem an den gro-
ssen Umschlagplitzen zu konstatieren. So zeigt z.B. das Konigssiegel des
Hiskia (705-701 v. Chr.) den gefliigelten Skarabdus nach Art unterdgyp-
tischer Amulette.

Aber der Lowe ist ambivalent gewesen. So heisst es im 91. Psalm
(Schutz des allmichtigen Gottes unter allen Gefahren): « Auf Lowen und
Ottern wirst du gehen und treten auf junge Léwen und Drachen». Hier ist
also der Lowe ein unheilvolles Tier; das zeigt uns auch ein Mosaik der
erzbischoflichen Kapelle in Ravenna aus dem 6. Jahrhundert: Christus
(hier in der seltenen Darstellung als gepanzerter byzantinischer Feldherr!)
tritt auf Lowe und Schlange.

Aber nicht nur der Lowe ist ein in biblischer Zeit in den Legenden oft
erwihntes Tier; auch andere Tiere des Orients werden anschaulich ge-
schildert, so z.B. das Nilpferd und das Krokodil. Dazu heisst es (Hiob 40,
15-23, wobei das Nilpferd gemeint ist) : «Siehe da den Behemoth, den ich
neben dir gemacht habe ; er frisst Gras wie ein Ochse. Siehe seine Kraft ist
in seinen Lenden und sein Vermogen in den Sehnen seines Bauches. Sein
Schwanz streckt sich wie eine Zeder; die Sehnen seiner Schenkel sind
dicht geflochten. Seine Knochen sind wie eherne Réhren; seine Gebeine
sind wie eiserne Stdbe ... Er liegt gern im Schatten, im Rohr und im
Schlamm verborgen ... Siehe, er schluckt in sich den Strom und achtet’s
nicht gross; lasst sich diinken, er wolle den Jordan mit seinem Munde
ausschopfenn».

Mit dem Leviathan ist offensichtlich das Krokodil gemeint (Hiob 40,
25-26) : «Kannst du den Leviathan ziehen mit dem Hamen (Fangnetz) und

60



seine Zunge mit einer Schnur fassen ? Kannst du ihm eine Angel in die
Nase legen und mit einem Stachel ihm die Backen durchbohren ?». Und
weiter (Hiob 41,6-22): «Schrecklich stehen seine Zidhne umher. Seine
stolzen Schuppen sind wie feste Schilde, fest und eng ineinander. Eine
rithrt an die andere, dass nicht ein Liiftlein dazwischengeht ... Aus seinem
Munde fahren Fackeln, und feurige Funken schiessen heraus. Aus seiner
Nase geht Rauch wie von heissen Tépfen und Kesseln ... unter ihm sind
scharfe Scherben, er fihrt wie mit einem Dreschwagen iiber den
Schlamm». — Im Machsor Lipsiae, einem Gebetbuch zu den jiidischen
Festen, verfasst im 14. Jahrhundert (Univ.-Bibl. Leipzig V, 1102), sehen wir
beide Tiere abgebildet, allerdings nicht als Nilpferd und Krokodil,
sondern als Ochsen und als grossen Fisch. Beide Tiere werden auch als
Drachen bezeichnet, und ausserdem spielt auch der Walfisch in der
Heiligen Schrift eine nicht unbetrichtliche Rolle (Gebet um Hilfe in Ps.
74,13-14) : «Du zertrennst das Meer durch deine Kraft (= Zug durch das
Rote Meer, 2. Mose 14,21) und zerbrichst die Képfe der Drachen im
Wasser. Du zerschligst die Kopfe der Walfische und gibst sie zur Speise
dem Volk in der Eindde». — Der Prophet Jona wird als Sithneopfer bei
Sturm ins Meer geworfen und von einem Wal verschlungen. Drei Tage
und drei Nachte verbleibt er, Gott lobsingend, im Bauch des Tieres und
wird dann von diesem bei Joppe ans Ufer gespien (Christus vergleicht
Matth. 12,40 Jonas Wiederkehr am 3. Tage mit seiner Auferstehung).
Von Fischen aller Art ist auch im Psalm 104,25-26, die Rede : «Das Meer,
das so gross und weit ist, da wimmelt’s ohne Zahl, grosse und kleine Tiere.
Daselbst gehen die Schiffe ; da sind Walfische, die du gemacht hast, dass
sie darin spielen».

Der Fisch ist nicht erst ein christliches Symbol, er spielt auch bei den
Juden eine nicht unwesentliche Rolle. Auf Adar-Tafeln, so z.B. auf einer
vom Ende des 19. Jahrhunderts im Jiidischen Museum zu Basel, begegnet
man Fischen im Zusammenhang mit dem Segen fiir den Monat Adar
(Februar/Mérz) als Monatszeichen. Im Historischen Museum zu Speyer
befinden sich zwei Besomimbiichsen (fiir wohlriechende Gewiirze bei der
Hawdala-Zeremonie am Sabbath-Ende) in Form von Fischen mit ge-
schuppten, beweglichen Leibern aus Silber. Das Motiv dreier, sternférmig-
ornamental iibereinander gelegter Fische zeigen ein barocker Torah-
Vorhang in Prag und ein barocker Zinnteller in Speyer (Purim-Teller fiir
Geschenke, gemiiss Esther 9,22).

Tiere sind zuweilen Gegenstand recht drastischer Vergleiche. Im

Talmud (Avoda sara 2a/2b/3a) liest man z.B.: «Das romische Reich geht
hinaus, und nach ihm tritt das persische Reich ein. Was ist der Grund ?

61



Weil es das geachtetste nach jenem ist. Woher haben wir dies? Weil
geschrieben steht (Daniel 7,5) :<Darauf erschien ein anderes, ein zweites
Tier, das glich einem Béaren! Und Raw Joseph lehrte : Dies sind die Perser,
die fressen und saufen wie ein Bér, die beleibt werden wie ein Bér, die ihre
Haare wachsen lassen wie ein Bér und die keine Ruhe haben wie ein Bar».

Der Widder, der sich mit seinem Gehdrn im Gestriipp verfangen hatte,
wurde als Unterpfand der Versohnung jedes einzelnen mit Gott an Isaaks
Stelle geopfert (1. Mose 22,13). Im Mischne Torah von 1296 und im
Machsor Lipsiae (14. Jh.) begegnen wir diesem, schon ldngst ikonogra-
phisch festgelegten Motive mit entziickenden Miniaturen. Der Widder
war schon ein Kulttier der Agypter; vor dem Amun-Tempel in Karnak
erstreckt sich eine ganze « Widder-Allee» als Prozessionsstrasse (1. Halfte
13. Jh. v. Chr.). Das Horn des Widders spielt im jiidischen Kult eine Rolle
als Schofar, als traditionelles Kultgerét, das zum jiidischen Neujahrsfest,
Rosch haschana (Gerichtstag) und am Jom Kippur (Versohnungstag)
geblasen wird. Das Blasen der Schofarhdrner war das Signal zur Reue und
zur Busse. Im Midrasch Tanh. (ed. Buber I, 115) heisst es: «Deine Kinder
werden in der Zukunft vor mir siindigen, und am Neujahrstage werde ich
iiber sie zu Gerichte sitzen. — Wenn sie wiinschen, dass ich ihnen
vergeben soll, mogen sie an jenem Tage das Widderhorn blasen, und ich,
des fiir Isaak geopferten Tieres gedenkend, will ihnen ihre Siinden
vergebenn».

Von besonderer Bedeutung ist im alten Palédstina das Lamm gewesen,
und diese Bedeutung {ibernimmt auch spdterhin das Christentum. Am
Lamm erweist sich in vorziiglichem Masse die Tierliebe der wandernden
Schafhirten biblischer Zeit. Dass Tiere nicht {iberanstrengt werden sollen,
zeigt uns die Versohnung Jakobs mit Esau (1. Mose 33,13-14: «Er (Jakob)
aber sprach zu ihm (Esau): Mein Herr, du erkennest, dass ich zarte Kinder
bei mir habe, dazu sdugende Schafe und Kiihe, wenn sie einen Tag
libertrieben wiirden, wiirde mir die ganze Herde sterben. Mein Herr ziehe
vor seinem Knechte hin. Ich will geméchlich hintennach treiben, nach
dem das Vieh und die Kinder gehen koénnen ...». — Zum Tridnken der
Tiere gab es Herdenbrunnen, offensichtlich Laufbrunnen mit Rinnen (vgl.
1. Mose 29,2). Von den Trankrinnen ist auch 1. Mose 30,38ff. die Rede,
und ebenso auch 2. Mose 2,16-17). Hier erweist sich schon an Mose das
Motiv des « Guten Hirten», wobei mit den Schafen der Herde die Gemein-
schaft der Gottesfiirchtigen, mit dem Guten Hirten symbolisch Gottvater
selbst verbunden wird. In der Bibel liest man dazu (Jesaja 40,11): «Er wird
seine Herde weiden wie ein Hirte; er wird die Limmer in seine Arme
sammeln und in seinem Busen tragen und die Schafmiitter fiihren». Und

62



weiter heisst es (Hesekiel 34,15-16) : «Ich will selbst meine Schafe weiden,
und ich will sie lagern, spricht der Herr. Ich will das Verlorene wieder
suchen, und das Verirrte wiederbringen, und das Verwundete verbinden,
und des Schwachen warten ...». Die «Funktion» des Guten Hirten
libertrigt Gott dann an David (Hesekiel 34, 23) : «Und ich will ihnen einen
Hirten erwecken, der sie weiden soll, nimlich meinen Knecht David. Der
wird sie weiden und soll ihr Hirte sein». — Ahnlich heisst es im Talmud:
«Gott sprach zu Mose: Du hattest Erbarmen mit den Schafen, du wirst
auch meinem Volke ein treuer und liebevoller Hirt sein... Gott sprach zu
David: Wer die Schafe nach ihrer Kraft und ihrer Besonderheit zu
behandeln weiss, der wird auch meinem Volke ein guter Hirte sein». —
Diese Begriffe werden vom Christentum iibernommen (Lukas 10,3): «...
gehet hin; siehe ich sende euch wie Limmer mitten unter die Wolfe».
Viele frithchristliche Darstellungen zeigen den Guten Hirten, wobei sich
Christus mit dem iiber die Schultern gelegten Lamm (so z.B. eine Statue
des 4. Jhs. im Lateran) ganz offensichtlich an eine antike Statue, den
archaisch-griechischen Kalbtriger von der Akropolis (um 570 v. Chr.)
direkt anzuschliessen scheint.

Von hervorragender Bedeutung ist das Lamm im kultischen Bezug
zum jiidischen Pessach-Fest (Pessach = nach der biblischen Etymologie 2.
Mose 12,27 schonendes Voriibergehen Gottes an den H&usern der
Israeliten anlédsslich der Toétung der Erstgeborenen). Im Zusammenhang
mit. den Plagen iiber Agypten wird das Lamm zum Opfer, das die
Schonung vor den Plagen bedeutet (2. Mose 12,1ff.), doch heisst es
(ebenda 12,9): «Ihr sollt’s nicht roh essen, noch mit Wasser gesotten,
sondern am Feuer gebraten». So ist denn die symbolische Speise am
Seder-Abend (festliche Abendmahlzeit am Beginn des Pessach-Festes
nach bestimmter Ordnung = «Seder>) ein gerdsteter Lammknochen zur
Erinnerung an das Pessach-Lamm, das zur Stunde der Erlosung geschlach-
tet werden sollte. — Dem Vorlegen der Mazzoth, des ungesiuerten Brotes
(zur Erinnerung an den eiligen Aufbruch, vgl. 2. Mose 12,15) dienten und
dienen noch heute die Sederteller, von denen sich namentlich aus
barocker Zeit schéne Exemplare erhalten haben. Viele dieser Teller —
meist aus Zinn verfertigt — zeigen das Lamm (Korban Pessach = Pessach-
Opfer) im Spiegel. Dazu gesellt sich, wie z.B. bei einem Teller von 1753 im
Historischen Museum der Pfalz, auf dem Tellerrande die «Geschichte
vom Liammchen». In dieser Geschichte geht es um den Kreislauf des
Lebens und Sterbens. Es ist das zehnstrophige Schlusslied (Chad Gadja)
der Pessach-Haggada, dem Gebetbuch fiir die Seder-Abende. Dieses Lied,
im 16. Jahrhundert entstanden, aber als Motiv schon im Talmud (B. Bat.
10a) nachweisbar, erweist die schmerzliche Verkettung des Schicksals

63



aller Kreaturen im Kreislauf von Leid und Tod. Da auch hier Tiere eine
Rolle spielen, sei es auszugsweise zitiert : «Ein Limmchen, ein Limmchen,
mein Vater brachte es ins Haus, zwei Susse (1 Sus = 4 g Silber) gab er da-
fiir aus, ein Limmchen, ein Limmchen. — Die Katze kam in leisem Lauf
und frass das Laimmchen, Limmchen auf ... Der Hund kam her und flink
er biss die Katze, die das Lamm zerriss ... Es kam der Stock und schlug den
Hund, den Hund, der biss die Katze wund, die Katze, die sich nahm zum
Schmaus das Ldimmchen ... Das Feuer brannte heiss genug das Stéckchen,
das den Hund grad schlug ... Das Wasser kam im wilden Braus und 16schte
schnell das Feuer aus ... Der Ochse trank das Wasser aus, das Wasser, das
in wildem Braus ... Der Schlidchter kam und schlachtet frank, den Ochsen,
der .das Wasser trank ... Der Todesengel kam bewehrt, erschlug den
Schlachter mit dem Schwert ... Doch unser Gott, gelobt sei Er, einst
kommt er selber wohl daher. Er endet Klage, Leid und Not und schlégt
den Todesengel tot. Der Todesengel, der bewehrt, den Schlidchter schlug
...» usw. (neue Ubertragung von Karl Escher). Das unschuldige Limm-
chen 10st eine Kettenreaktion aus: eine Kreatur ist der anderen Feind.
Der Kreislauf des Leidens endet erst, wenn Gott selbst eingreift, den
Todesengel erschlédgt und alles Getrennte wieder vereinigt. Hier — sowohl
im Liede als auch auf der bildlichen Darstellung der Sederteller — sind
Tiere genannt und abgebildet, die sich verfolgen und téten: Lamm, Katze
und Hund ; vom messianischen Gottesfrieden (Jesaja 11,6-8) ist nicht mehr
die Rede!

Ein Tier, das im Alten Orient eine grosse Rolle gespielt hat, ist der
Esel. Er war das gebrduchlichste Reit- und Lasttier der Antike (das gilt
iibrigens auch fiir das deutsche Mittelalter; die zahlreich in Grabungen
gefundenen kleinen Hufeisen beweisen uns dies). Die Ankunft des Messias
wird auf einem Esel erwartet (Sacharja 9,9): «Aber du, Tochter Zion,
freue dich sehr, und du, Tochter Jerusalem, jauchze! Siehe, dein Konig
kommt zu dir, ein Gerechter und ein Helfer, arm, und reitet auf einem
Esel und auf einem jungen Fiillen der Eselin». Mittelalterliche christliche
Handschriften zeigen denn auch Christus auf einem Esel reitend ebenso
wie auch die noch erhaltenen «Palmesel» des 15. und 16. Jahrhunderts.
Der Esel war auch das Tier, das Maria mit dem Kinde nach Agypten trug.
Schon im alten Israel galt der Esel als Friedens-Tier — im Gegensatz z.B.
zum Pferd; in der christlichen Ausdeutung wurde der Esel spiter zum
Sinnbild der Tugend und der « Patientia» (Geduld), und damit Symbol fiir
alles Gute, Kluge, Lebendige.

Recht sonderbar klingen antike Berichte iiber eine Art Esels-Kult, der
von den Juden gepflogen worden sein soll. Schon Hekataios von Abdera
hatte behauptet, die Juden beteten den Esel an; sie seien die «asinarii»,

64



denn ihr Gottesname Jah gleiche dem Eselsgeschrei! Weniger absurd
klingt es, wenn Tacitus (Historien V, 3-4) berichtet: «Schon waren sie (die
vertriebenen Juden), dem Verschmachten nahe, iiberall in den Ebenen
umgesunken, als eine Herde Wildesel von der Weide auf einem im
Schatten eines Hains liegenden Felsen lief. Moyses folgte und schloss aus
dem grasbewachsenen Boden auf reiche Wasseradern ... Unheilig ist dort
alles, was bei uns heilig ist, wiederum bei ihnen erlaubt, was bei uns als
unrein gilt. Das Bild des Tieres (des Esels), durch dessen Hinweis sie dem
Umbherirren und dem Durst ein Ende gemacht hatten, weihten sie in dem
Innern ihres Heiligtums, nachdem sie, gleichsam um Hammon zu ver-
héhnen, einen Widder geschlachtet hatten... Auch der Stier wird geopfert,
da ja die Agypter den Apis verehren. Schweinefleisch essen sie nicht.
Denn sie erinnern sich an die Plage, da sie selbst einst der Aussatz entstellt
hatte, dem dieses Tier ausgesetzt ist». Hier ist viel Falsches mit einigem
Richtigen gepaart. Immerhin ist es bemerkenswert, dass gerade der Esel
das einzige biblische Beispiel fiir ein in menschlicher Sprache redendes
Tier geworden ist. Diese Legende wird in die Kdmpfe der Israeliten gegen
Ammoniter und Moabiter eingeflochten (4. Mose 22.1-33): Gott befiehlt
Bileam, den Moabitern nicht zu Hilfe gegen Israel zu kommen. Dennoch
sattelt Bileam eine Eselin und reitet los. Dreimal tritt ihm ein Engel in den
Weg; Bileam sieht ihn nicht, das Tier jedoch weicht aus und wird dafiir
von Bileam brutal geschlagen. Weiter heisst es (4. Mose 22,28-33) : «Da tat
der Herr der Eselin den Mund auf, und sie sprach zu Bileam : Was habe ich
dir getan, dass du mich geschlagen hast nun dreimal ... Bin ich nicht deine
Eselin, darauf du geritten bist zu deiner Zeit bis auf diesen Tag ? Habe ich
auch je gepflegt, dir also zu tun? Er sprach: Nein. Da offnete der Herr
dem Bileam die Augen ... Und der Engel des Herrn sprach zu ihm: ...
Siehe, ... dein Weg ist vor mir verkehrt. Und die Eselin hat mich gesehen
und ist mir dreimal gewichen ; sonst, wo sie nicht vor mir gewichen wire,
so wollte ich dich auch jetzt erwiirgt und die Eselin lebendig erhalten
haben». Auf diese wunderbare Begebenheit nimmt der Talmud Bezug,
indem er an die Schépfung ankniipft (Pesachim 54a): «Zehn Dinge
wurden am Vorabend des Schabbat im Zwielicht erschaffen: der Brun-
nen, das Manna, der Regenbogen ... die Offnung des Eselinnenmauls (=
die Sprache der Eselin Bileams, 4. Mose 22,28)» und féhrt fort: «Rabbi
Nechemja sagte im Namen seines Vaters: Auch das Feuer und der
Maulesel». Der Maulesel ist hier genannt, weil er das Produkt einer
Kreuzung darstellt und darum nicht in die Reihe der Tiere gehort, die am
sechsten Tag erschaffen wurden. Weiter heisst es: «Rabbi Joschija sagte
im Namen seines Vaters: Auch der Widder und der Schneidewurm (= der
Widder, den Abraham an Isaaks Stelle opferte, und der Diamant)».

65



Neben dem Esel als Reit- und Lasttier war auch das Rind als Zugtier im
alten Paléstina eines der niitzlichsten Haustiere. (Auf das Goldene Kalb
sei nur am Rande verwiesen; hier mogen kretische oder agyptische
Einfliisse «Apis-Kult» mitgespielt haben.) So kommt es denn auch dazu,
dass die Verbindung des Esels mit dem Ochsen bei der mittelalterlichen
Darstellung der Geburt Christi ein feststehendes ikonographisches Motiv
in der christlichen Kunst geworden ist. Hiufig stehen beide Tiere dem
Christuskinde néher als die Eltern. Das Motiv tritt allerdings erst ab etwa
1300 (erstmals in der Legenda Aurea des Jacobus de Veragine, Erzbischofs
von Genua) auf, die genrehafte Gestaltung von Ochs und Esel als rustikale
Haustiere erfolgte noch spiter, erst ab dem 15. Jahrhundert. Auf die
mannigfachen theologischen Ausdeutungen dieses ikonographischen
Motivs durch Niels van Holst und Heinz Dennisch sei hier nicht weiter
eingegangen, da es sich um rein christliche Auslegungen handelt.

Die «Vogel unter dem Himmel» werden in der Genesis — dhnlich wie
die Fische im Wasser — stets gesondert erwihnt. Sie spielen auch sonst
eine Rolle im jiidischen Leben. Bereits auf Miinzen des friihen 4.
Jahrhunderts v. Chr. werden Eulen, in c¢inem Falle auch ein Falke,
abgebildet. Offenbar handelt es sich hierbei um Jerusalemer Prigungen
der autonomen judédischen Satrapie unter persischer Herrschaft (539 bis
332 v. Chr.), denn sie zeigen die althebriische Inschrift YHD = Yehud
(persische Bezeichnung dieser Satrapie). — Die Taube ist ein Lieblingstier
des alten Paléstina gewesen. Als Vergleich wird sie oft herangezogen, so
im Psalmlied Davids iiber den Kampf gegen die Konige im Gelobten Land
(Ps. 68,14): «Wenn ihr zwischen den Hiirden laget, so gldnzte es wie der
Taube Fliigel, die wie Silber und Gold schimmern». Das Volk Israel selbst
wird mit einer Turteltaube verglichen (Ps. 74,19) : «Du wollest nicht dem
Tier (sic!) geben die Seele deiner Turteltaube und der Herde deiner
Elenden nicht so gar vergessen.» — Die Taube ist Sinnbild des reinen
Herzens und des friedfertigen Gemiits. Bei der Darstellung im Tempel
wird sie von den Eltern Jesu als Opfergabe (der Unbegiiterten) darge-
bracht. Sie wird also auch vom Christentum tibernommen und begegnet
dann als Symbol des Hl. Geistes auf Verkiindigungsbildern, als Symbol der
«unbefleckten Empfangnis» oder auch in der Gralssage als das die
Wunderkraft des Hl. Gral erneuernde Medium.

Vogel im allgemeinen dienten schon als Verzierung des antiken Torah-
Schreines und galten als. Symbole fiir die Cherubim der Bundeslade. —
Der Pfau z.B. war Symbol der Unsterblichkeit, sein Fleisch galt als
unverweslich, sein Schweif erinnerte an den gestirnten Himmel. So finden
wir denn Pfauen oft als Ewigkeitssymbole in Katakomben. Der mosai-

66



zierte Pfau der byzantinischen Kirche der Brotvermehrung in Tabgah/
Israel (5. Jh. n. Chr.) basiert vielleicht auf einem jiidischen Motiv in
hellenistischer Ausdeutung.

Auch niederer Tiere wird in der Bibel oft Erwdhnung getan. Sie
erscheinen z.B. als Plagen der Agypter wie die Frésche, die Stechmiicken,
das Ungeziefer, die Viehseuche und die Heuschrecken. In der Sereni-
Haggada (15. Jh.) der italienischen Synagoge zu Jerusalem sind diese
Plagen, d.h. also auch die Tiere, die sie verursachen, anschaulich darge-
stellt. Der « Grosseinsatz» der Frésche z.B. wird 2. Mose 7,26 bis 29, genau
geschildert.Wer (wie der Verfasser) in sumpfigen Gebieten wie z.B. bei
Walkenried im Siidharz im Friihjahr tausende von kleinen Froschen iiber
die Wege hat hiipfen sehen, weiss, was eine solche Drohung bedeutet. —
Es entbehrt nicht eines gewissen makabren Beigeschmackes, wenn man
feststellen muss, dass Gott sich zur Ziichtigung der Menschen gewisser
Tierarten bedient; sie sind sozusagen der verlingerte Arm Gottes, wie
z.B. im folgenden Beispiele (2. Mose 23,28): «Ich will Hornissen vor dir
her senden, die vor dir her ausjagen die Heviter, Kanaaniter und
Hethiter». — Die Philister wiederum werden von Miusen gepeinigt (1.
Sam. 6,4-5).

Von besonderem Reiz sind die — wie tiberall in Antike und Mittelalter
so auch in der jiidischen Kunst dargestellten — Mischwesen zwischen
Mensch und Tier, Fabelwesen also, die wegen ihrer deutlichen Beziige
zum Tier hier in dieser Betrachtung nicht fehlen diirfen. Von der Sodomie
war oben schon die Rede, einer (wenn auch unrealistischen) Voraus-
setzung zum Glauben an die Existenz solcher Zwitter. Auch die Darstel-
lung der Schlange mit einem menschlichen Kopf im Siindenfall des
Budapester Mischne Torah (um 1296) haben wir schon erwihnt. —
Mischwesen zwischen Mensch und Tier waren recht eigentlich schon die
Cherubim, die zweifellos auf altorientalischen Gottervorstellungen ba-
sieren. Bei Hesekiel 1,5-10, werden diese Wesen folgendermassen gekenn-
zeichnet: «Und darin (mitten in dem Feuer) war es gestaltet wie vier
Tiere, und dieselben waren anzuselien wie Menschen. Und ein jegliches
hatte vier Angesichter und vier Fliigel. Und ihre Beine standen gerade,
und ihre Fiisse waren gleich wie Rinderfiisse und gldnzten wie helles,
glattes Erz. Und sie hatten Menschenhiinde unter ihren Fligeln an ihren
vier Seiten, denn sie hatten alle vier ihre Angesichter und ihre Fliigel. Und
je einer der Fliigel riihrte an den andern ; und wenn sie gingen, mussten sie
sich nicht herumlenken, sondern wo sie hin gingen, gingen sie stracks vor
sich. Thre Angesichter waren vorn gleich einem Menschen, und zur
rechten Seite gleich einem Lowen bei allen vieren, und zur linken Seite

67



gleich einem Ochsen bei allen vieren, und hinten gleich einem Adler bei
allen vieren». — Der letzte Vers zeigt deutlich, dass hiervon auch die
Evangelistensymbole (Mensch, Lowe, Stier, Adler) entlehnt worden sind.

Die mittelalterlichen jiidischen Handschriften liefern anmutige, aber
auch skurrile Darstellungen von Mischwesen zwischen Mensch und Tier.
Vom Seder-Abend als Auftakt des Pessach-Festes sprachen wir schon. Die
beriihmte Vogelkopf-Haggada, eine deutsche Handschrift des 15. Jahr-
hunderts in Jerusalem (Folio 47b), zeigt nun seltsamerweise alle darin
dargestellten Personen, also Juden und z.T. auch die Nichtjuden mit
Vogelkopfen (ausgenommen die Engel, den Pharao, seinen Bannertriger
und vier seiner Ménner im Streitwagen). Die Erklarung dieser ikonogra-
phischen Besonderheit wird durch das Bildnisverbot (2. Mose 20,4: «Du
sollst dir kein Bildnis noch irgend ein Gleichnis machen, weder des, das
oben im Himmel, noch des, das unten auf Erden, oder des, das im Wasser
unter der Erde ist») nicht befriedigend erkléart, denn das Verbot erstreckt
sich ja nicht nur auf Menschen, sondern allgemein auf alle Lebewesen «im
Himmel, auf Erden und im Wasser», und zudem werden gewisse Personen
von der Darstellung mit Vogelképfen ausgenommen.

Die jiidische Schrift- und Buchkunst des Mittelalters ist nicht nur reich
an entziickenden Tierdarstellungen, sondern auch besonders originell in
der Tierornamentik, die an nordisch-irische Gewohnheiten erinnert,
jedoch der Empfindungswelt des Orients entspricht. Hierfiir zeugt u.a. ein
Machsor des 13. Jahrhunderts aus Spanien (Univ.-Bibliothek Tiibingen).
Er enthélt die Liturgie zu den Festen Pessach und Sukkot in grosser
vokalisierter Quadratschrift. Die Initialen sind mit grossen farbigen Tier-
und Groteskenkdpfen versehen; am Rand findet man seltsame Fabel-
wesen. Auch der um 1322 in Bayern entstandene Budapester Machsor,
dessen Darstellung Salomos auf dem Lowenthron wir schon erwéhnten,
zeigt solche Fabelwesen im Schriftbild. Der bewaffnete bzw. kampfende
Kentaur (ein Zwitterwesen aus Mensch und Pferd), im Briisseler Penta-
teuch (Torah mit Raschi-Kommentar von 1310, in Hamburg) dargestellt,
ist iiberhaupt ein beliebtes Motiv, das auch in der gleichzeitigen christ-
lichen Kunst oft Verwendung gefunden hat (z.B. Kentaurenrelief aus
Speyer um 1100, Speyerer Bodenfliesen mit d4hnlichem Motiv des 14. Jhs.).
Seit der Spatantike ist der (als antikes Motiv entstandene) Kentaur die
Personifikation eines Ddmons und vor allem im Christentum ein Sinnbild
des Teufels. Der « Physiologus», eine Art antiker Naturkunde in christ-
licher Bearbeitung, sieht im Kentauren das Bild des Hiretikers schlecht-
hin, basierend auf Psalm 11,2, wo die Gottlosen mit dem bogenschiessen-
den Kentauren, mit dem Schiitzen iiberhaupt, gleichgesetzt werden:
«Denn siehe, die Gottlosen spannen den Bogen und legen ihre Pfeile auf

68



die Sehnen, damit heimlich zu schiessen die Frommen». Ahnlich dem
Kentauren ficht im Briisseler Pentateuch auch ein Noéck (Wassermann)
mit Speer und Schild in den Fluten, und auch ein Nixlein (Meerweibchen)
findet sich dort, beides also Mischwesen von Mensch und Fisch. Nixen
dieser Art, zumeist jedoch mit zwei Fischschwiinzen, sind uns vielfach
auch in der christlichen mittelalterlichen Kunst erhalten (so z.B. als
Kapitell-Reliefs im Freiburger Miinster (13. Jh.), in St. Ursanne (13. Jh.)
und in St. Pierre/Genf (Ende 12. Jh.) in der Schweiz, als Mosaik in
Ravenna (S. Giovanni Evang., 1213) und als Wandmalerei in Kastellar/
Etsch (St. Jakob, 12. Jh.).

Als Fabelwesen hat das Einhorn, ein Pferd mit langem Horn auf der
Stirn, schon in biblischer Zeit Erwidhnung gefunden (4. Mose 24,8) : «Gott
hat ihn (Jakob = Israel) aus Agypten gefiihrt. Seine Freudigkeit ist wie
eines Einhorns. Er wird die Heiden, seine Verfolger, fressen und ihre
Gebeine zermalmen und mit seinen Pfeilen zerschmettern». Es wird auch
bei Hiob (39,9) genannt: «Meinst du, das Einhorn werde dir dienen und
werde bleiben an deiner Krippe ?». — Auch dieses Fabelwesen wurde vom
Christentum iibernommen und diente dann als Symbol der Jungfriulich-
keit Marias und der Hl. Justina, um sich letztlich, mit erotischen Beziigen
behaftet (das Tier springt in den Schoss der Jungfrau; Horn = Phallos!),
zu einer Art sodomitischer Metapher zu entwickeln (Fresken des 16. Jhs.
in der Engelsburg in Rom).

Bleibt noch iibrig, im Zusammenhang mit dem Verhiltnis des jiidi-
schen Menschen zum Tier auch iiber das rituelle Schlachten, das
Schichten, die Schechita, zu sprechen.

Die Schlachtung nach jiidischem Ritus ist die logische Folge der
Bedeutung, die das Blut, d.h. hier vor allem das fliessende Blut, beim
Opfer in der jiidischen Antike gespielt hat. Im Alten Testament ist das
Blut der Haupttriger des Lebens (3. Mose 17,11) : «Denn des Leibes Leben
ist im Blut, und ich habe es euch auf den Altar gegeben, dass eure Seelen
damit versohnt werden. Denn das Blut ist die Versbhnung, weil das Leben
in ihm ist». Das Blut ist also ein heiliges Element und unmittelbar gottlich,
denn das Leben gehort Gott. Daher durfte Blut weder im profanen Leben
noch im Opfer von Menschen genossen werden (1. Samuel 14,32-33):
«Und das Volk fiel iiber die Beute her und nahmen Schafe und Rinder und
Kilber und schlachteten auf der Erde und assen so blutig. Da verkiindigte
man Saul: Siehe, das Volk versiindigt sich am Herrn, dass es Blut isst ...».
— Jedes Schlachten war Opfern, weil das Blut jedes geschlachteten Tieres
Gott zuriickgegeben werden musste. Daher liess man denn das Blut von
geschlachtetem Vieh wie Wasser auf die Erde fliessen (5. Mose 12,16):

69



«Nur das Blut sollst du nicht essen, sondern auf die Erde giessen wie
Wasser». Und weiter (ebenda 23): «Allein merke, dass du das Blut nicht
essest, denn das Blut ist die Seele ; darum sollst du die Seele nicht mit dem
Fleisch essen». Bei Nichtbefolgung des Gebotes drohte schwerste Strafe
(3. Mose 7,27) : « Welche Seele wiirde irgendein Blut essen, die soll ausge-
rottet werden von ihrem Volk». — Blut gilt also als Sitz des Lebens und ist
allein Gott als Opfer vorbehalten. Das Schichten ist demzufolge die vor-
schriftsméssige Schlachtung der gemiss dem jiidischen Ritual zum
Verzehr erlaubten Tiere. Dass es Gott dem Menschen gestattet, zur
eigenen Nahrung Tiere — d.h. natiirlich nur «reine» Tiere — zu toten
bzw. zu schlachten, erwies (oben zitiert) schon 1. Mose 9,3, doch sagt 9,4
ausdriicklich: «Allein .esset das Fleisch nicht, das noch lebt in seinem
Blut». — Das zur Schlachtung bestimmte Tier muss gesund und «rein»
sein. Die Durchfithrung der Schechita ist genau festgelegt und nur von
approbierten Schéachtern unter der Kontrolle des Rabbiners durchzu-
fiihren. Vor dem Schichten ist eine Benediktion zu sprechen, die die
Handlung als eine rituelle kennzeichnet. Der Schéachter (Schochet) muss
in religioser und sittlicher Beziehung einen tadellosen Ruf geniessen und
vor Amtsantritt einer eingehenden theoretischen und praktischen Priifung
unterzogen worden sein. Die Tiere sollen auch beim Schichten nicht
gequilt werden. So &dusserte sich z.B. Maimonides (Mose ben Maimon,
1135 bis 1204) entsprechend (Moreh Nebuchim 111, c. 26): «Da uns der
Zwang notigt, Lebewesen zu geniessen, so ist uns geboten, ihnen
wenigstens einen leichten Tod zu bereiten; deshalb ist auch fiir das
Schlachten ein scharfes Messer (Challaf) vorgeschrieben». —

Die Fesselung und Niederlegung der Tiere ist nicht tierquélerisch;
natiirlich wehrt sich das Tier dagegen, es erleidet dabei aber keine
Schmerzen oder Qualen. Die T6tung erfolgt durch Halsschnitt mit einem
sehr scharfen Messer: bei Sdugetieren durch Luft- und Speiserchre, bei
Gefliigel nur durch eine von beiden, sowie in jedem Falle durch die
Halsschlagader. Der Schnitt muss in einem Zuge ohne Unterbrechung
entweder bei Tageslicht oder nachts bei Beleuchtung durch zwei Lichter
erfolgen! Das Messer muss doppelt so lang sein wie der Hals des zu
schichtenden Tieres breit ist. Grossvieh-Schichtmesser haben deshalb
Liangen von 47-68 cm, Gefliigel-Schiachtmesser Langen von 21-28 cm. —
1894 wurden vom Staate « Gutachten iiber das jiidisch-rituelle Schichten»
eingeholt; 253 gutachtliche Ausserungen bezeichneten das Schichten als
«humane Totungsart». Professor Dr. med. Rudolf Virchow &dusserte sich:
«Wenn alle Bestimmungen des Rituals erfiillt sind, was bei der Natur der
Handlung sicher zu erwarten ist, so wird der Zweck des Schichtens
(unnotige Quélerei zu vermeiden und durch vollstindige Entfernung des

70



Blutes das Fleisch fiir den menschlichen Gebrauch besser zu machen) in
ungleich sicherer Weise erreicht, als durch irgendeine andere Totung». —
Die Nazis haben das Schichten verboten, und das Verbot wurde z.B. in
K&ln schon 1933, in Speyer erst 1937 befolgt. Das bedeutete fiir die
Jidischen Gemeinden eine provozierende Bedriickung. Man behalf sich
so gut es ging dadurch, dass man «koscheres» Fleisch jenseits der Grenzen
im benachbarten Ausland beschaffen liess, bis der Terror von 1938 auch
dieses unterband.

Das Schéchten wurde iibrigens vor der Emanzipation der Juden vom
Landesherrn besteuert. So mussten z.B. um 1700 fiir einen Ochsen 1 1/2
Gulden, fiir ein Kalb 2 Kreuzer und fiir eine Ziege 12 Heller erlegt
werden; ab 1757 wurden die Gebiihren noch erhoht. In der Grafschaft
Leiningen-Hartenburg ist im Jahre 1777 angeordnet worden, dass alle
Juden, welche Vieh schlachteten, einen herrschaftlichen Hund annehmen
und aufziehen miissten. Ob dies eine diffamierende Anordnung in
Anbetracht dessen war, dass der Hund als unreines Tier gilt, sei
dahingestellt.

Damit sei der kurzgefasste kulturhistorische Uberblick beschlossen. Er
moge aufgezeigt haben, dass die Beziehungen des jiidischen Menschen
zum Tier durch vier Jahrtausende hindurch — und nicht zuletzt durch die
Heiligen Schriften und ihre Auslegungen — stets sehr eng und somit auch
gut gewesen sind. Dass sich dies vor allem auch in Tierliebe und in
Gedanken einer Art von Tierschutz ausgedriickt hat, mag uns heute, die
wir den gesetzlichen Tierschutz erst seit etwa einhundert Jahren kennen,
erstaunen und angenehm beriihren.

BENUTZTE LITERATUR (IN AUSWAHL)

Die Heilige Schrift. Nach der deutschen Ubersetzung Martin Luthers (verschiedene Auf-
lagen).

Der Babylonische Talmud. Ubersetzt und erklirt von Reinhold Mayer. (Goldmanns Gelbe
Taschenbiicher Bd. 1330-1332). Miinchen 1965.

Michael Landmann, Das Tier in der jiidischen Weisung. Heidelberg 1959.

Werner Georgi, Die Stellung der Israeliten zu ihren Haustieren nach den Zeugnissen des
Alten und Neuen Testaments. Facharbeit der Pidagogischen Hochschule Kaisers-
lautern 1962.

71



Albert Low, Thierschutz im Judenthume nach Bibel und Talmud. 2. Aufl. Budapest 1891.

Isaak Unna, Tierschutz im Judentum. Frankfurt/Main 1928.

Wilhelm Landsberg, Das rituelle Schéichten der Israeliten im Lichte der Wahrheit. Kaisers-
lautern 1882.

Rabbiner Dr. Duschak, Tierisches Strafrecht. In: Populir-wissenschaftl. Monatsblitter zur
Belehrung iiber das Judentum (Hrsg. von A. Briill) 2. Jahrg. 1, 5, 1882, S. 138ff.

Ders., Besprechung von C. Bauwerker, Das rituelle Schichten der Israeliten. Kaiserslautern
1882. Ebenda S. 142f.

Der Physiologus. Hrsg. von O. Seel. Ziirich-Stuttgart 1960.

Bestiarium. Tiere in der Kunst der letzten fiinf Jahrtausende (Hrsg. von Lise Lotte Mbller).
Ausstellung im Museum fiir Kunst und Gewerbe. Hamburg 1962.

Hans v. Hentig, Soziologie der zoophilen Neigung. Beitriage zur Sexualforschung Heft 25.
Stuttgart 1962.

Leo Hirsch, Jiidische Glaubenswelt (Hrsg. von H. J. Schoeps). Giitersloh 1966 (S. 55ff.: Der
Jude und das Tier; S. 58f.: Reine Tiere).

Kurt Wilhelm, Jiidischer Glaube. Berlin-Darmstadt-Wien 1961.
Hans Joachim Schoeps, Jiidische Geisteswelt. Darmstadt-Genf o.].
Leo Adler, Der Mensch in der Sicht der Bibel. Miinchen-Basel 1965.
Micha Josef bin Gorion, Die Sagen der Juden. Frankfurt/Main 1962.
Richard Andree, Zur Volkskunde der Juden. Bielefeld-Leipzig 1881.

Anton Jirku, Die Welt der Bibel. Berlin-Darmstadt-Wien 1962.
Jehuda L. Bialer, Symbole in der jiidischen Kunst und Uberlt'eferung. In: Ariel Nr. 9, 1969,
S. 7ff.

Renate Kriiger, Die Kunst der Synagoge. Leipzig 1966.

Carl Schneider, Kulturgeschichte des Hellenismus Bd. 1. Miinchen 1967. (S. 864ff.: Helle-
nistische Kultur und Judentum).

Otto Kaiser, Israel und Agypten. Hildesheim 1963.

Ernst Kitzinger, Byzantinische Mosaiken in Israel. Miinchen 1965.

Gustav René Hocke, Die Welt als Labyrinth (Manierismus I). Hamburg 1957.
Otto Bocher, Agnus inter bestias. In: Mainzer Zeitschrift 70, 1975, S. 73ff.
Nikolaus Lauer, Tiere in der Bibel. In: Pilger-Kalender 1980. Speyer 1979. S. 20ff.

Walter Pangritz, Das Tier in der Bibel. Miinchen-Basel 1963.

12



	Das Tier in der Bibel : der jüdische Mensch und sein Verhältnis zum Tier [2. Teil]

