
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Jüdisch-theologisches Denken nach Auschwitz : ein Versuch seiner
Darstellung [2. Teil]

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JÜDISCH-THEOLOGISCHES DENKEN
NACH AUSCHWITZ -

EIN VERSUCH SEINER DARSTELLUNG (*)

2. Teil

von Stefan Schreiner

IV.

Die Frage nach dem Sinn von Auschwitz.

Wenn es also so ist, dass es eine göttliche Gerechtigkeit in der
Geschichte gibt, dann stellt sich wie von selbst die Frage : Welchen Sinn
soll das Leiden haben? Welchen Sinn kann die Vernichtung von sechs
Millionen Juden haben? Kann sie überhaupt einen Sinn haben? Ist es
nicht eher grenzenloser Zynismus, hier einen Sinn suchen zu wollen

E. Fackenheim lehnt derlei Fragen allein schon als reine Blasphemie
ab. Denn in der Vernichtung kann es einfach keinen Sinn geben. Die
Sinnfrage hier stellen, heisst für ihn, die Vernichtung von sechs Millionen
nachträglich rechtfertigen zu wollen. (37)

Andere sind hingegen anderer Meinung.

An dieser Stelle muss man sich die Bedeutung des Begriffes Holocaust
vor Augen führen, der nach dem bibelgriechischen holokaütoma das
Opfer im Sinne eines Ganzopfers bezeichnet. Was meint man also, wenn
man die Vernichtung von sechs Millionen Juden als Holocaust bezeichnet,
und der Begriff hat sich, nicht zuletzt seit der Ausstrahlung des
gleichnamigen amerikanischen Films, allgemein eingebürgert? Im Grunde ist
dieser Begriff selber schon ein Stück Theologie nach Auschwitz. Deutet er
doch auf das «Brandopfer der Juden», das auf dem Altar des neuheidnischen

Nihilismus dargebracht worden ist.

M. Strzemski berichtet in seinen bislang noch unveröffentlichten
Erinnerungen an polnische Juden von einem Gespräch zwischen ihm und
dem jüdischen Veterinärmediziner Saul Zylbertal, das im September 1939

stattgefunden hat. Während dieses Gespräches sagte Zylbertal u.a. :

«Jedes Volk sollte wohl irgendeine Rolle in der Menschheitsgeschichte

49



spielen. Was das jüdische Volk anbetrifft, so ist sein Präsenz in der Welt so
stark hervorgehoben worden, dass es niemandem gelingen wird, sie zu
tilgen. Die Christen wissen das noch besser als die Juden selbst. Ob es die
letzte Mission der Juden ist, auf dem Brandopferaltar zu verbrennen Es

mag sein, dass solches Opfer für die menschliche Gesellschaft notwendig
ist. Es mag aber auch sein, das durch dieses Opfer das jüdische Volk
wiedergeboren werden soll, das noch viel zu erfüllen haben wird, wenn
Welt und Mensch ihre Seele wiedererlangen.» «Ein paar Jahre später», so
berichtet Strzemski dann weiter, «verbrannte Saul Sylbertal auf dem
Brandopferaltar. » (38)

In einem Gedicht von Jizchok Kazenelson (ermordet 1944 in Auschwitz)

heisst es ähnlich :

«Heilig ist am Kreuz mein Volk,
das für die Schuld der Erde büsst.
Wenn je mein Volk ein auserwähltes war,
weil es für andre litt — dann jetzt dann jetzt

Ganz deutlich tritt hier der leidende Gottesknecht, von dem in Jes 53

die Rede ist, als Präfiguration Israels, und das heisst der ermordeten
Juden, hervor. Es ist darum nur konsequent, wenn I. Maybaum schreibt:
«In Auschwitz litten die Juden das stellvertretende Sühneleiden für die
Sünden der Menschheit.» (39) und er dann hinzufügt : «Auschwitz ist das

Golgotha der modernen Menschheit. (40) Das Kreuz, der römische
Galgen, ist durch die Gaskammern ersetzt worden. Die Heidenvölker, so
scheint es, müssen erst durch das Blut des geopferten Sündenbockes
aufgerüttelt werden, damit ihnen die Gnade Gottes offenbar wird und sie
bekehrt werden, getaufte Heidenvölker werden, Christen werden.» (41)

Das mag auf den ersten Blick paradox oder gar absurd erscheinen, es

wird aber verständlich, wenn man sich Maybaums Antwort auf die
Sinnfrage weiter ansieht. (42) Erwähnt wurde bereits (s.o.), dass Maybaum
den Holocaust, den churban, nicht nur als Zerstörung, Vernichtung,
sondern eben auch als Fortschritt in der Geschichte betrachtet, genauso
wie den ersten und zweiten churban, die Zerstörung des Ersten und des
Zweiten Tempels auch. Die Zerstörung des Ersten Tempels (586 v. Chr.)
brachte das Judentum hervor und die Diaspora, die Zerstörung des
Zweiten Tempels machte nicht nur dem Opferkult ein Ende, sondern
brachte das rabbinische Judentum hervor, dessen Frömmigkeit nicht mehr
im Opferkult, sondern im opferlosen Synagogengottesdienst, im Studium
der Torah und im Gebet sowie in der Heiligung des Alltages ihren
sichtbaren Ausdruck fand. Jeder churban bedeutet somit nicht nur

50



Zerstörung von etwas Bestehendem, sondern zugleich den Beginn von
etwas Neuem, das Umschlagen in eine neue Qualität. Und diese
Perspektive überträgt Maybaum nun auf den dritten churban — Holocaust. So
ist für ihn Auschwitz das Ende des Mittelalters, und zwar in mehrfacher
Hinsicht: Die Vernichtung der europäischen Juden war zugleich die
Vernichtung des mittelalterlichen Ghettos, des jüdischen schtetl und
seiner Religion und Kultur. Auschwitz markierte aber ebenso das Ende
der mittelalterlichen Kirche. Zur Verdeutlichung erinnert S. T. Katz in
diesem Zusammenhang an ein Wort aus R. Hochhuths «Stellvertreter»:
«Die SS waren die Dominikaner des technischen Zeitalters», das Führerprinzip

der Nazis das Echo des Unfehlbarkeitsanspruches des Papstes. (43)
Schliesslich sieht Maybaum in Auschwitz das Ende der sog. Blut-und-
Boden-Theorie.

Die neue Qualität, die aus dieser Zerstörung, dem Holocaust,
hervorgegangen ist, liegt für Maybaum darin, dass (a) das Judentum heute im
wesentlichen in sog. westlichen Gesellschaften lebt, also nicht mehr in der
Welt des Ghettos, des schtetl und seines Religionsgesetzes, dass (b) die
Kirchen als unmittelbare Folge des Holocaust ihre Einstellung den
Juden gegenüber zu revidieren bereit geworden sind, und dass (c) dadurch
auch mittelalterliche Geistigkeit und mittelalterliches Denken nun
überwunden werden. Gerade das letzte ist für Maybaum der entscheidende
geschichtliche Fortschritt.

Dazu bedurfte es aber des Opfers der Juden. Dass es eines Opfers
bedurfte, um diese neue Qualität in der Geschichte zu erreichen, ist nach
Maybaum eindeutig Erbe der christlichen Tradition. Das Kreuz von
Golgatha ist für das Christentum das zentrale Symbol, und diese Symbol
besagt ja: «Einer muss sterben, damit andere Leben haben!»(44) Also
wurden die Juden gekreuzigt, damit die übrige Menschheit Leben hat! (45)

Die Tatsache aber, dass wenigstens noch zwei Drittel aller auf dem
Globus lebenden Juden dem Holocaust entgangen sind und eine neue
Gemeinschaft, ja sogar einen eigenen Staat aufbauen konnten, wertet
Maybaum als ein grosses Wunder, ein Wunder ebenso gross wie das des
Exodus aus Ägypten und des Durchzuges durchs Rote Meer vor
dreieinhalbtausend Jahren, und das heisst: trotz aller Zerstörung und
Vernichtung ist Gottes letztes Wort in der Geschichte der Juden eben doch
die Erlösung. (46)

Das jüdische Gegenstück zum Symbol <Kreuz> ist die 'Aqedah, die
Bindung Isaaks, ein Opfer, das es niemals gegeben hat, das niemals
vollzogen worden ist, wohl aber als Glaubensprüfung grosse Bedeutung
erlangt hat. Nun stimmt zwar der Vergleich zwischen Holocaust und

51



iAqedah nicht, denn das Opfer der Juden hat stattgefunden, dennoch gibt
es Theologen, die Holocaust durchaus zur eAqedah in Verbindung, ja in
Parallele setzen und in ihm eben solche Glaubensprüfung sehen. (47)

Wir haben es hier übrigens mit dem gleichen Problem zu tun, dem sich
auch ein Ijob gegenübergestellt sieht, wie ja Ijob selber als Präfiguration
Israels gedeutet worden ist. (48) So überrascht es auch nicht, dass mit den
Worten Ijobs, mit denen er seinen unerschütterlichen Glauben bekennt,
Theologen wie A. J. Heschel, (49) E. Fackenheim (50) und E. Berko-
vits (51) auf die "Aqedah «Holocaust» antworten: «Selbst wenn ER mich
tötet, ich will doch auf IHN hoffen!» (Ijob 13,15). (52)

E. Fackenheim lehnt es zwar, wie bereits erwähnt, völlig ab, im
Hinblick auf Auschwitz nach einem Sinn zu fragen, gleichwohl hat Auschwitz
für ihn eine enorme Bedeutung und Konsequenzen, die hier Beachtung
verdienen. (53)

Wie Juden durch die Jahrhunderte hindurch auf die Botschaft der
geschichtlichen Ereignisse gelauscht haben, um dieser Botschaft der
Torah, der Weisung Gottes gemäss Antwort zu geben, so lauscht
Fackenheim auf die «Botschaft des Holocaust». Für ihn nämlich ist
Holocaust das zentrale theologisch bedeutsame Ereignis in der Geschichte
unseres Jahrhunderts. Es ist für ihn Offenbarung. Und bei diesem
Hinhören auf die «Botschaft des Holocaust» vernimmt er die «gebietende
Stimme von Auschwitz» («the commanding voice of Auschwitz»), die
gebietet : «Juden ist es verboten, Hitler posthume Siege zu verleihen. Sie

sind verpflichtet, als Juden zu überleben, damit das jüdische Volk nicht
untergeht. Sie sind verpflichtet, der Opfer von Auschwitz zu gedenken,
damit die Erinnerung an sie nicht verlischt. Es ist ihnen verboten, am
Menschen und seiner Welt zu verzweifeln, oder sich in Zynismus oder
Weltfremdheit zu flüchten, damit sie nicht mithelfen, die Welt den
Mächten von Auschwitz auszuliefern. Schliesslich ist es ihnen verboten,
am Gott Israels zu verzweifeln, damit das Judentum nicht untergeht. » (54)

Die «gebietende Stimme von Auschwitz» stellt Fackenheim der
«gebietenden Stimme vom Sinai» gegenüber. Doch während der Jude am
Sinai die Stimme eines Gottes hört, der anwesend ist, hört er in Auschwitz
die Stimme in dem Augenblick, in dem er die Erfahrung macht, dass Gott
abwesend ist. Fackenheim schreibt: «Die gebietende Stimme von Auschwitz

ist die Stimme eines Gottes, der im Exil ist. » (55)

Der einen Gegenüberstellung folgt bei Fackenheim eine zweite : die
der Gebote vom Sinai und der Gebote von Auschwitz. Auschwitz, das

Symbol der totalen Vernichtung, war das Ende der Schöpfung, deren

52



Erhaltung und Gestaltung die Gebote vom Sinai dienten. In Auschwitz
offenbarte sich das Diabolische, die Dämonie der Macht und Technik, das
Widergöttliche. Die Gebote von Auschwitz verlangen daher, sich aktiv
allem zu widersetzen, was dieses Inferno ermöglichte, damit die Welt
wieder so werden kann und wieder so wird, dass in ihr die Gebote vom
Sinai gehört werden können. Fackenheim schreibt:

«Jude nach Auschwitz zu bleiben, heisst eben nichts anderes, als sich
den Dämonen von Auschwitz in all ihren Erscheinungsweisen zu widersetzen

und gegen sie Zeugnis abzulegen. Das heisst darauf zu vertrauen,
dass diese Dämonen nicht die Oberhand gewinnen werden, können oder
dürfen... Mit den Worten eines Redners bei einem Treffen Überlebender
von Bergen-Belsen : Der Jude nach Auschwitz hat ein zweites Schemae
Jisra'el: kein zweites Auschwitz, kein zweites Bergen-Belsen, kein zweites
Buchenwald — nirgendwo auf der Welt, für niemanden auf der
Welt.» (56)

Dies lenkt nun schon zum nächsten Problem hinüber, dem letzten,
dem hier abschliessend noch einige Aufmerksamkeit gewidmet werden
soll.

V.

Was heisst jüdische Existenz nach dem Holocaust

Der grosse russische Religionsphilosoph N. Berdjajew schrieb einmal :

«Ich erinnere mich, wie die materialistische Geschichtsinterpretation, als
ich sie in meiner Jugend zu verifizieren suchte, indem ich sie auf die Frage
nach der jeweiligen Bestimmung der einzelnen Völker bezog, im Falle der
Juden zusammenbrach, wo die Bestimmung vom materialistischen Standpunkt

aus absolut unerklärbar scheint. In der Tat, nach materialistischen
oder positivistischen Kriterien hätte dieses Volk schon vor langer Zeit
untergegangen sein müssen...» (57)

Nun ist dieses Volk aber keineswegs untergegangen, 'am Jisra'el chaj!
Ja es lebt nicht nur, sondern fand zu einem neuen, staatlichen Gemeinwesen,

wenngleich es eine hier offene Frage bleiben muss, ob man Holocaust

und Gründung des Staates Israel in einem kausalen Zusammenhang
auch in dieser theologischen Perspektive sehen kann oder darf, was E.
Fakenheim bekanntlich von Grund auf ablehnt. (58) Die Frage nach dem
Sinn jüdischer Existenz ist damit keineswegs zur Seite geschoben, sie

drängt sich vielmehr erst recht auf.

53



Bereits während der Hitler-Jahre hatte sich L. Baeck Rechenschaft
eben über diese Frage, über die Frage nach dem Sinn jüdischer Existenz
zu geben versucht. Als Häftling in Theresienstadt hatte er jedes Stückchen
unbeschriebenen Papiers, dessen er habhaft werden konnte, genommen,
um darauf seine Gedanken und Reflexionen zum genannten Problem
niederzuschreiben. Diese Rechenschaft hat er später dann unter dem Titel
«Dieses Volk — jüdische Existenz» (59) herausgegeben. Dabei ist der
Titel dieses Werkes schon die ganze Antwort. Baeck nahm den Titel aus
Jes 43,21 : «... dieses Volk, das ICH Mir gebildet habe, Meinen Ruhm wird
es künden !» Israel, das jüdische Volk ist Zeuge Gottes und zugleich Bote
Gottes in dieser Welt. (60) Das ist seine Bestimmung. Darum lässt Gott
sein Volk trotz allen Leidens nicht untergehen. Darum folgt der
Zerstörung auch eine neue Auferstehung, ein neuer Anfang. (61) Nicht die
Vernichtung, die Erlösung ist Gottes letztes Wort in der — jüdischen —

Geschichte, und damit der Menschheitsgeschichte. Höchst eindrücklich
haben dies m.E. I. Maybaum und H. Wouk in Worte gefasst. I. Maybaum
schrieb :

«Es gibt einen Zusammenhang zwischen der Zerstörung des Tempels,
deren wir am 9. Av gedenken, und den sechs Millionen Toten. Wir Juden
leiden, aber unser Leiden hat einen Grund. Der Jude in der Geschichte
stellt Gottes Plan für die Menschheit dar. Dieser Trost bringt Demut in
unser Auge und Hoffnung in unsere Herzen. Wir sind mehr als Opfer —

wir sind ein Zeugnis Gottes, des Gottes, der die Erlösung der Menschheit
im Sinn hät. » (62)

Dies freilich ist erst die eine Seite; denn indem das jüdische Volk
Gottes Plan für die Menschheit darstellt, legt es zugleich auch Zeugnis für
eben diesen Gott selber, für seine Anwesenheit, seine ständige Gegenwart
und sein Wirken in der Geschichte. H. Wouk hat dieses Zeugesein mit den
Worten beschrieben :

«Hitler glaubte, der tätige Apostel des Propheten Nietzsche zu sein,
der bekannte: <Gott ist tot> Er begrüsste den Tod des jüdischen
Gottes... als eine notwendige Stufe des Menschengeschlechtes auf dem
Wege zu einem höheren Dasein des gottlosen Übermenschen. Er wollte
die Axt an der Wurzel der seiner Meinung zum Untergang verurteilten
Gesellschaft und Moral anlegen. Er löste seine Aufgabe mit einer
Brillianz, die Abgründe des Grauens eröffnete. Er tat es mit seiner Feder.
Hitler war es ernst damit...

Es starben sechs Millionen Juden. Das war der Tribut, den der
Nihilismus der von ihm geschaffenen Vorstellung vom jüdischen Gott brachte.

54



Während der ganzen geschichtlichen Zeit hat man das eigenartige
Beharrungsvermögen der Juden als Zeugnis für die Gegenwärtigkeit Gottes im
Weltall angesehen. Wenn Gott tot war, gab es nur einen Beweis dafür, ein
Ereignis, das diese Tatsache auf alle Zeiten hin den Menschen zur
Gewissheit werden liesse, den Tod aller Juden. Es war die Logik des
Wahnsinns, aber auf ihre Weise konnte sie nicht logischer sein. Hitler ist
wie ein Taifun vorübergegangen... Er tötete das Judentum nicht. Wenn
wir Gottes Zeugen sind, dann lebt Gott noch » (63)

(Manuskript abgeschlossen am 20.10.1979.)

(*) Bei dem Aufsatz handelt es sich um eine leicht überarbeitete und um Anmerkungen
bereicherte Fassung eines Referates, das am 22.2.1979 im Rahmen der Vortragsreihe
«Die Kristallnacht und ihre Folgen», veranstaltet von der Israelitischen Religionsgemeinde

zu Leipzig und der Arbeitsgemeinschaft Kirche und Judentum, in Leipzig
gehalten worden ist.

(37) Jewish Faith and the Holocaust, S. 31.

(38) W blasku menory (Im Schein der Menorah), (Maschinenschrift), S. 41.

(39) A .a.O.S. 35.

(40) Von Auschwitz als dem «Golgotha unserer Zeit» sprach übrigens auch Papst Johannes
Paul II. in seiner Predigt auf dem Gelände des ehemaligen Vernichtungslagers
Birkenau am 7.6.1979. Der Text der Predigt ist im Wortlaut abgedruckt in: Tygodnik
Powszechny, Nr. 24 (1586) vom 17.6.1979, S. 3.

(41) A.a.O.S. 36.

(42) Sehr gut zusammengefasst von S. T. Katz, a.a.O.S. 99-100, dessen Zusammenfassung
ich hier auch folge.

(43) A.a.O.S. 100.

(44) A.a.O.S. 31.

(45) A.a.O.S. 67.

(46) Vgl. dazu a.a.O.S. 59ff. und 87ff.
(47) E. Berkovits, a.a.O.S. 124-125.

(48) M. Susmann, Das Buch Hiob und das Schicksal des jüdischen Volkes, Freiburg 1962
(Herder-Taschenbuch).

(49) Israel — an Echo ofEternity, S. 111-112.

(50) S. dazu S. T. Katz, a.a.O.S. 98.

(51) A.a.O.S. 99.

(52) Zu dieser Antwort Ijobs vgl. auch die Erwähnung bei E. E. Urbach, a.a.O.S. 408 (NB :

Die Übersetzungen der Luther-Bibel wie der Jerusalemer-Bibel sind an dieser Stelle —

Ijob 13,15 — falsch

55



(53) Sehr gut dargestellt bei L. Rubinoff, a.a.O.S. 130ff. Zur Kritik an Fackenheim s. vor
allem M. Wyschogrod, Faith and the Holocaust, in : Judaism 20 (1971), S. 286-294, der
Fackenheim gegenüber betont: «Der Gott Israels ist ein erlösender Gott; das ist die
einzige Botschaft, die wir zu verkünden berechtigt sind, auch wenn es in den Augen des
Unglaubens oft nicht so zu sein scheint Es gibt kein Heil (salvation), das aus dem
Holocaust hergeleitet werden könnte, kein strauchelndes Judentum kann dadurch
wiederbelebt werden, kein neuer Grund für das Fortbestehen des jüdischen Volkes
kann darin gefunden werden. Wenn es Hoffnung nach dem Holocaust gibt, dann
deshalb, weil für jene, die glauben, die Stimmen der Propheten lauter sprechen, als es
Hitler getan hat, und die göttliche Verheissung über die Krematorien hinwegschallt
und die Stimme von Auschwitz zum Schweigen bringt.»

(54) God's Presence in History, S. 84.

(55) L. Rubinoff, a.a.O.S. 131.

(56) Jewish Faith and the Holocaust, S. 32.

(57) Leider vermag ich dieses Zitat nicht mehr zu verifizieren.
(58) Vgl. dazu L. Rubinoff, a.a.O.S. 142.

(59) 2 Bde, Frankfurt/M. 1955-1957.

(60) Vgl. dazu auch E. Berkovits, a.a.O.S. 124-137.

(61) Das hat A. J. Heschel, a.a.O.S. 111-112, treffend beschrieben.

(62) The Faith of the Jewish Diaspora, London 1962, S. 196.

(63) Er ist mein Gott, Hamburg 1961, S. 361-362.

56


	Jüdisch-theologisches Denken nach Auschwitz : ein Versuch seiner Darstellung [2. Teil]

