Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Judisch-theologisches Denken nach Auschwitz : ein Versuch seiner
Darstellung [2. Teil]

Autor: Schreiner, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961210

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDISCH-THEOLOGISCHES DENKEN
NACH AUSCHWITZ —
EIN VERSUCH SEINER DARSTELLUNG (*)

2. Teil

von Stefan Schreiner

IV.

Die Frage nach dem Sinn von Auschwitz.

Wenn es also so ist, dass es eine gottliche Gerechtigkeit in der
Geschichte gibt, dann stellt sich wie von selbst die Frage : Welchen Sinn
soll das Leiden haben? Welchen Sinn kann die Vernichtung von sechs
Millionen Juden haben? Kann sie iiberhaupt einen Sinn haben? Ist es
nicht eher grenzenloser Zynismus, hier einen Sinn suchen zu wollen ?

E. Fackenheim lehnt derlei Fragen allein schon als reine Blasphemie
ab. Denn in der Vernichtung kann es einfach keinen Sinn geben. Die
Sinnfrage hier stellen, heisst fiir ihn, die Vernichtung von sechs Millionen
nachtréglich rechtfertigen zu wollen. (37)

Andere sind hingegen anderer Meinung.

An dieser Stelle muss man sich die Bedeutung des Begriffes Holocaust
vor Augen fiihren, der nach dem bibelgriechischen holokaiitoma das
Opfer im Sinne eines Ganzopfers bezeichnet. Was meint man also, wenn
man die Vernichtung von sechs Millionen Juden als Holocaust bezeichnet,
und der Begriff hat sich, nicht zuletzt seit der Ausstrahlung des gleich-
namigen amerikanischen Films, allgemein eingebiirgert? Im Grunde ist
dieser Begriff selber schon ein Stiick Theologie nach Auschwitz. Deutet er
doch auf das «Brandopfer der Juden», das auf dem Altar des neuheid-
nischen Nihilismus dargebracht worden ist.

M. Strzemski berichtet in seinen bislang noch unveréffentlichten
Erinnerungen an polnische Juden von einem Gesprich zwischen ihm und
dem jiidischen Veterindrmediziner Saul Zylbertal, das im September 1939
(1) stattgefunden hat. Wihrend dieses Gespriches sagte Zylbertal u.a.:
«Jedes Volk sollte wohl irgendeine Rolle in der Menschheitsgeschichte

49



spielen. Was das jiidische Volk anbetrifft, so ist sein Prisenz in der Welt so
stark hervorgehoben worden, dass es niemandem gelingen wird, sie zu
tilgen. Die Christen wissen das noch besser als die Juden selbst. Ob es die
letzte Mission der Juden ist, auf dem Brandopferaltar zu verbrennen ? Es
mag sein, dass solches Opfer fiir die menschliche Gesellschaft notwendig
ist. Es mag aber auch sein, das durch dieses Opfer das jiidische Volk
wiedergeboren werden soll, das noch viel zu erfiillen haben wird, wenn
Welt und Mensch ihre Seele wiedererlangen.» «Ein paar Jahre spéter», so
berichtet Strzemski dann weiter, «verbrannte Saul Sylbertal auf dem
Brandopferaltar.» (38)

In einem Gedicht von Jizchok Kazenelson (ermordet 1944 in Ausch-
witz) heisst es dhnlich :

«Heilig ist am Kreuz mein Volk,

das fiir die Schuld der Erde biisst.

Wenn je mein Volk ein auserwihltes war,
weil es fiir andre litt — dann jetzt! dann jetzt!

Ganz deutlich tritt hier der leidende Gottesknecht, von dem in Jes 53
die Rede ist, als Prifiguration Israels, und das heisst der ermordeten
Juden, hervor. Es ist darum nur konsequent, wenn I. Maybaum schreibt :
«In Auschwitz litten die Juden das stellvertretende Siihneleiden fiir die
Stinden der Menschheit.» (39) und er dann hinzufiigt : « Auschwitz ist das
Golgotha der modernen Menschheit. (40) Das Kreuz, der romische
Galgen, ist durch die Gaskammern ersetzt worden. Die Heidenvolker, so
scheint es, miissen erst durch das Blut des geopferten Siindenbockes auf-
geriittelt werden, damit ihnen die Gnade Gottes offenbar wird und sie
bekehrt werden, getaufte Heidenvolker werden, Christen werden.» (41)

Das mag auf den ersten Blick paradox oder gar absurd erscheinen, es
wird aber verstidndlich, wenn man sich Maybaums Antwort auf die
Sinnfrage weiter ansieht. (42) Erwéhnt wurde bereits (s.o.), dass Maybaum
den Holocaust, den churban, nicht nur als Zerstdérung, Vernichtung,
sondern eben auch als Fortschritt in der Geschichte betrachtet, genauso
wie den ersten und zweiten churban, die Zerstorung des Ersten und des
Zweiten Tempels auch. Die Zerstorung des Ersten Tempels (586 v. Chr.)
brachte das Judentum hervor und die Diaspora, die Zerstérung des
Zweiten Tempels machte nicht nur dem Opferkult ein Ende, sondern
brachte das rabbinische Judentum hervor, dessen Frommigkeit nicht mehr
im Opferkult, sondern im opferlosen Synagogengottesdienst, im Studium
der Torah und im Gebet sowie in der Heiligung des Alltages ihren
sichtbaren Ausdruck fand. Jeder churban bedeutet somit nicht nur

30



Zerstorung von etwas Bestehendem, sondern zugleich den Beginn von
€twas Neuem, das Umschlagen in eine neue Qualitdt. Und diese Pers-
pektive iibertragt Maybaum nun auf den dritten churban — Holocaust. So
ist fiir jhn Auschwitz das Ende des Mittelalters, und zwar in mehrfacher
Hinsicht: Die Vernichtung der europiischen Juden war zugleich die
Vernichtung des mittelalterlichen Ghettos, des jiudischen schtet! und
seiner Religion und Kultur. Auschwitz markierte aber ebenso das Ende
der mittelalterlichen Kirche. Zur Verdeutlichung erinnert S. T. Katz in
diesem Zusammenhang an ein Wort aus R. Hochhuths «Stellvertreter»:
«Die SS waren die Dominikaner des technischen Zeitalters», das Fiihrer-
prinzip der Nazis das Echo des Unfehlbarkeitsanspruches des Papstes. (43)
Schliesslich sieht Maybaum in Auschwitz das Ende der sog. Blut-und-
Boden-Theorie.

Die neue Qualitét, die aus dieser Zerstorung, dem Holocaust, hervor-
gegangen ist, liegt fiir Maybaum darin, dass (a) das Judentum heute im
wesentlichen in sog. westlichen Gesellschaften lebt, also nicht mehr in der
Welt des Ghettos, des schtet! und seines Religionsgesetzes, dass (b) die
Kirchen als unmittelbare Folge des Holocaust (!) ihre Einstellung den
Juden gegeniiber zu revidieren bereit geworden sind, und dass (c) dadurch
auch mittelalterliche Geistigkeit und mittelalterliches Denken nun iiber-
wunden werden. Gerade das letzte ist fiir Maybaum der entscheidende
geschichtliche Fortschritt.

Dazu bedurfte es aber des Opfers der Juden. Dass es eines Opfers
bedurfte, um diese neue Qualitiit in der Geschichte zu erreichen, ist nach
Maybaum eindeutig Erbe der christlichen Tradition. Das Kreuz von
Golgatha ist fiir das Christentum das zentrale Symbol, und diese Symbol
besagt ja: «Einer muss sterben, damit andere Leben haben!» (44) Also
Wurden die Juden gekreuzigt, damit die iibrige Menschheit Leben hat! (45)

Die Tatsache aber, dass wenigstens noch zwei Drittel aller auf dem
Globus lebenden Juden dem Holocaust entgangen sind und eine neue
Gemeinschaft, ja sogar einen eigenen Staat aufbauen konnten, wertet
Maybaum als ein grosses Wunder, ein Wunder ebenso gross wie das des
Exodus aus Agypten und des Durchzuges durchs Rote Meer vor drei-
einhalbtausend Jahren, und das heisst: trotz aller Zerstérung und Ver-
Nichtung ist Gottes letztes Wort in der Geschichte der Juden eben doch
die Erlosung. (46)

Das jiidische Gegenstiick zum Symbol «Kreuz, ist die ‘“Agedah, die
Bindung Isaaks, ein Opfer, das es niemals gegeben hat, das niemals
vollzogen worden ist, wohl aber als Glaubenspriifung grosse Bedeutung
erlangt hat. Nun stimmt zwar der Vergleich zwischen Holocaust und

o1



®Agedah nicht, denn das Opfer der Juden hat stattgefunden, dennoch gibt
es Theologen, die Holocaust durchaus zur Agedah in Verbindung, ja in
Parallele setzen und in ihm eben solche Glaubenspriifung sehen. (47)

Wir haben es hier iibrigens mit dem gleichen Problem zu tun, dem sich
auch ein [job gegeniibergestellt sieht, wie ja Ijob selber als Prifiguration
Israels gedeutet worden ist. (48) So {iberrascht es auch nicht, dass mit den
Worten Ijobs, mit denen er seinen unerschiitterlichen Glauben bekennt,
Theologen wie A. J. Heschel, (49) E. Fackenheim (50) und E. Berko-
vits (51) auf die “4gedah «Holocaust» antworten : «Selbst wenn ER mich
totet, ich will doch auf THN hoffen !» (Ijob 13,15). (52)

E. Fackenheim lehnt es zwar, wie bereits erwédhnt, vollig ab, im Hin-
blick auf Auschwitz nach einem Sinn zu fragen, gleichwohl hat Auschwitz
fiir ihn eine enorme Bedeutung und Konsequenzen, die hier Beachtung
verdienen. (53)

Wie Juden durch die Jahrhunderte hindurch auf die Botschaft der
geschichtlichen Ereignisse gelauscht haben, um dieser Botschaft der
Torah, der Weisung Gottes geméss Antwort zu geben, so lauscht
Fackenheim auf die «Botschaft des Holocaust». Fiir ihn némlich ist
Holocaust das zentrale theologisch bedeutsame Ereignis in der Geschichte
unseres Jahrhunderts. Es ist fiir ihn Offenbarung. Und bei diesem
Hinhoren auf die «Botschaft des Holocaust» vernimmt er die «gebietende
Stimme von Auschwitz» («the commanding voice of Auschwitz»), die
gebietet: «Juden ist es verboten, Hitler posthume Siege zu verleihen. Sie
sind verpflichtet, als Juden zu iiberleben, damit das jiidische Volk nicht
untergeht. Sie sind verpflichtet, der Opfer von Auschwitz zu gedenken,
damit die Erinnerung an sie nicht verlischt. Es ist ihnen verboten, am
Menschen und seiner Welt zu verzweifeln, oder sich in Zynismus oder
Weltfremdheit zu fliichten, damit sie nicht mithelfen, die Welt den
Michten von Auschwitz auszuliefern. Schliesslich ist es ihnen verboten,
am Gott Israels zu verzweifeln, damit das Judentum nicht untergeht.» (54)

Die «gebietende Stimme von Auschwitz» stellt Fackenheim der
«gebietenden Stimme vom Sinai» gegeniiber. Doch wihrend der Jude am
Sinai die Stimme eines Gottes hort, der anwesend ist, hort er in Auschwitz
die Stimme in dem Augenblick, in dem er die Erfahrung macht, dass Gott
abwesend ist. Fackenheim schreibt : «Die gebietende Stimme von Ausch-
witz ist die Stimme eines Gottes, der im Exil ist.» (55)

Der einen Gegeniiberstellung folgt bei Fackenheim eine zweite: die
der Gebote vom Sinai und der Gebote von Auschwitz. Auschwitz, das
Symbol der totalen Vernichtung, war das Ende der Schopfung, deren

52



Erhaltung und Gestaltung die Gebote vom Sinai dienten. In Auschwitz
offenbarte sich das Diabolische, die Ddmonie der Macht und Technik, das
Widergottliche. Die Gebote von Auschwitz verlangen daher, sich aktiv
allem zu widersetzen, was dieses Inferno erméglichte, damit die Welt
wieder so werden kann und wieder so wird, dass in ihr die Gebote vom
Sinai gehort werden kénnen. Fackenheim schreibt :

«Jude nach Auschwitz zu bleiben, heisst eben nichts anderes, als sich
den Didmonen von Auschwitz in all ihren Erscheinungsweisen zu wider-
setzen und gegen sie Zeugnis abzulegen. Das heisst darauf zu vertrauen,
dass diese Ddmonen nicht die Oberhand gewinnen werden, kénnen oder
diirfen... Mit den Worten eines Redners bei einem Treffen Uberlebender
von Bergen-Belsen: Der Jude nach Auschwitz hat ein zweites Schema®
Jisra’el: kein zweites Auschwitz, kein zweites Bergen-Belsen, kein zweites
Buchenwald — nirgendwo auf der Welt, fiir niemanden auf der
Welt.» (56)

Dies lenkt nun schon zum nichsten Problem hiniiber, dem letzten,
dem hier abschliessend noch einige Aufmerksamkeit gewidmet werden
soll.

V.

Was heisst jiidische Existenz nach dem Holocaust ?

Der grosse russische Religionsphilosoph N. Berdjajew schrieb einmal :
«Ich erinnere mich, wie die materialistische Geschichtsinterpretation, als
ich sie in meiner Jugend zu verifizieren suchte, indem ich sie auf die Frage
nach der jeweiligen Bestimmung der einzelnen Volker bezog, im Falle der
Juden zusammenbrach, wo die Bestimmung vom materialistischen Stand-
punkt aus absolut unerklidrbar scheint. In der Tat, nach materialistischen
oder positivistischen Kriterien hitte dieses Volk schon vor langer Zeit
untergegangen sein miissen...» (57)

Nun ist dieses Volk aber keineswegs untergegangen, ‘am Jisra'el chaj!
Ja es lebt nicht nur, sondern fand zu einem neuen, staatlichen Gemein-
wesen, wenngleich es eine hier offene Frage bleiben muss, ob man Holo-
caust und Griindung des Staates Israel in einem kausalen Zusammenhang
auch in dieser theologischen Perspektive sehen kann oder darf, was E.
Fakenheim bekanntlich von Grund auf ablehnt. (58) Die Frage nach dem
Sinn jiidischer Existenz ist damit keineswegs zur Seite geschoben, sie
dringt sich vielmehr erst recht auf.

53



Bereits wihrend der Hitler-Jahre hatte sich L. Baeck Rechenschaft
eben iiber diese Frage, liber die Frage nach dem Sinn jidischer Existenz
zu geben versucht. Als Héftling in Theresienstadt hatte er jedes Stiickchen
unbeschriebenen Papiers, dessen er habhaft werden konnte, genommen,
um darauf seine Gedanken und Reflexionen zum genannten Problem
niederzuschreiben. Diese Rechenschaft hat er spiter dann unter dem Titel
«Dieses Volk — jiidische Existenz» (59) herausgegeben. Dabei ist der
Titel dieses Werkes schon die ganze Antwort. Baeck nahm den Titel aus
Jes 43,21 : «... dieses Volk, das ICH Mir gebildet habe, Meinen Ruhm wird
es kiinden ! » Israel, das jiidische Volk ist Zeuge Gottes und zugleich Bote
Gottes in dieser Welt. (60) Das ist seine Bestimmung. Darum lasst Gott
sein Volk trotz allen Leidens nicht untergehen. Darum folgt der Zer-
storung auch eine neue Auferstehung, ein neuer Anfang. (61) Nicht die
Vernichtung, die Erlosung ist Gottes letztes Wort in der — jiidischen —
Geschichte, und damit der Menschheitsgeschichte. Hochst eindriicklich
haben dies m.E. I. Maybaum und H. Wouk in Worte gefasst. I. Maybaum
schrieb:

«Es gibt einen Zusammenhang zwischen der Zerstorung des Tempels,
deren wir am 9. Av gedenken, und den sechs Millionen Toten. Wir Juden
leiden, aber unser Leiden hat einen Grund. Der Jude in der Geschichte
stellt Gottes Plan fiir die Menschheit dar. Dieser Trost bringt Demut in
unser Auge und Hoffnung in unsere Herzen. Wir sind mehr als Opfer —
wir sind ein Zeugnis Gottes, des Gottes, der die Erlésung der Menschheit
im Sinn hdt.» (62)

Dies freilich ist erst die eine Seite; denn indem das jiidische Volk
Gottes Plan fiir die Menschheit darstellt, legt es zugleich auch Zeugnis fiir
eben diesen Gott selber, fiir seine Anwesenheit, seine stdndige Gegenwart
und sein Wirken in der Geschichte. H. Wouk hat dieses Zeugesein mit den
Worten beschrieben:

«Hitler glaubte, der tédtige Apostel des Propheten Nietzsche zu sein,
der bekannte: «Gott ist tot> (...) Er begriisste den Tod des jiidischen
Gottes... als eine notwendige Stufe des Menschengeschlechtes auf dem
Wege zu einem hoheren Dasein des gottlosen Ubermenschen. Er wollte
die Axt an der Wurzel der seiner Meinung zum Untergang verurteilten
Gesellschaft und Moral anlegen. Er loste seine Aufgabe mit einer
Brillianz, die Abgriinde des Grauens eroffnete. Er tat es mit seiner Feder.
Hitler war es ernst damit...

Es starben sechs Millionen Juden. Das war der Tribut, den der Nihi-
lismus der von ihm geschaffenen Vorstellung vom jiidischen Gott brachte.

54



Wihrend der ganzen geschichtlichen Zeit hat man das eigenartige Behar-
rungsvermoégen der Juden als Zeugnis fiir die Gegenwirtigkeit Gottes im
Weltall angesehen. Wenn Gott tot war, gab es nur einen Beweis dafiir, ein
Ereignis, das diese Tatsache auf alle Zeiten hin den Menschen zur
Gewissheit werden liesse, den Tod aller Juden. Es war die Logik des
Wahnsinns, aber auf ihre Weise konnte sie nicht logischer sein. Hitler ist
wie ein Taifun voriibergegangen... Er t6tete das Judentum nicht. Wenn
wir Gottes Zeugen sind, dann lebt Gott noch !» (63)

(Manuskript abgeschlossen am 20.10.1979.)

(*) Bei dem Aufsatz handelt es sich um eine leicht iiberarbeitete und um Anmerkungen
bereicherte Fassung eines Referates, das am 22.2.1979 im Rahmen der Vortragsreihe
«Die Kristallnacht und ihre Folgen», veranstaltet von der Israelitischen Religions-
gemeinde zu Leipzig und der Arbeitsgemeinschaft Kirche und Judentum, in Leipzig

gehalten worden ist.

(37) Jewish Faith and the Holocaust, S. 31.
(38) W blasku menory (Im Schein der Menorah), (Maschinenschrift), S. 41.
(39) A.a.0.S. 35.

(40) Von Auschwitz als dem «Golgotha unserer Zeit» sprach iibrigens auch Papst Johannes
Paul II. in seiner Predigt auf dem Gelinde des ehemaligen Vernichtungslagers Bir-
kenau am 7.6.1979. Der Text der Predigt ist im Wortlaut abgedruckt in: Tygodnik
Powszechny, Nr. 24 (1586) vom 17.6.1979, S. 3.

(41) A.a.0.S. 36.

(42) Sehr gut zusammengefasst von S. T. Katz, a.a.0.S. 99-100, dessen Zusammenfassung
ich hier auch folge.

(43) A.a.O.S. 100.

(44) A.a.0.S. 31.

(45) A.a.0.S. 67.

(46) Vgl. dazu a.a.0.S. 59ff. und 87ff.
(47) E. Berkovits, a.a.0.S. 124-125.

(48) M. Susmann, Das Buch Hiob und das Schicksal des jiidischen Volkes, Freiburg 1962
(Herder-Taschenbuch).

(49) Israel — an Echo of Eternity, S. 111-112.
(50) S. dazu S. T. Katz, a.a.0.S. 98.
(51) A.a.0.S. 99.

(32) Zu dieser Antwort Ijobs vgl. auch die Erwihnung bei E. E. Urbach, a.a.0.S. 408 (NB:
Die Ubersetzungen der Luther-Bibel wie der Jerusalemer-Bibel sind an dieser Stelle —
Ijob 13,15 — falsch!).

535



(53) Sehr gut dargestellt bei L. Rubinoff, a.a.0.S. 130ff. Zur Kritik an Fackenheim s. vor
allem M. Wyschogrod, Faith and the Holocaust, in: Judaism 20 (1971), S. 286-294, der
Fackenheim gegeniiber betont: «Der Gott Israels ist ein erlosender Gott; das ist die
einzige Botschaft, die wir zu verkiinden berechtigt sind, auch wenn es in den Augen des
Unglaubens oft nicht so zu sein scheint (...) Es gibt kein Heil fsalvation), das aus dem
Holocaust hergeleitet werden konnte, kein strauchelndes Judentum kann dadurch
wiederbelebt werden, kein neuer Grund fiir das Fortbestehen des jidischen Volkes
kann darin gefunden werden. Wenn es Hoffnung nach dem Holocaust gibt, dann des-
halb, weil fiir jene, die glauben, die Stimmen der Propheten lauter sprechen, als es
Hitler getan hat, und die gottliche Verheissung iiber die Krematorien hinwegschallt
und die Stimme von Auschwitz zum Schweigen bringt. »

(54) God’s Presence in History, S. 84.

(55) L. Rubinoff, a.a.0.S. 131.

(56) Jewish Faith and the Holocaust, S. 32.

(57) Leider vermag ich dieses Zitat nicht mehr zu verifizieren.
(58) Vgl. dazu L. Rubinoff, a.a.0.S. 142.

(59) 2 Bde, Frankfurt/M. 1955-1957.

(60) Vgl. dazu auch E. Berkovits, a.a.0.S. 124-137.

(61) Das hat A. J. Heschel, a.a.0.S. 111-112, treffend beschrieben.
(62) The Fuaith of the Jewish Diaspora, London 1962, S. 196.

(63) Er ist mein Gott, Hamburg 1961, S. 361-362.

56



	Jüdisch-theologisches Denken nach Auschwitz : ein Versuch seiner Darstellung [2. Teil]

