Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 36 (1980)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Otto Kaiser, EINLEITUNG IN DAS ALTE TESTAMENT. Eine Einfithrung in ihre Ergeb-
nisse und Probleme. Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 4. erweiterte Auflage 1978.
404 S. DM 48,—.

Nur drei Jahre nach Erscheinen der «3. bedeutend vermehrte(n) und verbesserte(n)
Auflage 1975» liegt nun eine «4. erweiterte Auflage 1978» vor. Quantitativ macht die
Erweiterung nur drei Seiten aus. Kaiser hat aber sein Werk nicht nur durch die Beriicksich-
tigung neuester Literatur «erweitert». «Zum Geleit» (S. 9-12) deutet er an, wo er verindert
hat: auf dem Gebiet der Pentateuchforschung, der Altersbestimmung von Traditionen wie
Dynastie- und Zionsverheissung, der Redaktion des sog. Deuteronomistischen Geschichts-
werks, der Prophetenbiicher und des Psalters. «Bis in die neueste Psalmenforschung hinein
ldsst sich der Grundzug der jiingsten Phase der Einleitungswissenschaft auf den Nenner der
Redaktionsgeschichte bringen» (S. 10). Die Frage nach den ipsissima verba eines Propheten
ist unsachgemdss gestellt. Am stirksten zeigt sich die Veridnderung in der Umformulierung
der Uberschriften der Paragraphen 7-10; lauteten sie in der 3. Aufl. «Das Werden der Penta-
teucherzihlung auf der vorliterarischen Stufe»; «Das Jahwistische Geschichtswerk »; «Das
Elohistische Geschichtswerk » und «Die Priesterschrift», so heissen sie nun : «Das Problem
der Bedeutung der miindlichen Uberlieferung fiir die Entstehung des Pentateuchs»; «Die
Jahwistische...» ; «Die Elohistische Pentateuchschicht»: «Die Priesterliche Bearbeitung des
Pentateuchs». Es fragt sich, ob fiir die Adjektive inzwischen die Kleinschreibung angezeigt
wire! Einige Bemerkungen zu den «Schichten»: In bezug auf die «Jahwistische» neigt
Kaiser im Anschluss an H.-Chr. Schmitt (seine Marburger Habilitationsschrift ist mir nicht
zugiinglich) zu der Sicht, dass «der» Elohist als Redaktor protojahwistischer Grunderzih-
lungen zu verstehen ist, auf den eine deuteronomisch-deuteronomistische Bearbeitung und
schliesslich eine betont theologisch-jahwistische folgte (S. 84f.). Die Bearbeitungen hitten
sich dann bis in die Perserzeit erstreckt. « Vielleicht lassen wir uns in der Zwischenzeit daran
geniigen, den Jahwisten als eine Art theologische Summe des Judentums zu begreifen» (S.
88). Kann man dann die jahwistische Geschichte zusammenfassen? Hier setzt Kaiser die
neuere Urkundenhypothese voraus, wobei er allerdings in J nicht eine «Quelle» aus der
salomonischen, sondern aus der nachexilischen Zeit sieht (N uyn 24,15-19.20-23 ist moglicher-
weise eine «kleine friithhellenistische Apokalypse» S. 87). In E sieht der Verf. eine «Bearbei-
tungsschicht» zwischen Gen 20 und Ex 3 aus dem 6: oder 5. Jh. ; «der Elohist» ist allerdings
auch «Erzidhler». Ob Gen 22 — ein «Meisterstiick elohistischer Erzidhlkunst» (S. 100) —
unter Voraussetzung der neueren Urkundenhypothese tberhaupt «elohistisch» ist, ist
fraglich. Eine Art «theologischer Jahwist» diirfte die letzten Akzente gesetzt haben (V. 11
und 14). Ist P eine Redaktionsschicht (S. 102ff.), die die vom «deuteronomistischen Ge-
schichtswerk » geschaffene Chronologie nach riickwirts bis zur Schdpfung verlangerte (S.
106), so miisste P(g) eigentlich zeitlich auf Dt folgen (anders Kaiser S. 108). Es wire unbillig,
ja geradezu undankbar, Kaiser Unausgeglichenheiten vorwerfen zu wollen. Sie haben ihren
Grund im gegenwirtigen pluralistischen Stand der Forschung, der m.E. erfreulicher ist als
wenn eine Schule «herrscht» und ein paar Aussenseiter zu spét anerkannt werden. Eine
Gefahr in der Pentateuchforschung scheint mir darin zu bestehen, dass ein literarkritisches
oder redaktionsgeschichtliches oder sonstiges «Modell», gewonnen an einem begrenzten
Textbereich, vorschnell zum Prinzip des ganzen erhoben wird. Aber auch eine gegenliufige
Fragestellung ist geboten: Wie lisst sich die Geschichte der Entstehung des «Kanons» (S.
363-371) nach riickwirts unter Beachtung von Gruppierungen und Stromungen im Friih-

27



judentum in die «Redaktionsgeschichte» hinein verfolgen? Das Resultat aller «Redak-
tionen» war schliesslich der «Kanon». Im folgenden soll noch auf einige Kleinigkeiten auf-
merksam gemacht werden: S. 55, Fussnote 5 miisste es «E. B. Tylor» (statt «Taylor»)
heissen; S. 84: «stellt sich ... so dar» (statt «da»); S. 88: «Araba» (statt «Aqaba»); S. 90
miisste vor «Gn 4» ein Punkt stehen (statt Bindestrich); S. 101 : «Obermundschenken» (statt
«... schenks») wie auf S. 102. Im Abkiirzungsverzeichnis biblischer Biicher und Quellen (S.
378f.) musste «EP» (vgl. S. 108) = «Elephantine-Papyri» aufgefiihrt werden. Aufgrund des in
Sach 1,4; 7,7 geprigten Begriffes «die fritheren Propheten» sollte im Hinblick auf die
Einteilung im hebrdischen Kanon auch von der «fritheren» bzw. «spéteren» Propheten die
Rede sein (S. 364). Zum Schluss eine Bitte an den Verf.: in einigen Jahren eine 5. verdanderte
und vermehrte Auflage folgen zu lassen!

Herbert Schmid.

Odil Hannes Steck (Hrsg.), ZU TRADITION UND THEOLOGIE IM ALTEN TESTA-
MENT. Biblisch-theologische Studien 2. Neukirchener Verlag 1978. 112 S. DM 18,—.

Das Heft enthilt die urspriinglich deutsche Fassung folgender Beitrige, die in D. A.
Knight (ed.), Tradition and Theology in the Old Testament, Philadelphia 1977, in englischer
Ubersetzung erschienen sind: R. Smend, Uberlieferung und Geschichte. Aspekte ihres
Verhiltnisses (S. 9ff.); O. H. Steck, Stromungen theologischer Tradition im Alten Israel (S.
271f.), W. Zimmerli, Die kritische Infragestellung der Tradition durch die Prophetie (S. 57ff.)
und H. Gese, Tradition und biblische Theologie (S. 87-111). Im Vorwort (S. 5f.) deutet St.
an, worum es in diesem Heft geht und was die einzelnen Beitrige miteinander verbindet:
«Neue Wahrnehmungen Jahwes erfolgen nicht in geistiger Isolation, sondern bilden sich im
Rahmen einer vorgeprigten geistigen Welt Israels mit mannigfachen Traditionen und theo-
logiegeschichtlichen Stromungen, kniipfen an sie an und durchbrechen sie... Diesem eigen-
tiimlichen Verhiltnis zu Vorgegebenem bei der aktuellen Wahrnehmung Jahwes in den theo-
logischen Uberlieferungen Israels sind die vier Beitrige dieses Bandes unter verschiedenen
Aspekten gewidmet...» Fragwiirdig erscheint mir der einleitende Satz: «Das Alte Testament
ist nicht das Werk ingenitser Einzelautoren. Es ist ein Traditionswerk ». Dass aber das Tra-
ditionswerk auch von «inspirierten» Einzelautoren getragen wird, diirfte zweifelsfrei sein.

Im folgenden sei auf die Beitriige von Steck und Gese besonders eingegangen. Es verdient
hochste Anerkennung, dass sich Steck bemiiht, Uberlieferungsgeschichte, Traditionsge-
schichte und Redaktionsgeschichte unter Beriicksichtigung der jeweiligen «geistigen Welt»
— auch die wirtschaftliche usw. spielt eine grosse Rolle! — zu betreiben. Dabei stellt er als
«Langzeitig intakt und lebendig gebliebene(n) Traditionsbereich(e)» (S. 39) folgende Haupt-
stromungen theologischer Tradition im Alten Israel heraus: die auf Jerusalem konzentrierte
Kult- und Weisheitstradition, die in sich vielfaltige prophetische Tradition und die in
Landjuda herrschende deuteronomisch-deuteronomistische Tradition» (S. 47). Gibt es noch
weitere Stromungen ? M. E. spricht manches dafiir, dass die Viterreligion, die mit der Jahwe-
religion in Beziehung trat, vor allem in halbbéduerlichen Kreisen und als «personliche
Frommigkeit» (Albert) im Hintergrund eine Rolle spielte und dann in exilischer Zeit stiarker
in den Vordergrund trat. In «Landjuda» vorhandene Stromungen diirften durch das in Jeru-
salem ansissige « Volk des Landes», das wohl auch aus Benjaminiten u.a. mit nordisraeliti-
schen Traditionen bestand, in Jerusalem vorhanden gewesen sein. Geistige Strémungen
waren sicherlich gruppeniibergreifend, wobei einzelne Gruppen, wie z.B. «Priester» — von
den Leviten einmal ganz abgesehen — in sich uneinheitlich waren. Ob man von einer
«prophetischen Stromung» sprechen kann? Sicherlich gab es spiter eine eschatologische
Strémung, die andere Stromungen rezipieren konnte (z.B. der ingenidse Deuterojesaja). Eine
priesterlich theokratische Strémung konnte durchaus eschatologisch-apokalyptisch werden,

28



wenn z.B. der Kult empfindlich gestort wurde (vgl. Daniel). Neben der Erarbeitung und
Differenzierung von Strémungen ist das Verhiiltnis von Strémungen und Trégern derselben
zu erforschen, wozu St. den Weg gewiesen hat. Nach Gese verschafft sich die Offenbarung
«allein in der Traditionsbildung... ihr Organ» (S. 102). Auch die Kanonbildung versteht der
V1. traditionsgeschichtlich : «... es gab vor dem Neuen Testament gar kein abgeschlossenes
Altes Testament, und unter der Voraussetzung, dass die neutestamentliche Traditionsbil-
dung nicht grundsitzlich abgewiesen wird, kann iiberhaupt nur von einem einzigen
Traditionsprozess gesprochen werden, an dessen Ende und Ziel das Neue Testament tritt.
Eine biblische Einheit ist nicht erst kunstvoll durch die exegetische Inbezugsetzung von
Altem und Neuen Testament herzustellen, sondern aufgrund der Traditionsgeschichte von
vornherein gegeben... Ein Unterschied zwischen dem Alten und dem Neuen Testament
besteht nur insofern, als das Neue Testament das Ziel und Ende, das Telos des biblischen
Traditionsweges darstellt... Eine prinzipielle Ablehnung der Einheit der biblischen Tradition
muss vom nachchristlich-jiidischen Gesichtspunkt aus erfolgen, weil die Legitimitéit der neu-
testamentlichen Traditionsbildung zuriickgewiesen wird» (S. 106f.). Gese sieht mit Recht,
dass «biblische Theologie» (AT und NT erfassend) das Verhiltnis von Judentum und
Christentum betrifft: «Man miisste anerkennen, dass das Verhiltnis nicht ein Nebenein-
ander, sondern ein Ineinander ist, das Christentum miisste sich als alt-neues Israel erkennen
und sich auch mit der alttestamentlichen Erfahrungsgeschichte identifizieren, das Judentum
miisste erkennen, dass es seinen Weg nicht am Christentum vorbeigegangen ist, sondern
bewusst eine Wartestellung von der messianischen Begegnung bezogen hat» (S. 109). Damit
wird deutlich, dass eine christliche gesamtbiblische Theologie einen religionssoziologischen
und religionspolitischen Aspekt hat. Diesen hat die christliche Theologie schon immer
gehabt; allerdings betrachtete sie sich als Anwiltin der «Erfiillung», des « Telos.» usw., was
gegeniiber dem Judentum zu einer triumphalistischen Haltung beitrug. Eine Aufgabe gesamt-
biblischer Theologie ist zweifellos die, unter Beachtung der Nichtverwerfung und Eigen-
stindigkeit des alt-neuen «Israel» (vgl. Rom 9-11) das Ineinander von AT und NT entspre-
chend zu erforschen. Ein «kanonischer» Ansatz ist auch damit gegeben, dass die reformato-
rischen Kirchen den «pharisdischen» Kanon iibernommen haben. Gewiss sind Texte nicht
auf Grund der Wirkungsgeschichte so oder so auszulegen. Die Nachgeschichte ldsst aber
Aussagen und Gewichtungen in Texten erkennen, die sonst vielleicht nicht entdeckt werden.
Alle, die sich um eine gesamtbiblische Theologie bemiihen, sollten sich auch der Gefahren
dieses Unternehmens bewusst sein.

Herbert Schmid.

Sven Tengstrém, DIE HEXATEUCHERZAHLUNG. EINE LITERATURGESCHICHT-
LICHE STUDIE. Coniectanea Biblica, Old Testament Series 7. CWK Gleerup, Lund
1976, 187 S.

Diese von Hannelore Zeitler fliissig iibersetzte Dissertation (Uppsala 1976) gliedert sich
nach der Einleitung in folgende Hauptabschnitte: I. Der Einleitungsabschnitt, Gen 11,27-
13,18 (S. 25ff.); II. Sichem in der Erzihlung des Hexateuchs (S. 37ff.}; III. Sichem und die
Stimme Israels (A. Die Josephstimme S. 48ff.; B. Die Rahelstimme S. 58ff.; C. Die. zwolf
Stimme S. 66ff.); IV. Das literarische Hauptthema: Die Verheissungen an die Viter (S.
102ff.). S. 163-167 wird in einer Ubersicht der « Umfang der Grunderzihlung» geboten, z.T.
mit Ubersetzungen aus Ex 14; Dtn 34 und Jos 1f. Literatur-, Abkiirzungs- und Bibelstellen
verzeichnisse schliessen die Monographie ab. In der «Einleitung» ldsst nach einem knappen
Forschungsbericht iiber die literarkritische Quellentheorie und die form- und iiberlieferungs-
geschichtliche Kompilationstheorie der Unterabschnitt» C. Eine literaturgeschichtliche Er-

29



weiterungstheorie», die Absichten des Verf. erkennen (S. 7-16): T. wendet sich gegen
Gunkel, nach dem sich «die alte Zeit» mit «ganz kleinen Schopfungen» begniigt habe ; in
Auszug, Wiistenwanderung und Landnahme (Hexateuch!) sieht er vielmehr ein Kontinuum ;
weiter ist er der Ansicht, dass die Rolle der miindlichen Uberlieferung vor allem von skandi-
navischen Forschern iibertrieben wurde ; ein literarisches Schaffen ist auch in Israel fiir die
ilteste Zeit moglich. Im Anschluss an Eissfeldt unterscheidet er zwischen der kleinsten
literarischen und kleinsten stofflichen Einheit und fragt, «ob die stofflich begrenzten
Einheiten in erster Linie als Teile von urspriinglichen und bedeutungsvollen literarischen
Zusammenhiéngen zu deuten sind» (S. 9). Im «kleinen Credo» (von Rad) sieht T. eine
Zusammenfassung einer grosseren ECrzidhlungstradition. Im Hinblick auf die Teilung
Tetrateuch — deuteronomistisches Geschichtswerk entscheidet sich der Vf. dafiir, dass der
«Hexateuch» als urspriingliche Einheit anzuerkennen sei. «So ergibt sich die Aufgabe, den
Hexateuch — unter Ausschluss der Gesetzestexte — von neuen Gesichtspunkten aus zu
untersuchen. Wenn ich die vorliegende Studie als literaturgeschichtlich bezeichne, so bedarf
dies einer Erklidrung: Die Texte werden nach rein literarischen Gesichtspunkten be-
handelt...» (S. 12), also nicht iiberlieferungs- oder traditionsgeschichtlich ; auch die neuere
Urkundenhypothese will der V. ausser acht lassen. Er erschliesst ein episches Werk in
Zentralpalédstina vor der Zeit der Konige, weil u.a. Verhiltnisse der Konigszeit keine Rolle
spielen, die Rahelstimme im Mittelpunkt stehen, nicht etwa Juda (nur in Gen 38 und Jos 7),
die Jakob- und Josepherzihlungen, auch die Landnahmeerzihlungen mit Zentralpalistina
verkniipft sind und schliesslich Sichem das Zentrum der Josephstimme ist. « Wir nehmen
daher an, dass eine grosse Israelsage gerade in Sichem oder in dessen Néhe, spéitestens zur
Zeit kurz vor der Griindung des Konigtums, vielleicht in der ersten Hilfte des 11.
Jahrhunderts entstanden ist» (S. 14).

Aus Raumgriinden ist es hier unmoglich, den Umfang dieser «Sage» (siehe Ubersicht S.
163ff.) zu skizzieren. Statt dessen einige Bermerkungen und Fragen: M. L. wire es metho-
disch richtig, «moglichst voraussetzungslos» (wie der Vf. mehrmals schreibt) sowohl vom
Gesamtzusammenhang als auch von der kleinsten LEinheit an die Texte heranzugehen, am
besten beim gleichen Text einmal vom Zusammenhang her, ein andermal von der kleinsten
Einheit her. Wichtig ist die Feststellung, dass Jerusalem kaum eine Rolle im Hexateuch spielt.
Dennoch ist folgende Aussage m.E. fragwiirdig : « Obwohl die Traditionen von Abraham und
Isaak urspriinglich mit Siidpaléstina verkniipft sind, deutet manches darauf hin, dass sie ihre
literarische Gestalt in Zentralpalédstina erhalten haben» (S. 14). Bei Isaak wiirde ich auch
einen Zusammenhang mit Israel und Joseph annehmen (vgl. Gen 46). Bei Abraham zeigen
sich jedoch zwar nicht Jerusalemer (abgesehen von Gen 14), doch judiische Interessen,
insofern als er vor Israel, Jakob und Isaak in Sichem, Bethel und Beerseba wirkte. «Judiisch»
muss nicht «projerusalemisch» sein, wenn etwa das «Volk des Landes» ein Triger der
Abrahamstoffe gewesen sein sollte. Ob das Deboralied keine Auskunft «iiber die gesamt-
israelitische Gemeinschaft als solche» (S. 81) gibt, ist doch sehr fraglich. Vielleicht gab es vor
oder neben dem Zwolfersystem zur Bezeichnung der Totalitidt auch ein Zehnersystem (vgl.
Dodekalog und Dekalog), das damals mit der geschichtlichen Gegebenheit sogar iiberein-
gestimmt hétte. Beachtlich ist iiberhaupt im A.T., das Beharren auf dem urspriinglich mit
Sichem verbundene «lIsrael», obgleich diese Stadt (abgesehen von 1Ko6n 12) in der
politischen Geschichte der Konigszeit keine besondere Rolle spielte. auch religios im Nord-
reich von Bethel in den Schatten gestellt wurde. Darauf macht T. mit Recht wiederum
aufmerksam und es ist zu hoffen, dass seine Arbeit entsprechende Beachtung findet, wenn
auch sein ganzheitlicher methodischer Ansatz von vielen heute nicht vertreten wird. Als
«Gegenprobe» ist diese literaturgeschichtliche Monographie interessant, zumal sich Uber-
lieferungsgeschichte nicht ausschliessen ldsst.

Herbert Schmuid.

30



Horst Seebass, GESCHICHTLICHE ZEIT UND THEONOME TRADITION IN DER
JOSEPH-ERZAHLUNG. Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn 1978, 152 S., DM 48,—.

Etwas schwer verstindlich ist die Absicht der Studie : «die Joseph-Erzihlung der Genesis
als das Ergebnis altisraelitischer Geistesgeschichte durchsichtig zu machen, das als Ergebnis
theonome Tradition geworden ist» (Vorwort S. 7). Gemeint ist sicherlich, dass die Joseph-
Erzihlung als Ergebnis altisraelitischer Geistesgeschichte theonome Tradition geworden ist.
Der Verf. verfolgt sein Ziel in 8 Kapiteln: § 1 Die literarische Disposition der Joseph-
Erzihlung (S. 9f.): § 2 Das Problem der literarischen Sonderstellung (S. 18ff.); §3 Joseph als
zweiter Mann Agyptens (S. 42ff.); §4 Die Entstehung der vorpriesterlichen Joseph-Erzdhlung
(S. 64ff.); §5 Rekonstruktion von Jahwist und Elohist (S. 79ff.); §6 Uberlieferungsgeschichte
der vorpriesterlichen Joseph-Erziihlung (S. 94ff.); §7 Historische und geistesgeschichtliche
Einordnung (S. 114ff.) und §8 Joseph-Erziihlung und Erwihlungsglaube (S. 136ff.). Ab S.
143ff. schliessen sich Bibelstellen und andere Register an.

Wie die Ubersicht zeigt, vertritt Seebass die in Gen 37ff. im besonderen und heute auch
im allgemeinen abgelehnte oder wenigstens umstrittene Urkundenhypothese. Die Aus-
einandersetzung mit der Marburger Habilitationsschrift von H.-Chr. Schmitt, Literarkritische
Studien zur vorpriesterlichen Josephsgeschichte (S. 11, Anm. 17), kann nicht gut verfolgt
werden, da diese Monographie noch nicht gedruckt vorliegt. Bemerkenswert ist des
weiteren, dass S. aus der Josephsgeschichte Gen 38 und 48f. nicht als tiberlieferungsge-
schichtlich oder literarisch sekundir herauslost, sondern Gen 37-50 als dispositionelle
Einheit betrachtet: 1. Ouvertiire mit Verwicklung Gen 37; II. Nebenthema Gen 38,
Profilierung Judas als selbstiindige Kraft; III. Bedingung zur Losung der Verwicklung Gen
39-41... 1V. Erster. Schritt zur Losung 42,1-45,24; V. Zweiter Schritt zur Losung 45,25-47,12,
Wiedervereinigung mit dem Erzvater; VI. Vorhalt vor dem Hohepunkt 47,13-26... VII.
Hohepunkt 47,27-50,14, Das Erbe des sterbenden Vaters ; VIIL. Schluss 50,15-26 (S. 12; zum
vorpriesterlichen Bestand siehe Ubersicht S. 62). Aus der Disposition zieht der Verf. den
Schluss, «dass in der Joseph-Erzihlung kein Anhingsel zur Vitertradition, sondern ihr wirk-
licher Abschluss vorliegt, — der freilich in ganz ungewohnlicher Weise gestaltet ist» (S. 16f.).
M. E. ist es gut, die Josephsgeschichte nicht von vorneherein als «Anhéngsel» oder bloss als
«Briicke » zwischen Viter- und Mosetradition zu werten.

Es ist hier nicht moglich, auch nur die wichtigsten Beobachtungen und Ergebnisse der
Studie zusammenzufassen. Beachtlich ist z.B. der Exkurs zur sog. « Hungersnotstele» von der
Insel Sehel bei Assuan (S. 26-41). Anerkennenswert ist iiberhaupt das Bemiihen des
Verfassers, immer wieder geschichtlichen Boden unter den Fiissen zu gewinnen. Dass es
dabei nicht ohne Spekulationen abgeht, ist nicht verwunderlich; dies ist in fast allen
Disziplinen der alttestamentlichen Wissenschaft, z.B. auch in der Redak'tionsgeschichte, der
Fall, wie das gegenwiirtige panta rhei erkennen lisst. Erfreulich ist, wenn sich Aussagen des
Verfassers mit eigenen Vermutungen beriithren oder decken, wie etwa die Feststellung, dass
in Ephraim und Manasse ausser Israel/Jakob auch Joseph als Stammvater verehrt wurde (S.
65, Anm. 5); m.E. standen Israel und Joseph in Beziehung, bevor die Gleichsetzung des
€rsten mit Jakob vollzogen wurde. In Gen 26,2a ist auffallend, dass Isaak bei einer
Hungersnot nicht nach Agypten ziehen soll; gewdhnlich wird hier — im Gegensatz zu
26,1.15.18 — ein impliziter Bezug auf Abraham (Gen 12,10ff.) angenommen. Dies muss aber
nicht so sein. Die Isaaksippe konnte iiber Beerlachajroi (Ismaelstitte!) Beziehungen nach
Agypten gehabt haben, oder auch dort gewesen sein. Gen 46,1 legt nahe, dass es im Bereich
der Rahelstimme einmal eine Genealogie Isaak-Israel-Joseph gegeben hat (zu S. S. 96;
110ff.). Die Bedeutung von Beerseba fiir das Nordreich wiire dann — abgesehen von einer
Abwanderung Simeons aus Sichem nach Beerseba (Gen 34) nicht verwunderlich. Ein
Exodus-Erlebnis verschiedener Gruppen wire eine Voraussetzung zur Rezeption des Exodus

a1



der Mosegruppe durch Jahwe gewesen (vgl. die « Viter» in Agypten). Im Hinblick auf den
«historischen Kern» formuliert S. vorsichtig: «Es ist nicht unglaubwiirdig, dass ein
urspriinglicher kleiner Teilverband des spiteren Hauses Joseph mit dem historischen Joseph
im Land Gosen in Berithrung kam und nach seinem Tode fiir eine Grabanlage bei Sichem in
Paldstina sorgte. Die Tradition dieser Gruppe war demnach von Anfang ein Zyklus,
beginnend mit der Einsetzung Josephs durch den Pharao, endend mit der Uberfiihrung der
Gebeine Josephs durch «Verwandte» die Joseph als Hungernde begegnet waren» (S. 115).
Manchen mogen diese Sétze zu historiristisch vorkommen. Es wire aber schade, wenn die
iiberlieferungsgeschichtlich-geschichtlichen Bemiihungen von S. nicht die gebiihrende
Beachtung finden.

Herbert Schmid.

Kydosti Hyvirinen, DIE UBERSETZUNG VON AQUILA, Coniectanea Biblica, Old Testa-
ment Series 10. CWK Gleerup, Lund 1977.

Diese Dissertation aus Uppsala (1977) ist leider in einem oft schlechten bis unverstind-
lichen Deutsch geschrieben, wie das abschliessende Zitat erkennen ldsst. Warum wurde sie
vor der Drucklegung nicht von Fachleuten sprachlich iiberarbeitet? Im ersten Teil seiner
minutiésen Abhandlungen geht der V{. auf Zeitgeschichte, Person Aquilas, seine Quellen,
die bisherige Forschung und die Zielsetzung der vorliegenden Arbeit ein (S. 9ff). Im zweiten
Teil (S. 15ff) bietet er Aquila-Texte in Auswahl (mit parallel abgedrucktem hebrdischen
Text) und geht dann auf die nota accusativi, das Personalpronomen der 1. Person Singular,
den Artikel, die Nomina divina, pronominale und reziproke Konstruktionen und Uber-
setzungen von Etymologien ein, auf die eine Zusammenfassung folgt (S. 5 miisste verbessert
werden in: «... des zweiten Teiles... 41»). Im umfangreichen dritten Teil (S. 43ff.) werden
Prépositionen, Konjunktionen, Substantive, Verben, Infinitivformen, Partizipien, asynde-
tische Ausdriicke, Kasussyntax der Verben und weitere Pronomina abgehandelt, auf die eine
Ubersicht iiber den zweiten und dritten Teil folgt. Im vierten Teil (S. 88ff.) geht es um die
LXX-Ubersetzung des Ecclesiastes, um 3.Rg. 14,1-20 und um das Verhiltnis zum masore-
tischen Text. Auf eine Gesamtzusammenfassung (S. 111ff.) folgen Literaturverzeichnis und
Bibelstellenregister.

Aus der Zusammenfassung sei folgendes referiert: Aquila war Hellene aus hoherer
gesellschaftlicher Schicht, der wihrend der Bauarbeiten an der Aelia Capitolina = Jerusalem
(nach 135 nChr) zum Christentum iibertrat. Wegen astrologischer Aspirationen exkommuni-
ziert wurde er jiiddischer Proselyt und als solcher von Rabbi Akiba im Hebrédischen und in der
Exegese unterrichtet (Frage: wie lange war das moglich, wenn Akiba um das Jahr 135 den
Meirtyrertod starb?). Die Wortwortlichkeit seiner Ubersetzung beleuchten die Widergaben
der nota accusativi, des Pronomens der 1. Person Singular und die Nichtiibersetzung des
Tetragrammatons (in althebriischer Schrift aufgefiihrt). Hebrdische Worter werden immer
mit den gleichen griechischen Aquivalenen wiedergegeben: sogar etymologische Verbin-
dungen sollten erhalten bleiben. Dieses Konkordanzprinzip ist jedoch zu nuancieren: in
syntaktischer Hinsicht war Aquila nach Moglichkeit um ein gutes Griechisch bemiiht, so dass
im ganzen der «Anteil des sprachlich guten Stoffes... mehr als frither hervorzuheben ist» (S.
112). Die LXX-Version von Eccl., die in der Regel Aquila zugeschrieben wird, stammt nicht
von seiner Hand. Sie ist wohl nach 70nChr geschaffen worden, als palistinische Rabbinen die
Lesung des Buches Baruch beim Laubhiittenfest durch die Rolle des Predigers Salomo (Eccl.)
ersetzen wollten. Die Aquila zugeschriebenen Hexapla-Fragmente gehen zu einem grossen
Teil auf ihn zuriick, auch 3.Rg. 14,1-20 (in der Inhaltsiibersicht steht 1-10!); die asterisierten
Zusitze stammen jedoch aus zwei oder drei anderen Quellen. Die hebriische Grundlage der

A



Ubersetzung Aquilas steht dem textus receptus, also dem Masoretischen Text, sehr nahe.
Anders verhilt es sich bei der Randmasora. Und dazu der letzte Satz des Verfassers in seiner
Zusammenfassung : «Die Randnotizen ermdglichen nicht ebenso geradlinige Schliisse iiber
den Originaltext, aber keine grossere Abweichungen, zur Anzahl oder zur Umfassung,
konnte man auch unter ihnen beobachten » (S. 113).

Herbert Schmid.

Ernst Jenni, LEHRBUCH DER HEBRAISCHEN SPRACHE DES ALTEN TESTAMENTS.
Verlag Helbing & Lichtenhahn, Basel und Stuttgart 1978, 392 S.

Dieses Lehrbuch ist der Nachfolger des «Hollenberg». Nach Vorwort, Inhaltsverzeichnis
und Einleitung enthilt es 30 Lektionen (S. 19-322), auf die Vokabulare Hebriisch-Deutsch
und Deutsch-Hebriisch mit allen Vokabeln, die im AT 20mal und hédufiger vorkommen (mit
Angabe der Lektion) folgen. Daran schliessen sich ein Vokabular der Eigennamen, ein
8rammatischer Index (S. 370-379) und ein Bibelstellenregister (S. 380ff.) an. Ein Uberblick
auf S. 8f. lasst die « Verteilung das grammatischen Stoffes auf die Lektionen» im Hinblick auf
Schrift- und Lautlehre (Lektion 1-4), auf Verben, Nomina und Syntax erkennen. In jede
Lektion sind die drei letztgenannten Elemente integriert. Dem starken Verbum sind die
Lektionen 5-14 mit der Repetitions-Lektion 15 gewidmet, den laryngalen Verben die
Lektionen 16-19 und den schwachen Verben die Lektionen 20-29 mit der Repetitions-Lektion
30. Abgesehen von den Repetitionen wird der Wortschatz ab Lektion 16 in lexikalischen
Sachgruppen wiederholt. Ausser 14 zusammenhingenden Texten aus dem AT kommen in
Lektion 28f. die Siloah-Inschrift, das Lachisch-Ostrakon II und IQS 1,1-15 unpunktiert vor;
sonst bestehen die Ubungstexte — von Namen und Einzelwértern in Lektionen 1-4
abgesehen — aus Sitzen, z.T. abgekiirzten, aus dem AT (mit hilfreichen Fussnoten).
Betrachtet man dieses Lehrbuch unter didaktischen Gesichtspunkten, so ist positiv
festzustellen, dass vor allem durch das Prinzip der «Haufigkeit im AT» das Lernziel
«leichtere bis mittelschwere Texte aus allen Teilen des Alten Testaments lesen und
verstehen zu kénnen» (S. 11) erreicht wird. « Was hier nicht erstrebt werden soll, ist einmal
die aktive Beherrschung der Sprache mit dem Ziel der Ubersetzung aus dem Deutschen ins
Hebriiische (ﬂbungsaufgaben in diese Richtung dienen nur zur Kontrolle und Befestigung
des Er ernten...), sodann die gleichzeitige Aneignung des modernen Hebréischen... Fiir die
Beschiftigung mit einer lebenden Sprache miissten andere Methoden des Sprachunterrichts
angewendet werden...» (S. 11). M. E. fragt es sich, ob bei Beibehaltung des Lehrgegen-
Standes, ndmlich des Biblisch-Hebriischen, didaktische Verbesserungen méoglich oder not-
wendig sind. Negativ fillt auf, dass bei den Ubungssitzen (von den zusammenhingenden
Texten abgesehen) das Prinzip der Ganzheit zu kurz kommt. Der Rezensent muss gestehen,
dass er einige stark abgekiirzte Einzelsitze nur deswegen auf Anhieb herausgebracht hat,
weil ihm der Kontext einfiel. Lernenden kann man nachhelfen, indem man den Zusammen-
hang als Hintergrund darstellt. J. hitte sicherlich zusammenhidngende Texte fiir die
Lektionen 1-14 im AT gefunden, wenn es dafiir geeignete gibe. Infolgedessen meine ich, dass
Man unter Beachtung des Prinzips «so biblisch wie moglich und so frei wie notig» zusammen-
hﬁngende hebriische I"Jbungstexte verfassen sollte, auch wenn ein aus der Totenwelt herauf-
beschworener alter Israelit sich vielleicht anders ausdriicken wiirde. Der Rezensent meint,
«Schrift- und Lautlehre » im Unterricht ziemlich rasch dadurch erarbeiten zu kénnen, dass er
Anfangskapitel aus einem einsprachigen Ivrit-Lehrbuch verwendet; sicherlich lassen sich
gegen diese Kompromisslésung Einwinde erheben. Auch gegen folgenden Rat: Schon als
Student erfuhr ich, wie unterschiedlich die Aussprache von Philologenhebriisch in
verschiedenen Lindern ausfillt. Infolgedessen halte ich eine anndhernde Ivrit-Aussprache

33



(mit Unterscheidung der verschiedenen Sch®wa ¢twa) fiir wilnschenswert. Noch eine Bitte an
den Verfasser: ausser dem (etwas versteckten) Paradigma des starken Vprbums (S. 320f.),
sollten Gesamtparadigmata der laryngalen und schwachen Verben zur Ubersicht geboten
werden.

Herbert Schmid.

Rivka Horwitz, BUBER'S WAY TO «I AND THOU». An historical analysis, and the first
publication of Buber's lecturers: «Religion als Gegenwart». Lambert Schneider Verlag,
Heidelberg 1978. 294 S.

Rivka Horwitz enseigne depuis de nombreuses années la pensée philosophique de
Martin Buber et de Franz Rosenzweig a I'Université hébraique de Jérusalem. Ce livre est le
résultat de ses recherches dans les archives Martin Buber, de ses réflexions sur les origines de
la pensée dialogale dans les années 1918-1923, et de son enseignement.

Il comporte deux parties.

— La premiére partie contient 8 conférences de Buber: «Religion als Gegenwart»
(RaG) éditées pour la premiére fois, et leur présentation par R. H.

— La deuxiéme partie est une analyse historique de la genése de «/ch und Du» (IuD) de
Martin Buber.

I. Buber a donné ces huit conférences a la «Freies Jidisches Lehrhaus» de Francfort
entre le 15 janvier et le 12 mars 1922 a l'instigation de Rosenzweig. Ce fut la I'élaboration
ultime de IuD qu'il était alors en train de composer.

Il commence par analyser les multiples fagons de considérer la religion au début de ce
siécle et a la fin du siécle dernier, époque ou la religion est avant tout considérée comme
fonction; que cette fonction soit culturelle, €thique, psychologique ou autre, ce a quoi B.
s'oppose avec vigueur :

La religion est présence ou elle n’est pas.

Mais qu'est-ce que cette présence? B. analyse alors les différentes maniéres de nous
comporter avec le milieu qui nous entoure.

On peut établir avec le monde une relation utilitaire ; le monde est alors un «cela», sans
lequel I'homme ne peut vivre, mais dans lequel il n’est pas pleinement homme.

Mais il y a une autre relation possible avec le monde ; c’est la relation désintéressée, celle
dans laquelle un Je communique avec un Tu. De telles relations touchent un absolu; aussi
sont-elles des moments culminants dans une vie humaine, mais elles ne peuvent durer.

Ces moments éphémeéres sont déja le Royaume de Dieu : ils ont valeur réedemptrice. Seul

Dieu est le « Tu» qui ne peut jamais devenir un «cela» et vers Lequel convergent toutes les
relations Je-Tu réalisées dans le monde.

Or bien souvent les religions ont réduit Dieu a un «cela» lointain, alors qu’ll est
Présence, et que de sa relation avec cette Présence I'homme sort différent; il y regoit cette
force nouvelle dont parle Is. 40,31.

B. termine sur une description de la communauté des croyants dont le centre est Dieu et
qu'il faut réaliser dans le monde par des relations Je-Tu.

34



II. Dans la deuxiéme partie du livre R. H. analyse a partir de I'esquisse de ce qui allait
devenir «IuD» le chemin parcouru par Buber. Cette esquisse, (découverte par R. H. dans les
archives Buber) date de 1918, période ol Buber se consacrait entiérement a I'étude du
Hassidisme.

Le titre en est: «Das Gegeniiber und das Dazwischen». (La Présence et I'obstacle).
Théme hassidique, cet «obstacle» va devenir dans RaG le monde du «cela».

Mais alors que dans RaG la parole, le dialogue, n’ont encore qu'une fonction secondaire,
R. H. montre que leur importance devient centrale dans la rédaction ultime de IuD.

La pensée dialogale de Buber ne s’est pas forgée dans l'isolement. A la méme époque
paraissent en effet plusieurs livres allant dans la méme direction:

— en 1919 « Religion der Vernunft» de Hermann Cohen ;
— en 1921 « Das Wort und die geistigen Realititen » du catholique autrichien Ferdinand
Ebner,

— et «Der Stern der Erlésung » de Franz Rosenzweig.

Buber toutefois avait peu d'affinité avec Cohen, mais il avait pris connaissance avec
Intérét, semble-t-il, d’extraits du livre d’Ebner, car R. H. trouve des traces de son influence
dans RaG.

Mais c’est surtout dans un dialogue vivant avec Franz Rosenzweig a partir de décembre
1921 (date a laquelle Buber n'avait pas encore lu «Der Stern») que la pensée de Buber
s'affirme dans sa plénitude.

Grace a des extraits de leur correspondance, R. H. nous montre la rencontre de ces
deux grands penseurs juifs, leur discussion a propos du monde du «cela» (qui pour
Rosenzweig est loin d'étre négatif) ainsi que leur préoccupation commune : le constat de la
banqueroute du rationalisme juif du 19e siécle, et leur recherche d’une foi et d’'une vie
authentiques.

IuD veut étre une réponse au cri d'une génération suffoquée par les machines, les
Institutions et les techniques, et qui cherche désespérément la vraie vie.

Enfin R. H. souligne que le message d'IuD de Buber n’était pas seulement adressé a ses
fréres juifs, mais aussi au monde chrétien.

En conclusion on peut dire que R. H. nous fait assister avec clarté et conviction au début
de ce qu'on a appelé «une nouvelle révolution Copernicienne» : notre relation avec I'Absolu
fonde I'absolu de nos relations.

Martine de Morant.

Heinz Kremers, JUDENMISSION HEUTE? Von der Judenmission zur briiderlichen Soli-
daritdt und zum 6kumenischen Dialog, Neukirchener Verlag, 1979, 80 S. DM 9,80.

Fragezeichen und Untertitel lassen erkennen, worum es Kremers positiv geht. Das
Negative kommt auf der letzten Seite zum Ausdruck : « Wir diirfen dieses Wort (= Juden-
mission) ... nicht mehr als Bezeichnung des christlichen Zeugnisses gegeniiber dem jiidischen
Volk gebrauchen... Alle Judenmissionsgesellschaften miissen aufgelost werden, auch die-
jenigen, die sich nicht mehr so nennen und dennoch neben anderen Aktivititen (Hilfe fiir
Israel, Belehrung des Christen iiber das Judentum usw.) Aktivititen entfalten, deren
Intention die Bekehrung von Juden zum Christentum ist.» Diese Forderungen klingen fiir

39



einen, der nie HJ-Fiihrer war und sogar der Wehrmacht entgangen ist (vgl. S. 29f.) reichlich
apodiktisch, zumal der Verfasser nur einen «Gesprichsbeitrag» liefern will und als
geborener «Missionar» selbst «Segen und Fragwirdigkeit der christlichen Judenmission»
erlebt hat (S. 28ff.). Dass «Judenmission » ein belasteter und fragwiirdiger Begriff ist, ist schon
deswegen zuzugeben, weil die seridsen «Missionsgesellschaften» wohl einigen Juden das
Evangelium nahebringen wollten, jedoch vor allem auf Grund von R6m 9-11 wussten, dass
die Judenheit nicht verworfen ist und neben der Kirche aus Juden und Heiden existiert bis
zum endzeitlichen Erbarmen Gottes; sie versuchten, Christen an ihre Wurzel zu erinnern
und Verstindnis fiir die Juden als Gottes Volk zu wecken; «Mission» und «Bekehrung»
wurden als Aktion Gottes verstanden. Gewiss ist die Zeit pietistischer Judenmission im
grossen und ganzen vorbei. Das Gebot der Stunde nach dem Holokaust ist kritische
Solidaritit und Selbstkritik unter der Fragestellung, ob wir uns nicht von der Wurzel selbst
getrennt haben, die uns trigt. Wenn im Judentum die Sicht besteht, dass Christentum und
Islam die Missionsaufgabe des Gottesvolkes gegeniiber den Volkern iibernommen haben, so
werden damit die Tochterreligionen funktional anerkannt im Sinne der eigenen eschatolo-
gischen Erwartung (vgl. Sach 14,9). Eine @hnliche theologische Wiirdigung des Judentums
unter Anerkennung seines Selbstverstdndnisses ist der christlichen Theologie nicht gelungen.
Kremers vertritt weder den Standpunkt — der der jiidischen Konzeption entspriche —, dass’
Jesus nur eine Heilsbedeutung fiir die Volker habe, noch stellt er Kreuz und Auferstehung
Christi in Frage, wozu etwa einige Vertreter der Holokaust-Theologie neigen, die dann
allerdings die christliche Okumene verlassen wiirden. Kremers kann sogar sagen (S. 58):
«Nur auf der Basis dieses briiderlichen Zusammenlebens (gedacht ist an Rom 9-11 und Eph
2) haben wir die Vollmacht, gegeniiber unseren édlteren Briidern Christus zu bezeugen.»
Wiirde ein seridser «Judenmissionar» etwas anderes sagen ?

Nach dieser Kritik gegeniiber Kremers soll betont werden, dass die einzelnen Kapitel im
Ubereinstimmung oder Ablehung von jedem, dem es um die jiidisch-christliche Beziehung
geht, mit Gewinn zu lesen sind : «Horizont und Aktualitdt der Frage nach der christlichen
Judenmission» (S. 7ff.) ; « Was ist Judenmission ?» (S. 10ff.); «Der Ursprung der Frage nach
der Berechtigung der christlichen Judenmission und die Fragenden» (S. 12ff.); «Ein
Missionar» erlebt Segen und Fragwiirdigkeit der christlichen Judenmission» (S. 28ff.);
«Unser Gegeniiber: Das jiidische Volk im Neuen Testament und heute» (S. 36ff.); «Der
Irrweg der christlichen Judenmission» (S. 65ff.) und «An einem neuen Anfang: Von der
Judenmission zur briiderlichen Solidaritdt und zum Gkumenischen Dialog» (S. 77ff.). Nur
einige bedenkenswerte Ausserungen Kremers sollen hervorgehoben werden : Nach der Ver-
urteilung der Judenchristen als Ketzer sei die Kirche eine heidenchristliche Kirche (S. 10,
«... meine von der Judenmission beeinflussten Eltern (haben) mich davor bewahrt, ein Nazi
und Antisemit zu werden.» (S. 30). « Wir gehen davon aus, dass Christen von ihrem Herrn
den Auftrag haben, das Evangelium allen Menschen — also auch den Juden — zu
verkiindigen (S. 36). Die Trennung der heidenchristlichen Kirchen von den judenchristlichen
Gemeinden «hat das christliche Zeugnis gegeniiber dem jiidischen Volk grundlegend
verdndert, weil Juden jetzt nur noch Christen werden konnten, wenn sie bereit waren, ihr
Jude-Sein aufzugeben und Glieder einer heidenchristlichen Kirche zu werden» (S. 65).
Judenmission ist im NT noch eine innerjiidische Angelegenheit (S. 72). Wenn Kremers (S. 77)
«vor allem» Judenmissionare mit seiner Untersuchung zum Gesprich einlddt, ist es wohl
besser, nicht die Aufldsung ihrer Gesellschaften zu fordern, sondern mit ihnen in einem vor-
aussichtlich langen kritischen Gesprich zu bleiben, bei dem es nicht nur um die
Gemeinschaft mit den Juden, sondern in Verbindung mit der « Wurzel», an die uns das
Judentum erinnert, um eine Reform der Kirchen in Theorie und Praxis geht, in der manche
«Heidenchristen» allerdings eine «Judaisierung» siahen.

Herbert Schmid.

36



Heinz Dietrich Léwe, ANTISEMITISMUS UND REAKTIONARE UTOPIE. Verlag
Hoffmann u. Campe, Hamburg 1978, 304 S. DM 58.—.

Im Russland der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg ist der Antisemitismus zur politischen
Waffe geworden, mit der bequem von den Fehlschldgen der eigenen Politik abgelenkt wurde
und mit der der angeblich dafiir verantwortliche Ubeltiter in der Gestalt des Juden als
Siindenbock prasentiert werden konnte (S. 170, 172). Die Juden in dieser Weise als Blitz-
ableiter zu missbrauchen war nur moglich, weil die Animositit gegen dieses Volk in Russland
damals tief verwurzelt war und bis in die hochsten Spitzen der Gesellschaft und Regierung

reichte, ja auch den damaligen Zaren Nikolaus II. und sein Mitarbeiter beherrschte.

Man sah in den Juden eine gegen die damaligen Verhiltnisse gerichtete Macht. Der Zar
selbst bezeichnete dem deutschen Botschafter gegeniiber «das internationale Judentum als
das treibende Element der Revolution» (S. 99). Damit wird auch schon ein anderer Ton
angeschlagen, der eines der wichtigsten Themen der Judenfeindschaft in dieser Zeit war : die
angebliche Weltherrschaft dieses Volkes, die durch Verschworung und Geld erreicht werden
soll. In diese Atmosphire der Angst vor dem angeblich unheimlichen Feind passt die von der
russischen Polizei zusammengestellte Falschung der «Protokolle der Weisen von Zion» gut
hinein (S. 64), ein Dokument, das, nebenbei gesagt, bis in unsere Zeit hinein eine schreck-
liche Wirkung hat. Auch Hitler war von den darin geschilderten Wahngebilden zutiefst
iberzeugt. Alles Ungute wurde in diesen «Protokollen» der «Verschworung des allméch-
tigen Kahal (der jiidischen Gemeinschaft), der geheimnisvollen jiidischen Weltregierung»
zugeschoben (S. 64). Es nimmt nicht wunder, dass darum das harte Vorgehen gegen die
Juden und die gegen sie ergriffenen Massnahmen als eine Art Selbstverteidigung-(S. 144)
begriindet wurden.

Diese Angst und Feindschaft gegen die Juden fanden ihren Niederschlag in hinterhiltigen
Anschuldigungen. Die Juden wiirden die Ausbeutung des Volkes betreiben (S. 34), seien
«moderne Wegelagerer» an Borsen und Banken (S. 24), seien «schidlich» (S. 81) und
«gefdhrlich» (S. 52). Neid mischt sich in diese Ablehnung, wenn — alledings in boswilliger
Absicht — die Schlauheit der Juden gerithmt wird : «Es ist sinnlos, gegen sie eine Tir zu
schliessen ; denn sie werden sicher einen Nachschliissel finden und sie 6ffnen» (S. 11). Den
Gipfel erreichten diese Verdidchtigungen mit der Ritualmordliige (SS. 59, 134, 137). Auch aus
dem alten Giftschrank des «christlichen» Antijudaismus wurden schlimme Hetzparolen
hervorgeholt, um den Hass gegen die Juden zu vertiefen. Der Vizegouverneur von
Bessarabien fiihrte am Grabe der Opfer des beriichtigten Pogroms von Kischinew (1903)
folgendes aus: «Das ist fiir eure Siinden und fiir die Siinden eurer Kinder. Das — ist von
Gott. Gott hat es so gewollt» (S. 64). In Pinsk hiess es: «Briider, Arbeiter, Rechtglidubige und
Katholiken! Christus ist auferstanden ! Lasst uns die Juden schlagen!» (S. 65).

Damit haben wir den Konsequenzen aus diesen Anfeindungen, den grausamen Titlich-
keiten, schon ein wenig vorgegriffen; im Russland dieser Zeit wird fiir die iible Sache ein
eigener Ausdruck geprigt — das Pogrom: Juden werden dem aufgehetzten, pliindernden
und mordenen Mob schutzlos preisgegeben. Diese entsetzlichen Ausschreitungen konnten
sich nur in diesem unvorstellbaren Ausmass austoben — 1906 wurden z.B. allein bei einem
solchen Anlass in Bialystok 76 Juden ermordet (S. 101) —, weil die an solchen Exzessen
Beteiligten der Uberzeugung sein konnten, ein derartiges Treiben werde von den verantwort-
lichen politischen Stellen stillschweigend gutgeheissen. Sie hatten damit nicht unrecht; der
Generalgouverneur von Odessa sprach fiir viele andere, als er erklirte, dass «wir im Innern
mit dem Pogrom sympathisieren (S. 94). Darum war auch vonseiten der fiir die Aufrechter-
haltung der Ordnung verantwortlichen Instanz meistens keine Hilfe zur rechten Zeit zu
erwarten. In den Kreisen eines Ministeriums hiess es, man «kénne unmoglich die Soldaten
zum Schutze der Juden auf Christen schiessen lassen» (S. 62).

37



Die Juden waren aber nicht nur Zielscheibe solcher Pobelausschreitungen, sondern auch
Opfer einer diskriminierenden Gesetzgebung. Ob es um ihre Niederlassungsfreiheit ging —
es war ihnen nur ein bestimmter « Ansiedlungsrayon» zugestanden, ihre Festsetzung auf dem
flachen Land aber verboten —, ob es um den Handel an christlichen Feiertagen ging (S. 32),
ob es sich um die Versperrung des Zugangs zu Offentlichen Schulen, Gymnasien (S. 32) oder
Hochschulen (S. 33) handelte — immer und iiberall waren die Juden «Biirger zweiter Klasse »
(S. 155), denen die Gleichberechtigung versagt blieb. Das Ausbleiben der langst filligen
Aufhebung dieser Einschrinkungen wurde damit begriindet, dass sie «ein ganz anderes
Benehmen an den Tag legen miissten wie bisher» (S. 83). Wie sollte dies aber geschehen,
wenn man ihnen im Blick auf Ausbildung, Berufe und Bewegungsfreiheit die Chance dazu
stindig verweigerte ?

Bemiihungen fiir eine Reform aus politischen Niitzlichkeitserwédgungen waren da und
dort vorhanden. Minister Vitte dusserte : «Nein, wir kénnen nicht alle Juden im Schwarzen
Meer versenken! Und da sie nun einmal einen Teil der Bevolkerung des russischen
Imperiums darstellen und zu den russischen Untertanen gehoren, sind alle Beschriankungen,
die keinerlei praktischen Resultate gebracht haben, schidlich...» (S. 84). Prompt wurde Graf
Vitte in der hisslichsten Weise beschimpft, «ein Helfer der Juden zu sein» und der grosste
Feind Russlands (S. 85). Jeder auch noch so zaghafte Vorschlag fiir eine rechtliche
Verbesserung der Existenz der Juden wurde sofort unter den Beschuss solch schweren
Geschiitzes genommen — ein Zeichen dafiir, wie sehr der Hass gegen die Juden eine nicht zu
iiberwindende Schranke darstellte. Daran scheiterten letzlich alle Reformen — nicht nur in
diesem Bereich —, was schliesslich auch fiir den Bestand des Zarenreiches zum Verhingnis
wurde.

Dieses fliissig geschriebene Buch vermittelt einen guten Einblick in den Mechanismus
einer Staatsideologie, bei der der Antisemitismus entscheidende Impulse fiir den zu
bekdmpfenden Feind liefert, um damit gleichzeitig eine Konsolidierung im Innern des
Staates zu erreichen. Dies war zum Scheitern verurteilt, weil sich eine verniinftige Politik
nicht durch ideologische Ablenkungsmandver ersetzen ldsst. Sich auf den Antisemitismus
einzulassen ist ein Spiel mit dem Feuer, dessen Brand auch den vermeintlich geschickt
manovrierenden Initiator erfasst.

Man darf dankbar sein, dass dieses auf griindlicher Quellenforschung beruhende solide
Buch vorliegt. Im deutschen Sprachraum fiillt es ein Liicke. Fiir den Geschichtsunterricht
der Zeit von 1890-1917 ist es unentbehrlich.

Rudolf Pfisterer.

Schalom Ben-Chorin, DIE TAFELN DES BUNDES. Das Zehnwort vom Sinai. J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), Tiibingen 1979. 191 S. DM 28.—.

Wie es der Vf. im Vorwort zum Ausdruck bringt, ist dieser Band in einer Weise die not-
wendige Fortsetzung seines Buches Jiidischer Glaube (Tibingen 1975), ist doch «die Erfiil-
lung des Gesetzes im Judentum die Verwirklichung des Glaubens» (S. 5). Dabei auf die Zehn
Gebote und ihr Verstindnis im Judentum zuriickzugreifen lag nahe. B.-Ch. ist es gelungen,
einem am Judentum interessierten nichtjiidischen Publikum eine gute Einfiihrung in das
jiidische Gesetzesverstindnis zu geben, wobei er mit Recht darauf hinweist, dass es im
Judentum unzulissig ist, eine verschiedene Wertskala an die Zehn Gebote und die iibrigen
Vorschriften der Torah anzulegen : alle gottlichen Gebote ohne Unterschied sind normativer
Ausdruck des gottlichen Willens.

38



Was die Darstellungsweise angeht, wollen wir am besten den V. selbst zu Wort kommen
lassen (S. 7/8):

Wie in der Darstellung des jiidischen Glaubens wird auch in der Darstellung des
Gesetzes immer wieder die Konfrontation mit Elementen des Christentums und des
zeitgenossischen Denkens versucht. Damit will diese Auslegung des Dekalogs ein weiterer
Beitrag zum christlich-jiidischen Dialog sein, der zu einem zentralen Anliegen meines Lebens
geworden ist. Am Verstindnis des Dekalogs erweist sich abermals Gemeinsames und
Trennendes in den beiden Glaubensweisen...

K. H.

Gerhard Wehr, DER CHASSIDISMUS. Mysterium und spirituelle Lebenspraxis. Aurum
Verlag, Freiburg i. Br. 1978. 119 S.

Es ist ein Wagnis, auf so beschrinktem Raum eine nicht deformierende Darstellung
eines spirituellen Phinomens wie des Chassidismus geben zu wollen, das ja, um iiberhaupt
verstiandlich zu sein, auf dem Boden der esoterischen Tradition des Judentums und
besonders der lurjanischen Mystik gesehen werden muss. Die lurjanische Kabbala wird kurz
erwdhnt (S. 62ff.), doch fehlt der fiir die chassidische Gesamtkonzeption unbedingt
notwendige ausfiihrlichere Hinweis sowohl auf den Tiggiin (der Begriff wird wohl erwéhnt:
S. 62), die lurjanische Erlosungslehre, in deren Mittelpunkt die spirituelle Intensitit des
Menschen steht, als auch auf den Mussar ha-Ari, die lurjanische Aszetik, die durch zwei
Jahrhunderte praktisch die gesamte jiidische Welt in ihren Bann schlug und die dann auch
den geistigen Nahrboden fiir den Chassidismus abgab, der sie ihres strengen, ernsten
Charakters entkleidete, indem er in den Mittelpunkt seiner Botschaft das Psalmwort stellte
(Ps 100,2) : «Dienet dem Herrn in Freude ! »

Auch was iiber den Zaddik, die geistige Fiihrergestalt des Chassidismus, gesagt wird (8.
83-85), ist etwas mager ausgefallen, wenn man bedenkt, welchen Platz er z.B. im
grundlegenden chassidischen Werk des «heiligen Toldot», R. Jakob Josef ha-Kohen von
Polonnoje (Toldot Jaaqov Jossef, Koretz 1782), einnimmt. (Vgl. auch das — in der
Biblidgraphie angefithrte — ausgezeichnete Buch von Samuel H. Dresner, The Zaddik. An
inspired study of the mystical spiritual leader of eighteenth-century hasidisme. Abelard-
Schuman, London-New-York-Toronto 1960).

Was die Kritik an der Buber'schen Chassidismus-Deutung anbetrifft (S. 103ff.), so
kommt der Vf. zum Schluss, dass Buber in seiner Darstellung der geistig-religidsen Erfahrung
des Chassidismus gerecht geworden ist. Dieser Meinung muss man sich wohl im Hinblick auf
die Vermittlung der spirituellen Botschaft des Chassidismus anschliessen.

Alles in allem: ein ansprechendes und niitzliches Biichlein, das auf knappem Raum eine
Fiille wertvoller Informationen vermittelt.

K H.

Roland Gradwohl, DIE WORTE AUS DEM FEUER. Wie die Gebote das Leben erfiillen.
Mit einem Geleitwort von Franz Mussner. 2. Auflage. Verlag Herder, Freiburg-Basel-
Wien 1978. 178 S. 19.80 DM.

39



Solange das Bild des Judentums im christlichen Bereich grossteils von — zumeist
unrichtigen und entstellenden — Klischees geprigt ist, sind Zusammenfassungen der echten
Grundlagen des jiidischen Lebens, wie sie Rabbiner Dr. G. in diesem handlichen und fliissig
geschriebenen Buch gibt, eine willkommene Hilfe fiir ein besseres und weniger oberflich-
licheres Verstindnis des Judentums. Der Vf. versteht es ausgezeichnet, dem Leser die
wahren Motivierungen des «Lebens mit den Geboten der Torah» auch dort ndherzubringen,
wo es dem Nichtjuden meist an Einfiihlungsvermogen fehlt, wie z.B. auf dem Gebiete der
Speisegesetze. G. dussert sich dazu folgendermassen (S. 63):

«Das Judentum fordert nicht die Ausléschung des Triebs, sondern etwas viel Schwere-
res: Dass der Mensch seinen Trieb beherrsche und nicht der Trieb uiber ihn herrsche»
(Aaron Barth, Mitzwot lama nitnu ? — Wozu wurden die Gebote gegeben? —, 1954, 8. 9) ...
Nach Maimonides erziechen uns die Speisegeetze dazu, «unsere Lust zu meistern. Sie
gewohnen uns daran, das Wachsen unserer Begierden einzuddmmen, die Vergniigungssucht
zu mildern und die Neigungen zu bezwingen, Essen und Trinken als Lebenszweck
anzusehen.»

Prof. Mussner aus Regensburg bemerkt sehr richtig im Vorwort (S. 6):

Zum andern kann der Christ nicht weiter selbst bestimmen wollen, was Judentum ist
oder sein darf. Wenn der Christ den Juden und seine religiose Tradition verstehen will, muss
er zur Kenntnis nehmen, wie der Jude sich selbst versteht.

K. H:

Gad Hugo Sella, DIE JUDEN TIROLS. Ihr Leben und ihr Schicksal. Im Selbstverlag des
Verfassers. Japhet Press, Tel-Aviv 1979. 166 S. Zu beziehen bei: Gad H. Sella, 43, Mos-
kowitz Street, Rehovot (Israel).

Um es gleich vorwegzunehmen : dieses Buch will nicht das Standardwerk von Rabbiner
Dr. A. Tinzer erginzen: Geschichte der Juden in Tirol und Vorarlberg (Meran 1905). Der
Vi., der selbst 1912 in Innsbruck geboren ist, fliichtete von dort im Mérz 1938 wenige Tage
nach dem «Anschluss», kam als illegaler Einwanderer in das damalige Palédstina und war
zuletzt, vor seiner Pensionierung, israelischer Botschaftsattaché in Bonn. Er hat sich die
Aufgabe gestellt, dem Schicksal der jiidischen Menschen, die vor der Nazizeit in Innsbruck
ansdssig waren, nachzugehen. Die ganze schreckliche Zeit des nationalsozialistischen
Gewaltregimes wird damit an einer Art Mikrokosmos neuerdings lebendig. Was die damalige
Haltung der nichtjiidischen Bevolkerung zu den verfolgten Juden angeht, so gibt es dabei viel
Schatten, aber auch einige Lichtblicke.

S. bemerkt (S. 30): « Nicht nur die Nazis waren Antisemiten, auch viele Nichtnazis waren
es!» Dazu gibt er folgende Erklidrung, die absolut beriicksichtigungswert ist (S. 19/20):

Bei dieser Gelegenheit mochte ich feststellen, dass der Antisemitismus in Tirol in erster
Linie ein religioser, kein «rassischer» war. Er wurde durch die Jahrhunderte in vorderster
Linie von den Kanzeln und Kirchen in den Stéidten und Dorfern gepredigt. Wohl an keinem
Sonntag und Feiertag vergass der Prediger auf der Kanzel, seine gliubigen Schiflein daran zu
erinnern, dass die Juden ihren Herrn Jesus, Gottes Sohn, gekreuzigt haben. Einzelheiten der
Kreuzigung wurden wohl nicht erwidhnt, denn die JUDEN sollte man hassen, nicht die
Romer.

40



i Nordtirol hat ja auch im « Anderl von Rinn» seinen «Ritualmordmirtyrer». S. sagt dazu
. 19);

‘ Ich selbst erinnere mich, als kleiner Junge einer solchen Auffithrung (des «Passions-
S[')lelS» von Rinn) beigewohnt zu haben... Der Eindruck auf mich war entsetzlich und
hinterliess tiefe und anhaltende seelische Spuren.

Warum der Vf. dieses Buch geschrieben hat? Lassen wir ihn wiederum selbst zu Wort
kommen (S. 152):

Nichts in Tirol ist von diesen Juden iibriggeblieben. Ausser auf dem Friedhof erinnert
keine Gedenktafel, kein Firmenschild, keine Inschrift im Kaiserjager-Gedenkbuch am Berg
Isel, keine Zeile in den Lehrbiichern der Schulen an sie.

So soll dieses Buch ein schiichterner Versuch sein, unsere Namen und die unserer
Lieben zu verewigen.

_ Das Buch enthiilt Geleitworte des verstorbenen Bundeskanzlers Dr. Kurt v. Schusch-
nigg, des Prisidenten des Tiroler Landtags und Biirgermeisters von Innsbruck Dr. Alois
Lugger und des Innsbrucker Vizebiirgermeisters Arthur Haidl.

K. H

Zacheusz Pawlak, ICH HABE UBERLEBT. Ein Hiftling berichtet iiber Majdanek. Vorwort
von Gerhard Manz. Hoffmann & Campe, Hamburg 1979, 271 S.

Erleben wir gegenwirtig, wie das in der franzosischen Presse jiingst vermerkt wurde,
eine «Inflation der Holocaust-Literatur», mit allen negativen Begleiterscheinungen, die das
fatalerweise nach sich zieht, von der Ubersittigung des Publikums angefangen bis zu einer
Abwehrreaktion? Man muss dabei wohl reinlich zwischen den verschiedenen Literatur-
8attungen, die sich mit diesem Thema beschéftigen, unterscheiden.

Der vorliegende Bericht, verfasst von einem nichtjiidischen Polen, hilt sich an die
Nackten und grausamen Tatsachen des tiglichen Lebens — man wiirde besser sagen «des
Dahinvegtierens unter unmenschlichen Bedingungen» — im Konzentrationslager Maj-
danek, ohne Beschonigung und ohne Ubertreibung. Auch jiidische Hiftlinge, die hofften,
durch erhéhte Brutalitit gegen Mitgefangene ihre eigenen Uberlebenschancen zu erhdhen,
Werden nicht geschont. Auf der anderen Seite wird der Einsatz eines jiidischen Arztes aus der
Slowakei gebiihrend hervorgehoben. Interessant ist die Schilderung einer bedeutenden Ver-
besserung der Lebensbedingungen im Lager unter einem Kommandanten, in dem noch nicht
alle menschlichen Regungen erstorben waren. Man ersieht daraus, dass die bei Lagerpro-
Zessen immer wieder vorgebrachte Verteidigung, dass «System» hiitte dusserste Brutalitéit
gefordert, berichtigungsbediirftig ist. Es kam auch dort sehr auf die Person an.

Was die Berechtigung und, dariiber hinaus, die Notwendigkeit solch ungeschminkter
Erlebnisberichte anbetrifft, kann man sich nur den Ausfiihrungen des Vorwortes anschlies-
sen (S.7):

... wir sprechen oft davon, dass einmal mit der Vergangenheit ein Ende sein miisse. Die
Gegenwart ist die Vergangenheit. Der Mann, der dieses Buch schrieb, hat das erfahren
miissen, indem er iiberlebte, und er lebt damit. Es wird mit keinem Wind verwehen, was
geschehen ist. Wir kdnnen mit der Vergangenheit kein Ende machen, ohne uns in dem, was
Wir so gern fiir nichts als die Gegenwart halten, aufzugeben und zu zerstoren.

K. H.

41



Michel Tardieu, TROIS MYTHES GNOSTIQUES. Adam, Eros et les animaux d’Egypte
dans un écrit de Nag Hammadi (I1,5). Etudes Augustiniennes, Paris 1974 (Collection du
Centre d’études des religions du Livre).

Le propos de I'A. est de montrer que les mythes choisis dans I'Ecrit sans Titre (abr. : EsT),
cinquiéme traité (145,24-175,17) du Codex II de Nag Hammadi, ont non seulement une
signification au niveau du mythe mais aussi au niveau des structures logiques de la pensée, et
que ces deux niveaux doivent €tre replacés dans un ensemble relationnel. Les qualités
d’analyse et de synthése de M. T. s’expriment dans de nombreux tableaux qui — a I'issue
d’études particulieres trés fouillées de chaque élément du mythe, puis du mythe dans son
ensemble et enfin des équivalences gnostiques — présentent avec clarté I'aboutissement du
chemin labyrinthique que I’A. a da suivre a la fois pour épouser la pensée du rédacteur d’EsT
et pour ne laisser perdre aucune de ses allusions. Et comme, d’autre part, M. T. n’hésite pas a
prendre parti sur des points obscurs et controversés (composition, provenance, genre de
'ouvrage, datation, influences, etc.) son travail érudit, fouillé, bien construit, a I'agrément
d’un ouvrage vivant et personnel. ,

Le texte d’EsT est si dense et d’aspects si variés que la multiplicité des interprétations
concernant tous les sujets n'est guére surprenante mais que rendre compte de chacune des
opinions et de chacune des polémiques qui en découlent serait trop long. Il faut savoir que
ces derniéres existent et renvoyer aux ouvrages de A. Bohling, J. Doresse, R. Kasser, M.
Krause, P. Labib, H.-C. Puech, etc. pour avoir les démonstrations complétes des auteurs (M.
T. donne, a chaque fois, I'essentiel des arguments et des raisonnements de ceux qui ont pris
position). Nous nous tiendrons ici aux suggestions et aux conclusions de I'A.

Les deux premiers chapitres servent d’introduction générale a I'écrit car le premier situe
I'ouvrage du point de vue littéraire et chronologique et le second donne le plan global de
I'EsT. L’'EsT est la traduction en sahidique, dans une langue trés proche de I'’Apokryphon
Johannis, d’'un ouvrage rédigé en grec de la koiné. Certainement écrit en Egypte, il est
probablement issu d'une communauté fortement hellénisée mais imprégnee de spéculations
juives ou judéo-chrétiennes. Proche du genre littéraire du pésher, il est en méme temps assez
didactique ; on peut le dater des environs de 340. M. T. présente I'ouvrage comme «I'exposé
didactique d’un syst¢eme du monde complet, comportant a la fois une théo-cosmo-anthro-
pogonie, une sotériologie et une eschatologie» (p. 49). Selon la tripartition gnostique du
temps, I'A. analyse l'argument dans le cadre du temps cosmogonique (théogonie et
anthropogonie), du temps intermédiaire et du temps eschatologique.

Le cycle d’Adam constitue le premier des «mythes gnostiques» étudiés. A partir de
quelques pages du traité (156,2-157,1; 160,10-25; 161,12-162,24 ; 162,24-165,28 ; 165,28-166,2),
M. T. reprend toutes les spéculations gnostiques sur les trois Adam, c’est-a-dire I'’Adam
pneumatique (ou Adam-lumiére), ’Adam psychique et I’Adam terrestre. Il les situe dans
I'ordre de la création du monde et dans celui de leur propre création mais aussi dans leurs
fonctions respectives et signifiantes; il montre l'enrichissement apporté par les valeurs
mythiques attachées a une représentation paienne (dieu ou entité), et appliquées, par le jeu
des équivalences, a I’Adam considéré.

Inversement I'A., dans I'étude du mythe gnostique d’Eros (157,1-159,28), souligne — et le
titre donné a son chapitre «Eros et le paradis» annonce son propos — les parall€les juifs et
chrétiens sans négliger toutefois I'enracinement paien li¢ au nom, aux caractéristiques et aux
fonctions du dieu. Le syncrétisme du personnage d’Eros s'exprime particuliérement bien dans
la présentation de ses deux jardins, I'Eden juif et le jardin grec.

42



Dans le troisitme mythe gnostique, les animaux d’Egypte, 'élément égyptien s'affirme et
les significations et symbolismes chrétiens prennent plus d'importance dans le texte (169,35
171,2). L'A. montre que les animaux «racontés» sont les deux taureaux, le phénix et les
hydries d’eau (c’est-a-dire les loutres) et qu'«ils expriment les trois aspects de I'anthropologie
et de la sotériologie gnostiques. Ces animaux étant typiquement égyptiens, I'A. en conclut
que si I'Egypte est le lieu de I'exemplarité sotériologique, elle est le paradis de Dieu (p. 269) —
€€ qui ne s'accorde ni avec le symbolisme juif ni avec le symbolisme chrétien de I'Egypte.

Adam, Eros, les animaux d’Egypte: les dénominations des trois mythes gnostiques
recouvrent un substrat culturel et religieux tellement riche et divers qu’elles apparaissent
fallacieuses quant a leur objet traditionnel et dérisoires quant a leur contenu réel. C'est cette
richesse qui a probablement obligé I’A. a se limiter a la dissection de I'EsT et I'a empéché de
regrouper certains thémes gnostiques fondamentaux signalés et commentés a propos de
chaque mythe, tel, par exemple, celui de I'androgynie qui apparait pour le deuxiéme Adam
(p. 105), pour Eros (p. 144) et pour l'oiseau-phénix (p. 249-252). On souhaite qu’en un
deuxiéme temps, M. T. sattache a écrire un ouvrage d’ensemble sur la Gnose.

Note. — M. T., a la fin du volume, donne sa traduction de I'Hypostase des Archontes et
de I'Ecrit sans Titre.

Madeleine Petit.

KURZ-BIBLIOGRAPHIE

Zusammengestellt von Dipl. Theol. Bernd Feininger M. A., Freiburg i. Br.

TEXTAUSGABEN / UBERSETZUNGEN (auch AUSWAHLEN)

Die Mischna, V1/7: Nidda. Text, Ubersetzung und Erkldrung nebst einem textkritischen
Anhang von Benyamin Z. Barslai. Berlin 1979. X, 193 S., kart. DM 98.—.

Nissim, Ben Jacob Ibn Shahin (Nordafrikanischer Talmudgelehrter des 11. Jhdt.): An ele-
gant composition concerning relief after adversity; translated from the Arabic (with
introduction and notes) by W. M. Brinner. New Haven, London: Yale University Press
1977; XXXIII, 196 S. £9.—.

Peshitta : A scriptural commentary based on the Aramaic of the Ancient Peshitta text by
George M. Lamsa. Philadelphia, A. J. Holman + Co. 1978. 976 S. $ 13.95.

Targum du Pentateuque, T. I: Genése. Trad. des deux recensions palestiniennes complétes,
avec introd., paralléles, notes et index, par R. Le Deaut et J. Robert. Paris 1978. 472 §.
FF 200.— (broschiert).

Dass.—, T. II : Exode et Lévitique. Paris 1979 (Cerf). 540 S. FF 245.—.

43



	Rezensionen

