
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Das Tier in der Bibel : der jüdische Mensch und sein Verhältnis zum
Tier

Autor: Stein, Günter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS TIER IN DER BIBEL

Der jüdische Mensch und sein Verhältnis zum Tier

von Günter Stein

(Vortrag,
gehalten vor dem Verein für Naturkunde Mannheim am 9.3.1971)

Solange es Menschen gibt, bestand für sie das Problem, sich mit ihrer
Umwelt auseinanderzusetzen, also mit der Natur und mit den Lebewesen,
die sie vorfanden, den Tieren. Die Beziehungen zwischen Mensch und
Tier durch die Jahrtausende hindurch aufzuzeigen, ist ein dankbares, aber
auch schier unerschöpfliches Thema, und die Frage, wie der Mensch der
Antike und der mittelalterliche Mensch das Tier sah, wie er es abbildete,
wie er zum Tier stand und sich mit ihm auseinandersetzte, hat immer
wieder zu Untersuchungen Anlass gegeben. Innerhalb dieses so
vielschichtigen Themenkreises bedeutet nun die Herausstellung der
Beziehungen des jüdischen Menschen zum Tier zwar nur einen kleinen Teil
des Komplexes, jedoch ist die Durchleuchtung der in diesem Zusammenhang

sich ergebenden Fakten in mehrfacher Hinsicht von nicht geringer
Bedeutung. Das erhellt nicht allein schon aus der Kontinuität jüdischer
Kultur und jüdischen Kultes von prähistorischer Zeit bis zur Gegenwart,
sondern auch aus der Tatsache, dass christliche Gedankenwelt ebenfalls
im Alten Testament wurzelt, und somit auch das Verhältnis des Christen
zum Tier von der Bibel her sehr stark beeinflusst worden ist. Der Verfasser

ist nicht Theologe und masst sich daher auch nicht an, das Thema von
theologischer Seite aus zu beleuchten. Wichtiger erscheint ihm dieses
interessante Gebiet als kulturgeschichtliches Phänomen, und nur aus
dieser Sicht heraus möchte er die folgenden Ausführungen verstanden
wissen.

Mit der Beobachtung des Alten Testamentes als kulturgeschichtlicher
Quelle für das Mensch-Tier-Verhältnis begeben wir uns in den Bereich des

Alten Orients, werden wir mit den Gebräuchen und dem Gedankengut
des antiken Vorderen Orients konfrontiert. Und dabei stellt sich bald
schon heraus, dass die landläufige Meinung, der Südländer im weiteren
Sinne und der Orientale im besonderen habe entweder überhaupt keines
oder doch nur ein äusserst schlechtes Verhältnis zur stummen Kreatur, im
Hinblick auf die jüdische Antike nicht zutrifft. Und von der Feststellung,

14



dass es in biblischer Zeit bereits Anordnungen zum Schutz des Tieres
gegeben hat, bis hin zu den Nachrichten, dass der heutige Staat Israel sich
bemüht, die Tierwelt des antiken Palästina in seinem Lande wiederanzusiedeln,

spannt sich ein weiter Bogen bemerkenswerter Zeugnisse schriftlicher

und bildlicher Provenienz, der es wert erschein lässt, in kurzem,
aber überschaubaren Zusammenhang gesehen und gewürdigt zu werden.
Um das zu erreichen, werden wir Bibel- und Talmudzitate ebenso
beachten müssen wie Miniaturen mittelalterlicher jüdischer Handschriften
oder Tierdarstellungen auf Kultgerät. Erst dann wird die Rolle des Tieres
im häuslichen Leben und im Kult der Juden greifbar, und die Art und
Weise deutlich, in der der jüdische Mensch dem Tier gegenüberstand, sich
mit ihm «arrangierte».

Fragen wir uns zunächst, wie der antike jüdische Mensch das Tier
gesehen und bildhaft empfunden hat, so finden wir allenthalben eine
erstaunlich poetische Beobachtung des Lebens und Treibens der Tiere in
der Natur, denn sie wurden von Gott geschaffen und durch seine Güte
erhalten. Dies zeigt uns z.B. der 104. Psalm (10-12, 17-18, 20-22).

Mannigfaltig wie die Gestalt des biblischen Landes war auch seine
Tierwelt. Eine besondere Rolle spielte natürlich neben dem Ackerbau die
Viehwirtschaft. Das hebräische Wort «Vieh» bedeutete Besitz überhaupt.
Vielfach wurden Ackerbau und Viehzucht in ein und derselben Familie
betrieben. Der Gegensatz dieser beiden Wirtschaftsformen erweist sich in
seiner schärfsten Konsequenz im Verhältnis Kains zu Abel (1. Mose 4,2).
Der Reichtum der Erzväter drückte sich im Viehreichtum aus (1. Mose
12,16; 29,6-10; 30,36), wie ebenso die Herden den Reichtum der Könige
ausmachten (1. Chron. 27,29-31 ; 2. Chron. 26,10). Bei Hiob 1,3 heisst es:
«Und seines Viehs waren siebentausend Schafe, dreitausend Kamele,
fünfhundert Joch Rinder und fünfhundert Eselinnen».

Nach der Landnahme in Kanaan trat naturgemäss der Ackerbau
stärker in den Vordergrund (1200-1000 v.Chr.); dennoch blieben manche
Stämme vornehmlich Viehzüchter, so die im südlichen Juda (1. Sam.
25,2ff.) und im Ostjordanland (4. Mose 32,1). Futteranbau und
Wiesenwirtschaft waren noch unbekannt ; die Nahrung für das Vieh fand man in
den dürftig bewachsenen Steppen.

Innerhalb der biblischen Tierwelt stand an Bedeutung das Herdenvieh
(Rind, Schaf, Ziege) an erster Stelle. Dann folgten die Last- und Reittiere
(Esel, Pferd, Maultier, Kamel). Das Federvieh unter den Haustieren
rekrutierte sich aus Hühnern und Tauben. Schweine und Hunde waren
(im Gegensatz zum Abendland) von geringster Bedeutung und
Wertschätzung unter den Haustieren. Alle Tiere sind in biblischer Zeit (und

15



sind es bei den Juden bis heute noch) in reine und unreine Tiere
unterschieden worden. Davon wird später noch zu sprechen sein.

Von besonderem Interesse zur Beurteilung des Mensch-Tier-Verhält-
nisses in jüdischer Sicht muss schon die Entstehung der Tiere in der
Schöpfungsgeschichte sein. Sie vollzieht sich folgerichtig vor der Erschaffung

des Menschen, wobei Wassertiere und Vögel am vierten Schöpfungstage,

die Landtiere und dann erst der Mensch am fünften Tage entstehen.
Vergleichen wir dazu 1. Mose l,19ff.

Landtiere und Mensch wurden nicht nur am gleichen Tage erschaffen,
sie waren auch auf gleiche Nahrung angewiesen: sie waren Vegetarier
(vgl. 1. Mose 1,29-30).

Noch gibt es also kein Blutvergiessen in der Tierwelt und kein Töten
durch den Menschen, keine Vernichtung einer Kreatur durch die andere,
sondern nur friedliches Nebeneinander. Bei dem Begriff des «Herrschens»
des Menschen über die Tiere (1. Mose 1,26) ist wohl an Domestizierung,
an Zucht, Zähmung und Indienststellung gedacht, nicht an Fang oder an
Abschuss, wenn auch ein ausdrückliches Verbot der Tötung nicht
ausgesprochen ist.

Auf gleicher Ebene liegt auch der «Gottesfriede» zwischen Mensch
und Tier, wenn es (Hosea 2,20) heisst : «Und ich will zur selben Zeit ihnen
einen Bund machen mit den Tieren auf dem Felde, mit den Vögeln unter
dem Himmel und mit dem Gewürm auf Erden...» Gleichen Sinn hat auch
der Begriff des «Messianischen Friedensreiches», das uns (Jesaia 11,6-8)
anschaulich geschildert wird.

Von eigenartigem Mensch-Tier-Verhältnis gibt der «Sündenfall» ein
beredtes Zeugnis (1. Mose 3,1): «Die Schlange aber war das klügste
(listigste) von allen Tieren des Feldes, die Gott gemacht hatte». Die
Schlange überlistet also Eva, und nachdem das Verbot Gottes nicht
beachtet worden ist, heisst es weiter (1. Mose 3,14-15): «Da sprach Gott
zur Schlange : Weil du das getan hast, bist du verflucht unter allen zahmen
und wilden Tieren; auf deinem Bauche sollst du kriechen und Erde
fressen dein Leben lang. Und Feindschaft will ich stiften zwischen dir und
der Frau und zwischen deinem Samen und ihrem Samen ; er wird dir den
Kopf zertreten und du wirst seiner Ferse nachstellen. »

Mit der Bestrafung des «Auf-dem-Bauche-Kriechens» wird die
Schlange zum unreinen Tier (3. Mose 11,42), wovon noch zu reden sein
wird. Zunächst aber fragt man sich, wie die Schlange vor dem Sündenfall
und ihrer Bestrafung ausgesehen haben sollte und wie sie sich fortbewegte.

Antwort darauf gibt die jüdische Mythologie : «Man sagte von ihr,

16



sie hätte aufrecht gestanden wie ein Schilfrohr und hätte Füsse gehabt».
Und weiter : «Als der Herr zur Schlange sprach : Auf deinem Bauch sollst
du kriechen, fuhren die Engel hinab und hackten ihr Hände und Füsse ab,
und ihr Geschrei ging von einem Ende der Welt bis zu dem andern». Die
Schlange dachte man sich also vor dem Sündenfall vierbeinig, etwa wie ein
Reptil. Vielleicht zeigt sich hier unterschwellig die oft zu vermutende
«Urzeit-Erinnerung» des Menschen an Saurier (die längst ausgestorben
waren bevor es zur Menschheitsentwicklung kam), denn in vielen alten
Kulturkreisen — bei den Chinesen z.B. ebenso wie in der germanischen
Mythologie — spielt der Drache eine grosse Rolle, ein Fabelwesen also,
für das die eine oder andere Saurierart das direkte Vorbild für die
menschliche Vorstellung abgegeben haben könnte, hätte man von der
einstigen Existenz dieser Urzeitriesen etwas gewusst. Da dies nicht der Fall
war, bleibt das Phänomen des «Drachen» in der Vorstellungswelt der
Antike und des Mittelalters vorläufig noch ungeklärt; immerhin sind
solche Vorstellungen auch in Verbindung mit der «Schlange» des
Sündenfalles nicht von der Hand zu weisen. Nicht ganz auszuschliessen ist
in diesem Zusammenhang auch die Kenntnis der Anatomie der
Blindschleiche, also einer fusslosen Eidechse, deren rudimentäre Fussstummel
an Skeletten dieser Tierart beobachtet worden sein könnten ; die
Blindschleiche, die auch heute vom Laien zumeist für eine Schlange gehalten
wird, war ja bekannt (3. Mose 11,30). So scheint es denn gewiss auch nicht
nur ein Zufall oder eigenwillige künstlerische Interpretation zu sein, wenn
auf mittelalterlichen Darstellungen des Sündenfalles, und zwar sowohl auf
jüdischen als auch auf christlichen, die Schlange mit Füssen (also drachen-
und damit saurierähnlich) abgebildet ist.

In dem Mischne Torah von Budapest (um 1296) wird die Schlange mit
Füssen, aber auch mit einem menschlichen Kopf dargestellt (s.
Abbildung). Dem entspricht die jüdische Vorstellung, dass der Teufel in Gestalt
der Schlange mit Eva Beischlaf hielt. Der Talmud (Schab. 145b/146a) sagt
dazu: «In der Stunde nämlich, da die Schlange über Eva kam, goss sie
Schmutz in sie ein». Die jüdische Mythologie glaubt also eindeutig an eine
geschlechtliche Vermischung, so auch, wenn es heisst : «Der Herr sprach
zur Schlange : Du wolltest Adam töten und Dir sein Weib nehmen, nun
will ich Feindschaft säen zwischen Dir und dem Weibe». Hier wird also
auf eine Art von Sodomie zwischen Mensch und Tier angespielt, wobei in
der Tiergestalt der Teufel steckt. In diesem Zusammenhang erscheint es
fast unnötig, darauf zu verweisen, dass auch die Götter der grossen
antiken Kulturen sich in Tiere verwandeln konnten (oft in erotischem
Zusammenhang), und dass man sich auch im Mittelalter den Teufel
oftmals in Tiergestalt vorstellte (schwarzes Pferd, schwarzer Bock, usw.).

17



Adam and Eva mit der Schlange. Deutschland, 1296.

Aus einer Handschrift des Mischneh Torah (Religionsgesetzlicher Kodex des Maimonides).
Bibliothek der Ungarischen Akademie der Wissenschaften in Budapest, Inv.-Nr. A 77/I-IV.



Nach dem Sündenfall gibt es in der Bibel nun auch Hinweise auf das

Töten von Tieren durch den Menschen (1. Mose 3,15): «Er (der Samen
des Menschen) wird dir den Kopf zertreten». Auch setzt es das Töten
eines Tieres voraus, wenn es (1. Mose 3,21) heisst: «Und Gott der Herr
machte Adam und seinem Weibe Röcke von Fellen und kleidete sie». Der
Talmud ist dagegen der Ansicht, dass dafür kein Tier sein Leben lassen

musste, sondern dass die Röcke aus der Haut der Schlange gefertigt
waren, die das Tier nach der Häutung zurückliess.

Dass der Mensch zur Herrschaft über das Tier berufen ist, wird
ausdrücklich betont (1. Mose 1,26, 28). Im Psalm 8,6-9, steht über die
Sendung des Menschen: «Fast göttliche Stellung hast du ihm gegeben,
hast ihn gekrönt mit Ehre und Herrlichkeit, lässt ihn herrschen über die
Werke deiner Hände, alles hast du ihm zu Füssen gelegt: Schafe und
Rinder zumal und auch die Tiere des Feldes, die Vögel am Himmel, die
Fische im Meer, was zieht seine Pfade im Wasser». Mit dieser Herrschaft
über das Tier ist auch das Recht der Benennung der Tiere verbunden, wie
denn auch nach altorientalischer Vorstellung die Namengebung ein Recht
des Königs ist : wer den Namen gibt, ist der Herr. Dementsprechend heisst
es (1. Mose 2,19-20) «... denn wie der Mensch allerlei lebendige Tiere
nennen würde, so sollten sie heissen. Und der Mensch gab einem jeglichen
Vieh und Vogel unter dem Himmel und Tier auf dem Felde seinen
Namen».

Als Gott die sündige Menschheit durch eine Flut vertilgen will, sagt er
(1. Mose 6,7) : «... ich will die Menschen, die ich geschaffen habe, vertilgen
von der Erde, vom Menschen an bis auf das Vieh und bis auf das Gewürm
und bis auf die Vögel unter dem Himmel, denn es reut mich, dass ich sie

gemacht habe». — Dass mit den sündigen Menschen auch die (unschuldigen)

Tiere vernichtet werden sollen, erscheint zunächst völlig
unverständlich, es erklärt sich aber — z.T. wenigstens — aus der Herrschaft des
Menschen über das Tier, die Gemeinsamkeit, damit aber auch
Schicksalsverbundenheit zwischen beiden zur Folge hat.

Mit der Sintflut könnte eine Hochwasserkatastrophe gemeint sein, die
(nach Woolley) im Mesolithikum (etwa um 4000 v.Chr.) das Zweistromland

verheerte. Nach biblischer Aussage überlebte sie nur Noah mit seiner
Familie und mit Tieren, die er in seine Arche aufnahm. Gott gab ihm dazu
ganz detaillierte Anweisungen (1. Mose 6,19-20 und 7,2-3), und so geschah
es denn auch (1. Mose 7,8-9, 14-16).

Nach der Sintflut lesen wir (1. Mose 9,2) : «Furcht und Schrecken vor
euch (den Menschen) sei über alle Tiere auf Erden und über alle Vögel
unter dem Himmel, über alles, was auf dem Erdboden kriecht und über

19



alle Fische im Meer; in eure Hände seien sie gegeben». Nach der Flut ist
also das Verhältnis des Menschen zum Tier (und auch von Tier zu Tier)
anders als zuvor, und zwar so, wie es später bei der Abfassung der Bücher
Mosis nicht nur «historisch richtig» sondern auch gegenwärtig ist. Das
heisst, gegenseitiges Töten bestimmt nun das Zusammenleben der
Geschöpfe, und der Herrschaftsanspruch des Menschen schliesst nun die
Tötung des Tieres zu seiner Nahrung ein. Dies wird auch begründet ; nach
der Sintflut hat der Boden an Saft und Mark verloren, die Pflanzennahrung

reicht nicht mehr aus, der Mensch darf daher jetzt zu seiner Nahrung
Tiere töten (1. Mose 9,3): «Alles was sich regt und lebt, das sei eure
Speise, wie das grüne Kraut habe ich's euch alles gegeben». — Der
Mensch hat nun zwar die Herrschaft über alle Tiere errungen, die Hoheit
über alle Kreatur bleibt jedoch Gott allein vorbehalten ; dies zeigt sich im
Bund, den der Herr mit Noah, seinen Söhnen und allen Geschöpfen
aufrichtet (1. Mose 9,9) : «Siehe ich richte mit euch einen Bund auf und
mit allem lebendigen Getier bei euch, an Vögeln, an Vieh und an allen
Tieren auf Erden bei euch, von allem, was für Tiere es sind auf Erden
(d.h. mit allen, die aus der Arche herausgingen)».

Mehrmals ist von «reinen» und «unreinen» Tieren die Rede gewesen ;

was man darunter zu verstehen hat, sagt die Bibel ausdrücklich (vgl. 3.

Mose 11, Iff.).

Fast vergnüglich ist es, im Neuen Testament zu lesen, wie sich das
Christentum vom jüdischen Dogma zu lösen bemüht und wie in diesem
Zusammenhange auch die zuvor unreinen Tiere zu reinen «umfunktioniert»

werden (Anlass dafür sind die Heidenchristen, die Unbeschnittenen,

die vor Gottes Augen nicht mehr unrein sein sollen). Der Apostel
Petrus wird auf diesen radikalen, etwas plötzlichen, unmotivierten und
oktroyierten Wechsel der Dinge auf sanfte Art vorbereitet (vgl. Apostel-
gesch. 10,9-16) : «Des anderen Tages stieg Petrus hinauf auf das Dach,
zu beten um die sechste Stunde. Und da er hungrig ward, wollte er essen.
Als sie ihm aber zubereiteten, ward er verzückt und sah den Himmel
aufgetan und herniederfahren ein Gefäss wie ein grosses leinenes Tuch, an
vier Zipfeln niedergelassen auf die Erde. Darin waren allerlei vierfüssige
und kriechende Tiere der Erde und Vögel des Himmels. Und es geschah
eine Stimme zu ihm: Stehe auf, Petrus, schlachte und iss! Petrus aber
sprach : O nein, Herr ; denn ich habe noch nie etwas Gemeines und
Unreines gegessen. Und die Stimme sprach zum zweiten Mal zu ihm : Was
Gott gereinigt hat, das heisse du nicht gemein. Und das geschah zu drei
Malen ; und das Gefäss ward sogleich wieder aufgenommen gen Himmel».
— Die Sentenz ist klar: Auf Gottes Wort hin werden unreine Tiere zu

20



reinen, zum Genuss bestimmten, und also auch aus unbeschnittenen
Heiden gute Christen. Seltsam mutet es an, wenn es auch in der jüdischen
Überlieferung eine Parallele zur Umwandlung von unreinem Tierfleisch
zu reinem, von Gott zur Nahrung bestimmten Tierfleisch gibt —

selbstverständlich aber ohne die christliche Sentenz (Talmud, Sank. 59b):
«Rabbi Jehuda, Temas Sohn, sagte: Der erste Mensch sass zu Tisch im
Garten Eden, und Dienstengel brieten ihm Fleisch und seihten für ihn
Wein. Die Schlange (sie!) betrachtete ihn und sah auf seine Herrlichkeit.
Da beneidete sie ihn. Das war Fleisch, das vom Himmel herabkommt.
Gibt es denn Fleisch, das vom Himmel herabkommt? Ja! So ging einst
Rabbi Schimon, Chalaphtas Sohn, gerade seines Weges, da begegneten
ihm Löwen, die ihm entgegenbrüllten. Er sagte : Die Junglöwen schreien
nach Frass (Ps. 104,21). Da fielen zwei (Esels-) Flanken herab ; eine frassen
sie (die Löwen) und eine Hessen sie zurück. Er (Rabbi Schimon) brachte
sie mit, als er ins Lehrhaus kam, und fragte darüber: Ist diese Sache

maklig oder ist diese Sache tauglich? Sie sagten zu ihm: Vom Himmel
herab kommt keine mäklige Sache. Rabbi Seira erfragte von Rabbi
Awahu : Kommt einem etwas in Gestalt eines Esels herab — was dann Er
sagte zu ihm: Klagendes Käuzchen (sie!). Man sagte ihm doch: Vom
Himmel herab kommt keine mäklige Sache».

Dass der jüdische Mensch der Antike auch im Tier eine Seele voraussetzte,

erweist sich aus Prediger Salomo 3,19 und 21, wenn wir Odem mit
Seele gleichsetzen : «Denn es geht dem Menschen wie dem Vieh : wie dies
stirbt, so stirbt er auch, und haben alle einerlei Odem, und der Mensch hat
nichts mehr als das Vieh ; denn es ist alles eitel... Wer weiss, ob der Odem
der Menschen aufwärts fahre und der Odem des Viehes unterwärts unter
die Erde fahre?»

Es kann nicht verwundern, dass es unter diesen Aspekten auch
Gedanken gegeben hat, die sich dem Begriff des Tierschutzes (erstmals
1849 durch Parlamentsbeschluss in England zum Gesetz gemacht!) in
biblischer Zeit bereits schon ganz auffallend nähern. Barmherzigkeit
gegenüber Tieren ist der jüdischen Antike jedenfalls etwas Vertrautes und
Selbstverständliches. So wird Tierquälerei in der Bibel verurteilt, namentlich

das Verlähmen lahm machen Durchschneiden der Sehnen an
den Fesseln der Tiere, vgl. Josua 11,6-9: «... ihre (der Kanaaniter) Rosse
sollst du lähmen und ihre Wagen (Streitwagen) mit Feuer verbrennen»),
wie es 1. Mose 49,6-7 gerügt wird : «... in ihrem Mutwillen haben sie (die
Brüder Simeon und Levi) den Ochsen verlähmt. Verflucht sei ihr Zorn!»
— Das hat auch im Talmud seinen Niederschlag gefunden und Zitate wie
das folgende beweisen dies zur Genüge (Baba mezia 32a, nach 2. Mose
23,4-5) : «Wenn du deines Feindes Ochsen oder Esel begegnest, dass er

21



irrt, so sollst du ihm (dem Feind) denselben wieder zuführen. Wenn du den
Esel des, der dich hasst, siehst unter seiner Last liegen (hüte dich, und lass

ihn nicht, sondern versäume gern das Deine um seinetwillen) Würdest
du es unterlassen ihm aufzuhelfen Erleichtern sollst du ihm helfen. » Das
Gleiche gilt für 5. Mose 25,4: «Du sollst dem Ochsen, der da drischt, nicht
das Maul verbinden», was nach dem Talmud (Baba kamma 54b) auf alle
Arbeitstiere zu beziehen ist.

Erbarmen mit dem Tier spricht sich auch in den folgenden Zitaten
deutlich aus (Jona 4,11) : «Und mich sollte nicht jammern Ninives, solcher
grossen Stadt, in welcher sind mehr denn hundertundzwanzigtausend
Menschen, die nicht wissen Unterschied, was rechts oder links ist, und
dazu auch viele Tiere» und (Sprüche Salomos 12,10): «Der Gerechte
erbarmt sich seines Viehs, aber das Herz des Gottlosen ist unbarmherzig».

Das Kamel als Lasttier ist seit der Zeit der «Richter» (etwa 1200-1100
v.Chr.) nachweisbar. Mitleid mit diesem Tier spiegelt 1. Mose 24,43-44 in
der Geschichte von Rebekka und Elieser wider: «Wenn nun eine
Jungfrau herauskommt zu schöpfen und ich zu ihr spreche : Gib mir ein
wenig Wasser zu trinken aus deinem Krug, und sie wird sagen : Trinke du,
ich will deinen Kamelen auch schöpfen — die sei das Weib, das der Herr
meines Herrn Sohne beschert hat».

Dass das Vieh neben dem Menschen nicht vergessen wird, erweist
auch Ps. 36,7 : «Deine Gerechtigkeit steht wie die Berge Gottes und Dein
Recht wie eine grosse Tiefe. Herr, Du hilfst Menschen und Vieh». —
Diese und andere, wahrhaft tierschützerischen Gedanken finden natur-
gemäss ihren Niederschlag auch im Talmud (Ber. 40a): «Man darf sich
selbst nicht zum Mahle setzen, bevor man den Haustieren das Futter
gereicht hat» und (/'. Ket. 4a) : «Man darf sich keine Haustiere anschaffen,
wenn man sie nicht genügend mit Futter versorgen kann». — Wenn der
Mensch ruht, ruht auch das Vieh, so z.B. im Sabbatjahr (3. Mose 25,6-7) :

«Aber was das Land während seines Sabbats trägt, davon sollt ihr essen
dein Vieh und die Tiere in deinem Lande ...» und am Sabbat (2. Mose
23,12) : «Sechs Tage sollst du deine Arbeit tun ; aber des siebenten Tages
sollst du feiern, auf dass dein Ochs und Esel ruhen ...»

Dem Tierschutz dienen auch Gedanken, wie sie z.B. hinsichtlich des
Kastrierens in der Bibel fixiert sind (3. Mose 22,24): «Ein zerquetschtes
oder zerdrücktes oder abgerissenes oder verschnittenes (Opfertier) sollt
ihr Gott nicht darbringen, und in eurem Lande sollt ihr solches nicht
machen». Nach der rabbinischen Überlieferung (Maimonides, Hilchot
Issure Biah 16,10) gilt dies für alle Tiere, ob zum Opfer geeignet oder

22



nicht; ausserdem (Sank. 56a/56b) dürfen Tiere der Juden nicht durch
Nichtjuden kastriert werden.

Tierschutz ist auch das Leitmotiv in 5. Mose 22,10: «Du sollst nicht mit
Ochs und Esel zusammen pflügen», weil Tiere von ungleicher Kraft nicht
zusammengespannt werden sollen, denn das wäre Tierquälerei. Gegen
menschliche Roheit dem Tier gegenüber wendet sich auch 2. Mose 23,19 :

«Koche nicht das Böcklein in der Milch seiner Mutter». — Dass

Erbarmungslosigkeit zum Tiere bestraft wird, bescheinigt der Talmud
{Baba mezia 85a): «Es war einmal ein Kalb, das man gerade zum
Schlachten führte. Es ging, barg seinen Kopf in des Rabbis (Eleasars,
Rabbi Schimons Sohnes) Rockzipfel und weinte. Er sagte zu ihm : Geh,
dazu bist du gebildet worden Da sprachen sie (die Himmlischen) : Da er
sich gar nicht erbarmt, sollen Leiden über ihn kommen (also Krankheit).
Eines Tages fegte des Rabbis Magd gerade das Haus, warf eben junge
Wiesel hinaus und fegte sie weg. Er (Rabbi Eleasar) sagte zu ihr : Lass sie
Es steht geschrieben (Ps. 145,9) : <Und sein Erbarmen waltet über all
seinen Werken!> Da sprachen sie (die Himmlischen): Da er sich auch
erbarmte, wollen wir uns über ihn erbarmen (d.h. von seinen Leiden
wieder befreien)». — Gegen das Stopfen von Gänsen — besonders im
Elsass noch heute in Brauch — wendete sich schon Rabbi Joel Serkes (um
1640)! Mitgefühl mit dem Tier lässt vor allem Rabbi Jehuda he-Chassid
(1160-1217, bis 1195 in Speyer) im «Buch der Frommen» (Sefer Chassidim)
erkennen: «Es gibt keine hässlichere Eigenschaft als die Undankbarkeit,
auch gegenüber den Tieren auch wer dem Tiere unnötige Schmerzen
bereitet... wird dafür einst von Gott zur Rechenschaft gezogen werden
der Gerechte hat auch für sein Tier Mitgefühl, er wird es, wenn es krank
ist, oder wenn es nahe der Zeit des Gebärens ist, nicht anstrengen». — Für
Schäden, die Tiere anrichteten, haftete — wie heutzutage auch — der
Besitzer (Baba kamma 19a/19b).

Die Jagd auf Wild oder auf wilde Tiere — im Alten Orient (Assyrer,
Babylonier) ausserordentlich beliebt und deshalb auch vielfach Motiv
bildlicher Darstellungen (Reliefs des Königs auf der Löwenjagd) — wurde
bei den Juden der Antike nie gepflegt. Ausnahmen werden deshalb
besonders erwähnt, wie z.B. Nimrod (1. Mose 10,8-9) : «... Der fing an, ein
gewaltiger Herr zu sein auf Erden, und war ein gewaltiger Jäger vor dem
Herrn. Daher spricht man : Das ist ein gewaltiger Jäger vor dem Herrn wie
Nimrod». Auch die Könige Israels liebten keine Treib- und Hetzjagden,
mit Ausnahme des (halbheidnischen) Königs Herodes I. (37-4 vor Chr.). In
den Responsen des Rabbi Meïr aus Rothenburg (1220-1293, begraben in
Worms) heisst es : «Wer sich an Hetzjagden mit Bluthunden beteiligt, geht

23



der ewigen Seligkeit verlustig». Dagegen ist das Töten schädlicher Tiere
gestattet (Gutachten des Gaon Rabbi Scherira, um 950): «Tiere, welche
Schaden stiften, etwa Schlangen, Skorpione, Löwen, Wölfe dürfen
immerhin getötet werden».

Vieh bedeutete im alten Israel Reichtum; das wurde anfangs schon
erwähnt. Ausser Herdenvieh gehörten zum Reichtum des Königs Salomo
(965-926 vor Chr.) aber auch andere Tiere ; das erfährt man aus 2. Chron.
9,21 und 24: «Denn die Schiffe des Königs fuhren auf dem Meer mit den
Knechten Hurams (Hiram, König von Tyrus, 969-936 vor Chr.) und kamen
in drei Jahren einmal und brachten Gold, Silber, Elfenbein, Affen und
Pfauen Und sie (alle Könige auf Erden) brachten ihm (Salomo) ein
jeglicher sein Geschenk — silberne und goldene Gefässe, Kleider,
Waffen, Gewürz, Rosse und Maultiere — jährlich». — Das militärische
Potential des Königs Salomo beruhte nicht zuletzt auf seiner Kavallerie
und seinen Kampfwagen, wofür er viele Pferde benötigte (2. Chron. 9,25
und 28) : «Und Salomo hatte viertausend Wagenpferde und 12 000 Reiter ;

und man legte sie in die Wagenstädte und zu dem König nach Jerusalem
Und man brachte ihm Rosse aus Ägypten und aus allen Ländern». Und (2.
Chron. 1,14): «Und Salomo sammelte sich Wagen und Reiter, dass er
zuwege brachte tausendundvierhundert Wagen und 12 000 Reiter, und
legte sie in die Wagenstädte und zu dem König nach Jerusalem». Diese
«Wagenstädte» und die Stallungen der Pferde für Reiter und Streitwagen
hat man bei Ausgrabungen in Israel gefunden, so z.B. in Megiddo, woraus
wiederum erhellt, dass die Bibel — von der theologischen Bedeutung sei

hier nicht die Rede — eine kulturgeschichtliche und historische Quelle
von ausserordentlichem Werte ist. Pferde und Kampfwagen als Kriegsmittel

bezeugt übrigens auch die Messias-Verheissung (Sacharja 9,10):
«Denn ich will die Wagen abtun von Ephraim und die Rosse von
Jerusalem, und der Streitbogen soll zerbrochen werden, denn er wird
Frieden lehren unter den Heiden...»

Im Gegensatz zu den martialischen Zeugnissen des Einsatzes von
Tieren im Kriegspotential König Salomos sind von besonderem
poetischen Reiz und dazu auch von beachtlichem erotischen Flair die das Tier
vergleichenden Sentenzen im Hohen Liede Salomos, gewiss mit das
Schönste, was uns an antiken Liebesliedern erhalten ist. Zärtliche
Vergleiche mit Tieren zeigen uns treffend die folgenden Verse (Hoheslied
1,15; 2,7; 2,9; 4,1; 4,2; 4,5): «Siehe, meine Freundin, du bist schön;
schön bist du, deine Augen sind wie Taubenaugen Ich beschwöre euch,
ihr Töchter Jerusalems, bei den Rehen oder bei den Hinden auf dem
Felde, dass ihr meine Freundin nicht aufweckt Mein Freund ist gleich

24



einem Reh oder jungen Hirsch Siehe, meine Freundin, du bist schön!
Siehe, schön bist du! Deine Augen sind wie Taubenaugen zwischen
deinen Zöpfen. Dein Haar ist wie eine Herde Ziegen, die gelagert sind am
Berge Gilead herab... Deine Zähne sind wie eine Herde Schafe mit
beschnittener Wolle, die aus der Schwemme kommen Deine zwei
Brüste sind wie zwei junge Rehzwillinge, die unter den Rosen weiden». —

Vergleiche mit Tieren werden auch sonst noch in mannigfacher Form
offenbar, so z.B. in den Sprüchen Salomos bei der Warnung vor der
Unzucht (Sprüche 5,18-19): «... freue dich des Weibes deiner Jugend
Ehefrau) ; sie ist lieblich wie eine Hinde und holdselig wie ein Reh. Lass
dich ihre Liebe allezeit sättigen und ergötze dich allewege in ihrer Liebe».
Dazu heisst es im Talmud (Erub. 54a/54b): «Rabbi Schmuel, Nachmanis
Sohn, sagte : Was bedeutet es, dass geschrieben steht : Die liebliche Hinde
und die anmutige Gazelle Reh)? Warum werden die Worte der
Weisung mit einer Hinde verglichen? Um dir zu sagen: Wie die Hinde
einen engen Muttermund Scheide) hat und so bei ihren Männchen zu
jeder einzelnen Stunde wie in der ersten Stunde (der Deflorierung) beliebt
ist, so sind auch die Worte der Weisung bei denen, die sie lernen, beliebt
zu jeder einzelnen Stunde wie in der ersten Stunde. Und die anmutige
Gazelle : Sie erhöht ihre Anmut bei denen, die sie lernen (hebr. Wortspiel :

Gazelle erhöhen)». — Dass Menschen mit der Eigenschaft von Tieren
in Verbindung gebracht werden, erweist auch das folgende biblische
Beispiel (1. Mose 49,21): «Naphtali ist ein schneller Hirsch und gibt
schöne Rede». Da Naphtali mit einem Hirsch verglichen wird, gilt Hirsch
in älteren deutschen Urkunden oft als ein Ersatz-bzw. Übersetzungsname
für Naphtali. Demzufolge finden sich auf jüdischen Grabsteinen des 18.

und 19. Jahrhunderts oft Reliefs von Tieren, deren Namen die dort
Bestatteten als Familiennamen trugen, wie z.B. Low, Bär, Wolf usw.,
eigentlich also als eine Art von redenden Wappen.

Die hier vorliegenden Ausführungen beschäftigen sich mit dem
Verhältnis des Menschen zum Tier. In diesem Zusammenhange darf eine
Komponente nicht übersehen werden : die der etwas zu engen Beziehungen

des Menschen zum Tiere, also das erotische, geschlechtliche
Verhältnis, die Sodomie, benannt nach Sodom, einer der beiden — angeblich
wegen der Lasterhaftigkeit ihrer Bewohner — etwa um 1900 vor Chr.
durch Erdbeben zerstörten Städte am Toten Meer. — Sodomie ist zu allen
Zeiten betrieben worden und offenbar öfter, als man es sich gemeinhin
vorstellen kann. In der griechischen und römischen Antike war sie —

gleich der Pädasterie und der lesbischen Beziehung — kein Verbrechen,
sondern ein Kuriosum, das belächelt oder verspottet wurde. Natürlich

25



fand die Sodomie auch ihren Niederschlag in der antiken Mythologie
(Leda mit dem Schwan, Pasiphaë mit dem weissen Stier, Europa usw.) und
in der antiken Dichtung (der Goldene Esel des Apuleius). Dass es
Sodomie auch im Alten Orient gegeben hat, wissen wir durch Zeugnisse
aus Kanaan, dem von den Israeliten späterhin besetzten Gelobten Lande.
Die Götterwelt des 2. Jahrtausends vor Chr. ist uns durch bildliche
Darstellungen und literarische Texte, durch ihre Mythen und Epen, die in
Keilschrift auf Ton in Ras Shamra/Ugarit gefunden wurden, recht gut
bekannt. Eine dieser Mythen, welche die «Jagden Baals» behandelt, steht
unter dem Phänomen des Wechsels vom Sterben und Wiederaufleben der
Natur. Die Legende berichtet, dass die Kriegsgöttin Anat, der Todesgott
Mot und der Gott der fruchtbaren Erde Baal in der Wildnis auf eine
Wildkuh treffen, zu der Baal in Liebe entbrennt; als Folge der Vereinigung

gebiert die Wildkuh einen Stier. — Bei der Besetzung Kanaans trafen
die Israeliten auf diese und viele andere Mythen und Kultvorstellungen,
und es ist leicht abzusehen, dass solche heimischen Kulte nicht ganz ohne
Einfluss auf die neu eingewanderte Bevölkerung sein konnten; die
scharfen Rügen der Propheten sprechen eine beredte Sprache. — Die
Sodomie jedoch galt im antiken Israel als schweres Verbrechen; das

bezeugen folgende Bibelzitate (2. Mose 22,18) : «Wer bei einem Vieh liegt,
der soll des Todes sterben» oder (3. Mose 18,23): «Du sollst auch bei
keinem Tier liegen, dass du mit ihm verunreinigt werdest. Und kein Weib
soll mit einem Tier zu schaffen haben; denn es ist ein Greuel» und auch
(3. Mose 20,15-16): «Wenn jemand beim Vieh liegt, der soll des Todes
sterben, und das Vieh soll man erwürgen. Wenn ein Weib sich zu
irgendeinem Vieh tut, dass sie mit ihm zu schaffen hat, die sollst du töten,
ebenso das Vieh; des Todes sollen sie sterben, ihr Blut sei auf ihnen».
Ähnlich wie bei der Sintflut soll auch hier bei Sodomie das Tier
mitgestraft werden für Sünden des Menschen, an denen es nicht schuld ist,
aber an denen es immerhin teil hat; vielleicht spielt auch hierbei der
Gedanke der Schicksalsgemeinschaft zwischen Mensch und Tier, der aus
der Herrschaft des Menschen über das Tier herrührt, wiederum eine
gewichtige Rolle im oben schon besprochenen Sinne. — Ähnlich wie bei
den Juden, war Sodomie auch bei den Hethitern ein Verbrechen: «Der
Mann, der einem Hunde oder einem Schwein beiliegt, soll sterben. Ein
Mann, der einer Kuh beiliegt, ist mit dem Tode zu bestrafen». Doch gab es

hier auch mildernde Umstände : «Wenn aber ein Mann einem Pferd oder
Maultier beiliegt, wird er nicht bestraft. Aber er darf sich nicht dem
Könige nähern und er darf nicht das Amt eines Priesters übernehmen».

Wird fortgesetzt.)

26


	Das Tier in der Bibel : der jüdische Mensch und sein Verhältnis zum Tier

