
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Jüdisch-theologisches Denken nach Auschwitz : ein Versuch seiner
Darstellung [1]

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JÜDISCH-THEOLOGISCHES DENKEN
NACH AUSCHWITZ -

EIN VERSUCH SEINER DARSTELLUNG (1)

von Stefan Schreiner

Jüdisch-theologisches Denken nach Auschwitz — das meint die Frage
nach den Wirkungen und Konsequenzen, die die Vernichtung des
europäischen Judentums während der Nazizeit, für die hier der Begriff «Auschwitz»

steht, im Blick auf den jüdischen Glauben und das jüdisch-theologische

Denken der Gegenwart gehabt hat und nach wie vor hat. (2)
Selbstverständlich sind Antworten des Glaubens auf geschichtliche Ereignisse
— und mit solchen Antworten haben wir es hier zu tun — keineswegs
alles, was zur Erklärung der Ursachen und Wirkungen, der Gründe und
Folgen eben solcher geschichtlichen Ereignisse herangezogen werden
kann oder gar darf. Und jeder, der sich bei der Untersuchung und
Deutung geschichtlicher Ereignisse nur auf Aussagen, Antworten des
Glaubens stützte, wäre nicht nur schlecht beraten, sondern triebe zugleich
auch grossen Missbrauch; denn Antworten des Glaubens sind immer
individuelle Antworten. Man darf sie daher nicht verallgemeinern.
Antworten des Glaubens sind immer auch subjektive Antworten. Man
darf sie daher auch nicht verobjektivieren. Doch bevor wir uns einigen
solcher Antworten des Glaubens auf die Vernichtung des europäischen
Judentums zuwenden können, scheinen mir einige Vorbemerkungen
notwendig zu sein, die die Voraussetzungen dieser Antworten umreissen
sollen.

I.

«Theologie», schreibt E. Fackenheim, «ist der Versuch, einen
kohärenten Bericht vom religiösen Glauben zu geben. Jüdische Theologie ist
der Versuch, solchen Bericht vom jüdischen Glauben zu geben.» Und er
fügt sodann hinzu : «Wie jede andere Religion (und Religion meint hier
soviel wie gelebte Glaubensweise) braucht das Judentum eben auch eine
Theologie. Natürlich hat es durchaus Zeiten gegeben, in denen das Ju-

1



dentum keine Theologie hervorgebracht hat. Dies freilich deshalb, weil
die Unmittelbarkeit des Glaubens in solchen Zeiten stark genug gewesen
ist, um dessen intellektuelle Erklärung praktisch überflüssig zu machen.
Heute indessen fehlt es an derartiger Unmittelbarkeit (des Glaubens).» (3)

Warum? Zwei Ereignisse haben die jüdische Tradition und die
Antworten des Glaubens, die sie gegeben hat, in Frage gestellt: der
Holocaust, die Vernichtung des europäischen Judentums in unserem
Jahrhundert einerseits und die Gründung des Staates Israel andererseits.

(4) Nicht dass durch diese beiden Ereignisse der Glaube selbst in
Zweifel gezogen oder aber auf ein neues Fundament gestellt worden ist,
wohl aber verlangt er — so scheint es — heute als Antwort auf jene beiden
Ereignisse nach anderen als denen, die die Tradition bisher auf geschichtliche

Ereignisse gegeben hat. (5) Einschränkend muss jedoch hinzugefügt
werden, dass es durchaus nicht selbstverständlich und allgemein
anerkannt ist, dass Holocaust und Gründung des Staates Israel auch etwas mit
dem Glauben zu tun haben, also auch Fragen an das theologische Denken
stellen. (6) Dennoch bleibt aber zumindest der Holocaust auch für jene,
die das genannte theologische Problem nicht sehen oder nicht mehr sehen
können, ein anthropologisches Problem, ein Problem, das sehr scharf die
Frage nach dem Menschen stellt. Es ist dies ein Problem, das vielleicht
schon damit angedeutet werden kann, dass doch die Mörder von
Auschwitz für sich in Anspruch genommen haben, Menschen zu sein,
während sie ihren Opfern, den Juden — und in ähnlicher Weise auch den
Zigeunern —, das Menschsein radikal abgesprochen haben. Auf dieses

anthropologische Problem, das sich sowohl in der entsetzlichen
Schizophrenie der Mörder ausspricht, die E. Wiesel so meisterhaft beschrieben
hat, (7) als auch im Ringen der Opfer, die menschliche Würde zu wahren,
wie es uns immer wieder in der Responsenliteratur entgegentritt, (8) kann
hier nicht eingegangen werden. Dies würde einen eigenen Aufsatz erfordern.

(9)

Doch kehren wir zu unserem eigentlichen Thema zurück
Um das jüdisch-theologische Denken nach Auschwitz — und das

«nach Auschwitz» bezieht sich hier nicht auf eine chronologische
Einordnung, sondern charakterisiert vielmehr den Inhalt dieses Denkens
— verstehen zu können, muss man sich m.E. nun dreierlei zuvor
klarmachen :

Erstens muss man sich vor Augen halten, dass diejenigen, die an der
Ausarbeitung jüdischer Theologie nach Auschwitz Anteil haben, fast
ausnahmslos selber die Hölle eines Konzentrations- oder Vernichtungslagers

überlebt haben oder ihr gerade noch rechtzeitig entfliehen
konnten. In jedem Falle aber sind es Menschen, die von dem Holocaust

2



direkt, persönlich betroffen waren, betroffen sind. Insofern müssen wir die
Bücher und Aufsätze zu unserem Thema zunächst einmal als persönliche
Zeugnisse des Glaubens, der Rechenschaft über diesen Glauben
betrachten, in denen die Autoren versuchen, ihr eigenes Schicksal, aber
auch das der Brüder reflektierend zu bewältigen, um damit leben zu
können. Gerade dieser persönlich-individuelle Charakter der hier
relevanten Arbeiten verbietet es, vor allem den Nichtbetroffenen oder
Nachgeborenen, die Aussagen der Betroffenen als Argumente im Für und
Wider der Meinungen auszunutzen. Als Nichtbetroffenen ist es uns nur
erlaubt, respekvoll die Stimme der Betroffenen zu hören. Sie zu
kritisieren, meine ich, haben wir kein Recht. Sie eigennützig als Argumentationshilfen

auszunutzen, ist eine Beleidigung derer, die ihre Stimme als
Betroffene erhoben haben. (10)

Zweitens muss man sich vergegenwärtigen, dass das überlieferte
Judentum keine Dogmen im Sinne konfessionell verbindlicher Glaubenssätze

kennt. (11) Von daher ist die Frage, was denn diese Theologie zu
einer jüdischen Theologie macht, nicht ohne weiteres schnell zu
beantworten, wie man angesichts der jeweiligen Individualität und zugleich
Vielfalt der diesbezüglichen theologischen Aussagen eigentlich gar nicht
von der jüdischen Theologie nach Auschwitz reden kann. Diese Theologie

ist im Grunde so vielfältig, wie sich Autoren dazu geäussert haben.
Was sie verbindet, ist zum einen das Thema, die theologische Reflexion
der eigenen, grösstenteils persönlichen Geschichte, zum anderen die
Tatsache, dass sie sich diesem Thema als Juden stellen, also aus dem
Bewusstsein der Zugehörigkeit zum jüdischen Volk, zum Judentum heraus
schreiben. (12)

Drittens muss man sich klarmachen, dass geschichtliche Ereignisse für
den jüdischen Glauben, also eben auch für die jüdische Theologie als
eine Reflexion über dieser Glauben, eine wesentlich andere und ungleich
grössere Bedeutung haben, als man das im Blick auf den christlichen
Glauben sagen kann.

Christlicher Glaube ist durch die ein für allemal geschehene
Selbstoffenbarung Gottes in dem als Messias-Christus geglaubten Jesus von
Nazareth begründet. Diese Selbstoffenbarung wird zugleich als die ganze
Offenbarung Gottes begriffen. Neben ihr gibt es keine, kann es keine
andere oder zusätzliche Offenbarung geben.

Den jüdischen Glauben hingegen begründet keine Selbstoffenbarung
Gottes, sondern eine Zusage: «Ich bin da.» (Ex 3,14). Es ist dies die
Zusage des gebietenden Gottes, von dem L. Baeck sagte : Er ist der nie

3



Offenbarte und doch immer Offenbarende. (13) Es ist dies die Zusage
immer neuer Gegenwart des fernen und zugleich nahen Gottes (Jer 23,23).
Schauplatz der Begegnung des gebietenden Gottes mit dem Menschen,
dem geboten wird, ist die Geschichte. Die geschichtlichen Ereignisse, so
ist es mir zumindest aus den Zeugnissen jüdischen Glaubens immer wieder
deutlich geworden, im kleinen wie im grossen, sind Offenbarung, sind
Weisen der Anrede Gottes an den Menschen. Sache des Menschen ist es,
die Botschaft der geschichtlichen Ereignisse zu vernehmen und auf sie der
Torah, der Weisung Gottes gemäss zu antworten. Dahinter steht die
Glaubensüberzeugung, dass in aller Geschichte der gebietende und seine
Anwesenheit verheissen habende Gott stets präsent ist, ja nicht nur
präsent ist. Dahinter steht die Überzeugung, dass es keine Geschichte
gegen Gott oder an Gott vorbei gibt oder gegen kann; denn «Er ist da!».

Was aber macht man mit einer Geschichte, mit einem geschichtlichen
Ereignis wie dem Holocaust? Wo ist Gott in dieser Geschichte gewesen?

Damit sind wir nun schon bei der zentralen Frage aller Bemühungen,
das kollektive wie das individuelle, persönliche Schicksal zu bewältigen,
im Glauben, theologisch zu bewältigen, angekommen. Es geht um die
Frage nach der Theodizee, der Rechtfertigung Gottes angesichts
millionenfachen Leidens und Gemordetwerdens. Wie kann man da heute
noch von der Anwesenheit Gottes in der Geschichte reden Ja, kann man
heute überhaupt noch von Gott reden? Warum hat Gott, wenn alle
Geschichte seine Geschichte ist, es zugelassen, dass so viele Millionen
Unschuldiger grausam vernichtet worden sind? Ist diese Geschichte nicht
eher ein Beweis für die Abwesenheit, oder gar Nichtexistenz Gottes Wie
kann man da heute noch glauben? Welchen Sinn soll das so vielfache
Leiden haben, erst recht das Gemordetwerden Kann es überhaupt einen
Sinn darin geben Was heisst daher, Jude zu sein, und zu bleiben, und dies
nach oder trotz Auschwitz? (14)

Fragen über Fragen brechen hier auf. Nur mit grossem Ernst kann man
sie zunächst einmal hören, ohne sie gleich mit einer vorschnellen Antwort
zur Seite schieben zu dürfen. Sind dies auch Fragen, die letztlich nicht nur
jüdisch-theologisches Denken und jüdischen Glauben betreffen, so sollen
doch im Folgenden, dem Thema gemäss, nur jüdische Antworten auf sie

vorgetragen werden, die dennoch keineswegs nur Juden etwas zu sagen
haben. Der Übersichtlichkeit halber seien diese Antworten unter vier
Gesichtspunkten hier zusammengefasst. Dabei bin ich mir selbstverständlich

im klaren, mit diesen vier Gesichtspunkten keineswegs die
Breite und Vielfalt der gegebenen Antworten erschöpft zu haben.

4



II.

Ist Auschwitz einmalig in der jüdischen Geschichte (15)

Um jedem möglichen Missverständnis vorzubeugen, zuerst ein Wort
zur Klärung des Begriffes der Einmaligkeit ; geht es doch hier nicht um die
Einmaligkeit des geschichtlichen Ereignisses. Als geschichtliches Ereignis
ist Auschwitz, da sich Geschichte ja nicht wiederholt, wie jedes andere
geschichtliche Ereignis auch selbstverständlich einmalig. Aber in diesem
Sinne wird das Wort «einmalig» hier gar nicht verstanden. Vielmehr steht
hier die Frage an, ob Auschwitz vom Problem her gesehen, das es an den
Glauben stellt, einmalig ist, oder ob es eben von diesem Problem her
durchaus mit anderen Ereignissen der jüdischen Geschichte verglichen
werden darf. Immerhin war die jüdische Geschichte ja seit mehr als zwei
Jahrtausenden die Geschichte vom Leiden seines Volkes, eine Leidens-,
eine Passionsgeschichte. Von daher liegt es natürlich nahe zu fragen :

Stellen die Implikationen des Holocaust (s.o.Anm. 14) gegenüber den
Implikationen anderer Katastrophen der jüdischen Geschichte ganz neue,
neuartige, bisher nicht aufgebrochene Fragen an den jüdischen Glauben,
mithin an die Reflexion über ihn

Die Meinungen hierüber sind durchaus geteilt; insofern ist die
Reduktion des Problems der Einmaligkeit bei A. u. R. Eckardt (a.a.O.S.
420) auf die Frage: «In welchem Sinne kann die Endlösung als einmalig
gedeutet werden?» eine vorschnelle Einengung des Problems. Setzt sie
doch m.E. voraus bzw. nimmt es als gegeben hin, dass der Holocaust auch
von seinen Implikationen her einmalig ist. Gerade gegen diese Ansicht ist
jedoch verschiedentlich Widerspruch laut geworden, was A. u. R. Eckardt
offensichtlich übersehen haben.

Gewiss, für Theologen wie E. Fackenheim (16) und R. Rubenstein (17)
ist der Holocaust etwas radikal Neues («radically different»), etwas von
Grund auf Neues (und daher mehr als nur «unprecedented»), also mit
allen bisherigen Katastrophen der jüdischen Geschichte schlechterdings
nicht Vergleichbares. E. Wiesel führte diese Einsicht bekanntlich dazu,
mit 1945 eine neue Ära («our era») beginnen zu lassen, die Zeit «after the
Holocaust», während er die Zeit davor als «before the Holocaust»
charakterisiert. (18)

Ganz anderer Ansicht sind hingegen Theologen wie A. J. Heschel und
E. Berkovits. Berkovits schreibt beispielsweise : «Das jüdische Schicksal in
den Vernichtungslagern unseres Jahrhunderts steht wohl hinsichtlich der
Grösse der Vernichtung, der unvorstellbaren Grausamkeit und
unüberbietbaren Unmenschlichkeit als einmalig in der Menschheitsgeschichte

5



da. Dennoch ist es wichtig sich klarzumachen, dass das eben dadurch
aufgeworfene Glaubensproblem im Gesamtzusammenhang jüdischen
Schicksals keineswegs einmalig ist. Vom Problem her gesehen hatten wir
unzählige Auschwitz' : Es gab die beiden Zerstörungen des Jerusalemer
Tempels und die Zerstreuung Israels; es gab die Zerstörung der
bedeutenden spanischen Judenheit (1492). Es gab das Chmielnitzkij-Massaker
im 17. Jahrhundert, und, unserer Gegenwart näher, die Petljura-
Pogrome... Doch das Glaubensproblem der Überlebenden jeder dieser
Katastrophen war nicht von dem unterschieden, dem wir uns heute
gegenübergestellt sehen.» (19)

Wieder anders sieht das Problem I. Maybaum, ein aus Berlin
stammender Reformrabbiner und Schüler Franz Rosenzweigs. Für ihn
hatte der Holocaust zwei «Vorläufer», nämlich die beiden Zerstörungen
des Jerusalemer Tempels. Daher nennt er den Holocaust «den dritten
Churban». (NB : mit dem hebräischen Wort churban werden sonst nur die
beiden Zerstörungen des Jerusalemer Tempels bezeichnet.) «Ein
churban aber», schreibt I. Maybaum, «ist eine Zerstörung, die eine alte
Ära beendet und eine neue Ära eröffnet.» (20) Dies gilt freilich weniger in
rein chronologischer Betrachtung als vielmehr im Blick auf den jeweiligen
Inhalt, die Qualität einer Ära. Maybaum versteht den churban daher als

Umschlagen in eine neue Qualität und verknüpft ihn dabei mit dem
Gedanken an einen geschichtlichen Fortschritt. Darauf aber werden wir
unten noch zurückkommen.

Sicher ist das nicht alles, was zum Thema «Einmaligkeit» zu sagen ist.
Deutlich ist indessen geworden, dass die hier nebeneinandergestellten
Meinungen sowenig miteinander in Einklang gebracht wie gegeneinander
ausgespielt werden können, will man sie nicht entwerten. Jede steht so für
sich, jede muss für sich genommen und respektvoll gewürdigt werden.

Hinsichtlich der Konsequenzen jedoch, die sich aus diesen Meinungen
ergeben, scheint mir, wenn es um deren Verständnis geht, das hilfreich zu
sein, was der polnische Philosoph H. Elzenberg unter dem Stichwort
«eschatologia» am 26.8.1945 in seinem philosophischen Tagebuch notiert
hat, wenngleich er hier nicht nur die jüdische, sondern zugleich die
gesamte Menschheitsgeschichte im Blick hatte : «Seit einiger Zeit gebe ich
immer mehr dem Gedanken in mir Raum, dass die Menschheit möglicherweise

den Gipfelpunkt ihrer Entwicklung, sei es der kulturellen, sei es

sogar der Entwicklung als biologische Gattung, bereits überschritten hat
und dass jetzt der Niedergang beginnt...

Das Symptom dieser Katastrophe scheint hier vor allem das zu sein,
was Curel, — ich spreche hier von seiner <Fille sauvage> —, <die morali-

6



sehe Anarchie) genannt hat, was man etwa so beschreiben kann : Vernichtung

jeglicher moralischer Bindungen, vorerst im Kampf der Gruppen,

später — und das immer schärfer — im Kampf der Individuen
gegeneinander. Wenn davon auch nicht die Erkenntnistätigkeit, die bekanntlich
ausgezeichnet mit der Barbarei zusammenleben kann, betroffen ist, so
droht doch der Verfall oder ganz und gar das Verschwinden der als <das

geistige Leben > verstandenen Kultur.

Es stellt sich hier die Ausgangsfrage : Ist der heutige Zustand in der
erwähnten Hinsicht seinem Wesen nach viel schlimmer als das, was sich in
der Geschichte der Menschheit schon so viele Male ereignet hat? Wenn
nämlich nicht, dann ist die Kultur nicht bedroht: hat sie jenes nicht
vernichtet, lässt sie sich auch jetzt nicht vernichten. Daher meine ich : auf
weite Strecken hin war die Vergangenheit ebenso schlimm wie die Gegenwart...

und welche triumphalen Blütezeiten auf dem Gebiete des
Geistes haben jene teuflischen Exzesse (in der Vergangenheit) begleitet!

Wenn man sich das vor Augen führt, wächst zwar die Furcht vor der
Natur des Menschen, aber die Angst um die Zukunft wird kleiner : Hat die
Menschheit Melos und Artaxata ausgehalten, wird sie auch Oradour und
Auschwitz aushalten.

Es bleiben jedoch zwei Zweifel. Der erste: In den Verbrechen dieses
Krieges ist etwas, was sie in beunruhigendem Masse von den schlimmsten
bisherigen unterscheidet. Erschauern lässt ihre technische Perfektion,
ihre Inanspruchnahme der Wissenschaft und der grössten Kräfte des
Geistes... und die totale Billigung des Verbrechens. Das wirft mit
Nachdruck den Gedanken auf dass der Tod mythischer Täuschungen
und ein unverschleierter Blick auf die Wirklichkeit unvermeidlich nicht
nur zu bösen Taten, sondern zum Auslöschen jeglichen moralischen
Bewusstseins führen. Daher der zweite Zweifel : In der Leidenschaft, mit
der heute alle die Deutschen verdammen, spürt man nicht immer reine
Aufrichtigkeit ; in den Augen vieler wären deren Methoden gar nicht so
schlecht, wenn sie sie nur gegen ihre eigenen Feinde anwenden könnten.
Auch fällt es mir nicht leicht, die Befürchtung zu zerstreuen, dass die
Deutschen keineswegs nur irgendeine Ausgeburt der Menschheit waren,
nach deren Ausschluss Besserung zu erwarten steht, sondern dass sie ein
Vortrupp waren, und dass auf dem Wege, den sie gewiesen haben, bei
der nächsten Auseinandersetzung bereitwillig viele von denen gehen
werden, die sie (sc. die Deutschen) verdammt haben.» (21) Um
Missdeutungen dieser Sätze den Boden zu entziehen, sei noch einmal —
nachdrücklich — betont: geschrieben wurden diese Sätze am 26.8.1945!

Doch zurück zu unserem Thema.

7



III.

Was hat Gott mit Auschwitz zu tun (22)

Mit dieser Frage berühren wir eines der beiden Kernprobleme, wenn
ich recht sehe, dem sich alle jüdische Theologie nach Auschwitz
gegenübergestellt sieht (das zweite folgt unter Punkt IV) ; und nichts lässt
sich m.E. so schwer darstellen, wie gerade die Antworten, die hierzu
gegeben worden sind. Jedes aus dem Zusammenhang gerissene Zitat wie
auch jede verkürzende Zusammenfassung, da sie ja kaum alle Aspekte
berücksichtigen kann, bedeuten letztlich eine Manipulierung der Meinung
eines Autors und öffnen jenem Missbrauch, auf den eingangs aufmerksam
gemacht worden ist, Tor und Tür (vgl. bes. Anm. 25).

Für diejenigen nun, die wie jene Theologen davon ausgehen, dass auch
die Vernichtung der Juden in unserem Jahrhundert hinsichtlich der daraus
resultierenden Glaubensprobleme durchaus Präzedenzfälle gehabt hat,
folgt nun konsequenterweise: Man muss jetzt eben die Präzedenzant-
worten suchen, das heisst jene, die frühere Generationen auf die

vergleichbaren Katastrophen folgenden Fragen gegeben haben.

Im Vorfeld dieser Überlegungen spielen m.E. zwei Sätze eine
entscheidende Rolle ; zum einen Jes 45,6-7, zum anderen Arnos 3,2.

In Jes 45,6-7 heisst es : «Ich bin der Ewige und keiner sonst, der Licht
bildet und Dunkel schafft, der Heil wirkt und Böses schafft. Ich bin es, der
Ewige, der all dies tut »

Bis zur letzten Konsequenz ist hier ausgesprochen, was es heisst, dass
Gott allein der Gott aller Geschichte ist. Gott allein ist es, der in aller
Geschichte nicht nur gegenwärtig, sondern eben auch und vor allem am
Werke ist. So haben es die Generationen der Alten verstanden und nicht
nur das Gute, das Heil, sondern auch das Böse, das Unglück als Werke
Gottes hingenommen. (23) So haben sie die Katastrophen, die über sie
hereinbrachen, als Gerichte Gottes ertragen ; denn — und hier erhält der
Satz aus dem Amosbuche sein Gewicht : «Nur euch habe ich erwählt aus
allen Sippen der Erde ; darum ahnde ich an euch alle eure Vergehungen.»
Und die Alten haben darauf geantwortet: mippne chata'enu, wegen
unserer Sünden werden wir bestraft. (24)

Darf, kann man dies aber auch noch im Hinblick auf den Völkermord
von Auschwitz sagen Hiesse das nicht, die Einsatzgruppen und
Exekutionskommandos, die Mörder und ihre Anstifter zu Ausführungsorganen
eines göttlichen Geschichtsplanes machen

8



Soweit ich sehe, verteidigt im Hinblick auf Auschwitz niemand den
Satz mippne chata'enu, wegen unserer Sünden werden wir bestraft.
Hingegen besteht über die zweite Frage, das heisst die Frage, ob die
Henker von Auschwitz Ausführungsorgane eines geschichtlichen Planes
Gottes gewesen sind, durchaus Meinungsverschiedenheit. Während I.
Maybaum um des Glaubens an den allgegenwärtigen und allwirksamen
Gott willen bereits ist, es hinzunehmen, ja anzunehmen, dass Gott auch
bei der Vernichtung der Juden am Werke war, (25) lehnt R. Rubenstein
schon den Gedanken daran von Grund auf ab. In seinem schon genannten
Buche «After Auschwitz» berichtet Rubenstein von einem Gespräch mit
Propst Heinrich Grüber gerade über dieses Thema. (26) Während des

Gespräches, so Rubenstein, habe Propst Grüber genau dieselbe Ansicht
vertreten, die auch I. Maybaum zu akzeptieren bereit ist. Dies habe ihn,
Rubenstein, geradezu schockiert : «Wenn ich an Gott als den allmächtigen
Autor des geschichtlichen Dramas und an Israel als Sein erwähltes Volk
glaubte, dann müsste ich Propst Grübers Schlussfolgerung akzeptieren,
dass es Gottes Wille war, dass Hitler sechs Millionen Juden ermorden
Hess. Unmöglich könnte ich an einen solchen Gott glauben, noch könnte
ich nach Auschwitz an Israel als das erwählte Volk Gottes glauben»
(a.a.O.S. 46).

Das eigene Erleben, die geschichtliche Erfahrung zwingt Rubenstein
zu einer Konsequenz, die vor 1800 Jahren bereits Elischa ben Avujah
ebenfalls aufgrund eigenen Erlebens gezogen hat. (27) In Talmud Bavli,
Chullin 142a heisst es : Elischa ben Avujah sagte : Ich sah einen Knaben,
der auf Geheiss seines Vaters einen Baum bestieg, ein Vogelnest ausnahm
und dabei die Vogelmutter über den Jungen wegfliegen liess, aber vom
Baume fiel und sich dabei das Genick brach. Der Knabe hatte zwei
Gebote erfüllt : das der Elternehrung (Ex 20,12) und das der Schonung der
Vogelmutter (Dt 22,6-7) und büsste dabei sein Leben ein, obwohl auf diese
beiden Gebote der Lohn des langen Lebens auf Erden zugesagt ist. Dann
fasste Elischa ben Avujah seine Enttäuschung darüber in die Worte : let
din we-let dajan Es gibt keinen Richterspruch und keinen Richter (28)
Mit Rubensteins Worten : God is dead!

Die geschichtliche Erfahrung machte Rubenstein, ebenso wie Elischa
ben Avujah, praktisch zum A-theisten. Was ihm bleibt, ist die religiöse
Gemeinschaft der Juden, seine Theologie aber kennt keinen Gott mehr,
sie ist im wahrsten Sinne des Wortes gott-los. (29)

Gegen diese a-theistische Konsequenz spricht mit grossem Nachdruck
E. Berkovits. Natürlich lehnt auch er ganz entschieden den Satz mippne
chata'enu, wegen unserer Sünden..., ab. (30) Ja, die Vernichtung der

9



Juden, schreibt er, «war ein absolutes Unrecht», aber, so fügt er hinzu:
«Es war ein von Gott zugelassenes Unrecht!» (31) Wie ist das zu
verstehen

Berkovits verweist an dieser Stelle auf die Lehre vom hester panim,
vom Verbergen des Angesichtes Gottes, einer Vorstellung, die bereits in
der hebräischen Bibel angelegt ist. (32) Hester panim meint dabei
zweierlei. Das Verbergen des Angesichtes kann zum einen ein Ausdruck
des Zornes Gottes sein. So heisst es etwa in Dt 31,17-18 :

«Mein Zorn wird an jenem Tage gegen sie entbrennen, ich werde sie

vergessen und mein Angesicht vor ihnen verbergen... Ja, an jenem Tage
werde ich mein Angesicht verbergen wegen all des Bösen, das sie getan
haben, indem sie sich anderen Göttern zuwandten. »

Das Verbergen des Angesichtes kann zum anderen meinen, dass Gott
sein Angesicht verbirgt vor dem Bösen, das ein Mensch verübt hat. Nicht
weil ihn das Leiden des Menschen, dem Böses zugefügt worden ist, nicht
interessiert, sondern weil er auf die Umkehr dessen, der das Unrecht getan
hat, hofft. In grösster Kürze ist dies ausgesprochen in Ez 33,11 :

«So wahr ich lebe, spricht der Ewige, dein Herr: Ich habe keinen
Gefallen am Tode des Übeltäters, sondern daran, dass sich der Übeltäter
von seinem Wege abkehrt und lebt...»

Aber gerade das Verbergen des Angesichtes in dieser Situation und
aus diesem Grunde schafft für den leidenen Menschen die grösste Qual.
Konnte E. Wiesel Gott dennoch in jenem am Galgen hängenden Kind
erkennen und so die Anwesenheit Gottes in Auschwitz erfahren, (33)
erlebten andere Auschwitz als absolute, totale Gottesferne, als Abwesenheit

Gottes. Aus dieser Erfahrung heraus sind wohl auch Sätze wie die
folgenden gesprochen: «Tagaus, tagein schrien wir nach einem Zeichen
der Gegenwart Gottes... Wir suchten ihn und fanden ihn nicht... Gott war
nicht da in unserer unbeschreiblich furchtbaren Lage. Wir waren allein,
von Gott und Menschen verlassen.» (34)

Unwillkürlich fühlt man sich hier an den 44. Psalm erinnert, (35)
dessen letzte Verse lauten: «Wach auf! Warum schläfst du, o Gott?
Erhebe dich, und Verstösse uns nicht für immer. Warum verbirgst du dein
Angesicht, vergisst unser Elend und unsere Leiden? Erhebe dich,
komme uns zu Hilfe, in deinem Erbarmen erhöre uns »

E. Berkovits antwortet auf diese Erfahrung : «Ist es doch gerade Gottes
Langmut mit dem Ungerechten wie dem Gerechten, welche die allergrösste
Tragödie des Daseins schafft. Gottes Gnade und Langmut, gerade seine

10



Liebe zum Menschen (auch dem, der Unrecht begeht) führen notwendig
dazu, dass manche Menschen einem Schicksal überlassen werden, das als

Gleichgültigkeit Gottes gegenüber der Gerechtigkeit und dem menschlichen

Leiden erfahren wird.» Und er fügt dann hinzu : «Wenn der Mensch
nicht durch die Hand des Menschen umkommen soll, darf Gott nicht
seine Vorsehung seiner Schöpfung entziehen. Er muss in der Geschichte
gegenwärtig sein. Gleichzeitig muss Gott sich fernhalten, damit der
Mensch sein kann. Da seine Abwesenheit notwendig ist, ist sein Angesicht
verhüllt, und Unschuldige leiden ; da seine Gegenwart notwendig ist, wird
das Böse nicht letztlich triumphieren; deshalb gibt es Hoffnung für die
Menschheit. Trotz seiner Langmut ist Gott nicht gleichgültig. Es gibt
einen Richterspruch und einen Richter in der Weltgeschichte !» (36)

(Wird fortgesetzt.)

ANMERKUNGEN

(1) Bei dem Aufsatz handelt es sich um eine leicht überarbeitete und um Anmerkungen
bereicherte Fassung eines Referates, das am 22.2.1979 im Rahmen der Vortragsreihe
«Die Kristallnacht und ihre Folgen», veranstaltet von der Israelitischen Religionsgemeinde

zu Leipzig und der Arbeitsgemeinschaft Kirche und Judentum, in Leipzig
gehalten worden ist.

(2) Einen ersten Versuch, einiges zu diesem Thema zusammenzutragen, habe ich unter¬
nommen in meinem Beitrag «Die Vernichtung des europäischen Judentums im Spiegel
jüdisch-theologischen Denkens der Gegenwart», in: «Als die Synagogen brannten...»
Kristallnacht und Kirche, Magdeburger Arbeitshefte für Ökumene und Mission 1

(1978), S. 33-52 epd-Dokumentation 45-46 (1978), S. 21-31. Vgl. zum Thema auch P.
Schindler, Religious Faith after the Holocaust, in: SIDIC 7 (1974), Heft 3, S. 24-30;
S. T. Katz, Faith after the Holocaust : Four Approaches, in : Encyclopaedia Judaica
Year Book 1975/6, S. 92-105; I. Greenberg, Judaism and Christianity after the Holocaust,

in: JES 12 (1975), S. 545ff.; A. u. R. Eckardt, Christentum und Judentum: die
theologische und moralische Problematik der Vernichtung des europäischen Judentums,

in: EvTh 36 (1976), S. 406-426. Das in diesem Zusammenhang ebenfalls wichtige
Buch von E. Fleischner (ed.), Auschwitz: Beginning of a New Era? Reflections on the
Holocaust, New York 1977, ist mir bisher nur von Cl. Thomas Besprechung in:
Freiburger Rundbrief 29 (1977), Nr. 109-112, S. 117-118, her bekannt. Ebenso sind mir die
Referate, die zu diesem Thema auf dem Kirchentag im Juni in Nürnberg gehalten
worden sind, bislang nicht zugänglich geworden.

(3) An Outline of Modern Jewish Theology, in : J. Neusner (ed.), Understanding Jewish
Theology, New York 1973, S. 153-162. 153.

(4) S. T. Katz, a.a.O.S. 92.

(5) Diese Ansicht, die von Theologen wie E. Fackenheim, R. Rubenstein oder I. Mavbaum
vertreten wird, ist allerdings keineswegs unwidersprochen geblieben. Vgl. etwa E.
Berkovits, Faith after the Holocaust, New York 1973, S. 86-91 ; J. Neusner, The Implications

of the Holocaust, in : Understanding Jewish Theology, S. 179-193. bes. S. 192-
193 ; oder auch A. J. Heschel, The Earth is the Lord's, New York 1950.

11



(6) Eine Theologisierung des Staates Israel vermeidet sogar E. Fackenheim, Jewish Faith
and the Holocaust, in : Commentary 46 (Aug. 1968), S. 30-36, bes. S. 31-32. Im übrigen
kann auf dieses diffizile Problem hier nicht eingegangen werden. Vgl. dazu aber etwa
A. J. Heschel, Israel — an Echo of Eternity, New York 1969, S. 43-88.119-122, und Fr.
W. Marquardt, Die Juden und ihr Land, Hamburg 1975.

(7) «Man kann der Oberschicht oder dem Mittelstand entstammen, eine erstklassige
Erziehung erhalten haben, Eltern und Nachbarn achten, Museen besuchen und an
Kulturveranstaltungen teilnehmen, eine Rolle im öffentlichen Leben spielen und eines
Tages beginnen, Männer, Frauen und Kinder zu ermorden, ohne Zögern und ohne
Schuldgefühl. Man kann seinen Revolver auf lebendige Zielscheiben abfeuern und sich
nichtsdestoweniger am Versmass eines Gedichtes, an der Komposition eines Bildes
erfreuen... Mann kann den Sohn vor den Augen des Vaters foltern und sich weiterhin
als kulturvollen und religiösen Menschen betrachten, und dazu noch von einem
friedlichen Sonnenuntergang am Meer träumen.» (One Generation after, New York 1972,
S. 10). Dieselbe entsetzliche Schizophrenie findet man immer wieder bestätigt, wenn
man K. Moczarskis, Rozmowy z katem (Gespräche mit dem Henker), Warszawa 1978,
liest; hier hört man sie aus dem Munde eines Mörders, nämlich Jürgen Stroops.

(8) Jener Literatur, die darüber Auskunft gibt, was «jüdisches Leben» während der Nazi¬
zeit bedeutete, wie M. Wyschogrod, The Law : Jews and Gentiles, in : P. D. Opsahl u.
M. H. Tenenbaum (ed.). Speaking of God Today — Jews and Lutherans in Conversation,

Philadelphia 1974. S. 3-14.3-4, gemeint hat. Man vergleiche dazu die Beispiele
bei A. Guttmann, Human insights of the Rabbis particularly with respect to the Holocaust,

in HUCA 46 (1975). Erwähnung verdienen hier aber auch Marek Edelmans
erschütternde Zeugnisse in: H. Krall, Dem Herrgott zuvorkommen, dt. von H.
Schumann, Berlin 1979.

(9) Vgl. zu diesem Thema E. Fackenheim, The Human Condition after Auschwitz, in:
Unterstanding Jewish Theology, S. 165-175.

(10) In seinem nachgelassenen Aufsatz «In den Wind Gesprochen» verbietet es Jean Améry
geradezu allen, über den Holocaust zu reden, «die nicht mit uns im Abgrund gewesen
sind. Nur wir haben Hitler erlebt, nicht die jungen Assistenten in den Seminaren für
Zeitgeschichte.» (zitiert nach dem Mitschnitt einer Rundfunklesung).

(11) L. Baeck, Hat das überlieferte Judentum Dogmen? in: Aus drei Jahrtausenden,
Tübingen 1958, S. 12-27.

(12) Dass nicht einmal das Schema Jisra'el (Dt 6,4) etwas alle hier zu nennenden Theologen
Verbindendes darstellt, beweist R. Rubensteins jüdische «Gott-ist-tot-Theologie»,
in der nur noch die « community of Israel», die «people-hood», als das der Existenz des
einzelnen allein Sinngebende in den Mittelpunkt gerückt ist (After Auschwitz,
Indianapolis 1966, S. 68).

(13) Dieses Volk — jüdische Existenz, Bd. 1, Frankfurt/M. 1955, S. 132.

(14) Vgl. hierzu auch die Aufzählung der Implikationen des Holocaust bei S.T. Katz,
a.a.O.S. 93.

(15) Vgl. dazu auch A. u. R. Eckardt, a.a.O.S. 420-421.

(16) Vgl. dazu S.T. Katz, a.a.O.S. 97-98, und L. Rubinoff, Auschwitz and the Theology of
the Holocaust, in : Speaking of God today. S. 121-143, bes. S. 139-140.142.

(17) A.a.O.S. 223, vgl. dazu a.a.O.S. 153-154, und S.T. Katz, a.a.O.S. 94-95.

(18) A. u. R. Eckardt, a.a.O.S. 421.

(19) Faith after the Holocaust, S. 89-90.

(20) The Face of God after Auschwitz, London 1965, S. 32. Vgl. dazu auch S.T. Katz,
a.a.O.S. 99.

(21) Klopot z istnieniem. Aforyzmy w porzadku czasu, Krakow 1963, S. 339-341.

(22) Vgl. dazu auch meinen in Anm. 2 erwähnten Beitrag, a.a.O.S. 42-46/ S. 26-27.

(23) Zum Problem vgl. auch E. Berkovitz, a.a.O.S. 128-129, und E. E. Urbach, The Sages —

their Concepts and Beliefs, Jerusalem 1975, S. 436-444.51 Iff.

12



(24) Über die Auswirkungen der Leiden auf die jüdische Frömmigkeit, vorab im Mittel¬
alter, informiert A. Millgram, Jewish Worship, Philadelphia 5732/1971, S. 446-464.

(25) A.a.O.S. 67. Maybaum wagt hier nicht nur den Satz «Hitler war ein Instrument, das
Gott als Instrument benutzte zu reinigen, zu läutern, zu strafen eine sündige Welt...»,
sondern geht noch einen Schritt weiter. Er sieht Hitler so wie einst Jeremia den
Zerstörer Jerusalems, Nebukadnezar, und formuliert daher parallel zu Jer 25,9 ; 27,6 ; 43,10 :

«Hitler, My Servant!» (a.a.O.S. 67). Welcher Missbrauch kann mit diesen Sätzen
getrieben werden, löst man sie aus ihrem Zusammenhang und benutzt man sie
verallgemeinernd als Argumentationshilfe

(26) Unter der Überschrift « The Dean and the Chosen People», a.a.O.S. 47-58.

(27) Auf diese Parallele verweist auch S.T. Katz, a.a.O.S. 94. Als «typos» spielt Elischa ben
Avujah auch bei E. Berkovits eine Rolle (a.a.O.S. 96-97), der ihn hier neben Ivan
Karamazov stellt.

(28) Zu demselben Schluss kommt auch A. Donat, The voice of the ashes (zit. bei A. u. R.
Eckardt, a.a.O.S. 419).

(29) Vgl. sein Buch «After Auschwitz», S. 68.

(30) A.a.O.S. 94.

(31) A.a.O.S. 89. E. Wiesel (zit. bei A. u. R. Eckardt, a.a.O.S. 419-420) aber fragt sich: «Es
(holocaust) kann weder mit ihm (Gott) noch ohne ihn erklärt werden. Ich weiss immer
noch nicht, warum der Mensch die Grausamkeit gewählt hat, und ich weiss auch nicht,
warum Gott diese Wahl zugelassen hat.»

(32) A.a.O.S. 94-107.

(33) Die Nacht zu begraben, Elischa, Esslingen o.J. S. 93. Von der Anwesenheit Gottes ist
— trotz scheinbarer gegenteiliger Erfahrung — überzeugt auch E. Fackenheim, God's
Presence in History, New York 1970, S. 31. Zu den Konsequenzen, die Fackenheim
daraus zieht, siehe weiter unten.

(34) A. Donat, The voice of the ashes (zit. bei A. u. R. Eckardt, a.a.O.S. 419). Vgl. dazu E.
Wiesel, Der Schwur von Kolvillâg, dt. von M. Venjakob, Wien 1976, S. 28: Auf die
Frage des Kindes nach der «Rolle Gottes in den Lagern» antwortet der Vater: «Der
Henker und das Opfer haben beide Grund, an Gott zu zweifeln.» Ähnlich hören wir in
Marek Edelmans Erinnerungen von einem Dialog zwischen Mietek Dab und seinem
Vater. Hier fragt der Vater: «Wo ist denn Gott? Siehst du nicht, was los ist? Siehst du
nicht, dass Gott schon lange nicht mehr hier ist? Selbst wenn es ihn gibt» — der Alte
senkte die Stimme —, «dann ist er auf ihrer Seite.» (H. Krall, a.a.O.S. 139).

(35) Den übrigens auch Berkovits (a.a.O.S. 95ff.) in diesem Zusammenhang zitiert.
(36) A.a.O.S. 117ff. (zitiert in der Übersetzung von A. u. R. Eckardt, a.a.O.S. 419).

13


	Jüdisch-theologisches Denken nach Auschwitz : ein Versuch seiner Darstellung [1]

