Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Judisch-theologisches Denken nach Auschwitz : ein Versuch seiner
Darstellung [1]

Autor: Schreiner, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961208

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDISCH-THEOLOGISCHES DENKEN
NACH AUSCHWITZ —
EIN VERSUCH SEINER DARSTELLUNG (1)

von Stefan Schreiner

Jidisch-theologisches Denken nach Auschwitz — das meint die Frage
nach den Wirkungen und Konsequenzen, die die Vernichtung des euro-
pdischen Judentums wihrend der Nazizeit, fiir die hier der Begriff « Ausch-
witz» steht, im Blick auf den jiidischen Glauben und das jiidisch-theclo-
gische Denken der Gegenwart gehabt hat und nach wie vor hat. (2) Selbst-
verstindlich sind Antworten des Glaubens auf geschichtliche Ereignisse
— und mit solchen Antworten haben wir es hier zu tun — keineswegs
alles, was zur Erkldrung der Ursachen und Wirkungen, der Griinde und
Folgen eben solcher geschichtlichen Ereignisse herangezogen werden
kann oder gar darf. Und jeder, der sich bei der Untersuchung und
Deutung geschichtlicher Ereignisse nur auf Aussagen, Antworten des
Glaubens stiitzte, wire nicht nur schlecht beraten, sondern triebe zugleich
auch grossen Missbrauch; denn Antworten des Glaubens sind immer
individuelle Antworten. Man darf sie daher nicht verallgemeinern.
Antworten des Glaubens sind immer auch subjektive Antworten. Man
darf sie daher auch nicht verobjektivieren. Doch bevor wir uns einigen
solcher Antworten des Glaubens auf die Vernichtung des europdischen
Judentums zuwenden konnen, scheinen mir einige Vorbemerkungen
ncoltwendig zu sein, die die Voraussetzungen dieser Antworten umreissen
sollen.

L

«Theologie», schreibt E. Fackenheim, «ist der Versuch, einen kohi-
renten Bericht vom religidsen Glauben zu geben. Jiidische Theologie ist
der Versuch, solchen Bericht vom jiidischen Glauben zu geben.» Und er
fiigt sodann hinzu: «Wie jede andere Religion (und Religion meint hier
soviel wie gelebte Glaubensweise) braucht das Judentum eben auch eine
Theologie. Natiirlich hat es durchaus Zeiten gegeben, in denen das Ju-

1



dentum keine Theologie hervorgebracht hat. Dies freilich deshalb, weil
die Unmittelbarkeit des Glaubens in solchen Zeiten stark genug gewesen
ist, um dessen intellektuelle Erkldrung praktisch iiberfliissig zu machen.
Heute indessen fehlt es an derartiger Unmittelbarkeit (des Glaubens).» (3)

Warum? Zwei Ereignisse haben die jiidische Tradition und die
Antworten des Glaubens, die sie gegeben hat, in Frage gestellt: der
Holocaust, die Vernichtung des europidischen Judentums in unserem
Jahrhundert einerseits und die Griindung des Staates Israel anderer-
seits. (4) Nicht dass durch diese beiden Ereignisse der Glaube selbst in
Zweifel gezogen oder aber auf ein neues Fundament gestellt worden ist,
wohl aber verlangt er — so scheint es — heute als Antwort auf jene beiden
Ereignisse nach anderen als denen, die die Tradition bisher auf geschicht-
liche Ereignisse gegeben hat. (5) Einschréankend muss jedoch hinzugefiigt
werden, dass es durchaus nicht selbstverstdndlich und allgemein aner-
kannt ist, dass Holocaust und Griindung des Staates Israel auch etwas mit
dem Glauben zu tun haben, also auch Fragen an das theologische Denken
stellen. (6) Dennoch bleibt aber zumindest der Holocaust auch fiir jene,
die das genannte theologische Problem nicht sehen oder nicht mehr sehen
konnen, ein anthropologisches Problem, ein Problem, das sehr scharf die
Frage nach dem Menschen stellt. Es ist dies ein Problem, das vielleicht
schon damit angedeutet werden kann, dass doch die Morder von
Auschwitz fiir sich in Anspruch genommen haben, Menschen zu sein,
wihrend sie ihren Opfern, den Juden — und in &hnlicher Weise auch den
Zigeunern —, das Menschsein radikal abgesprochen haben. Auf dieses
anthropologische Problem, das sich sowohl in der entsetzlichen Schizo-
phrenie der Mérder ausspricht, die E. Wiesel so meisterhaft beschrieben
hat, (7) als auch im Ringen der Opfer, die menschliche Wiirde zu wahren,
wie es uns immer wieder in der Responsenliteratur entgegentritt, (8) kann
hier nicht eingegangen werden. Dies wiirde einen eigenen Aufsatz erfor-
dern. (9)

Doch kehren wir zu unserem eigentlichen Thema zuriick !

Um das jiidisch-theologische Denken nach Auschwitz — und das
«nach Auschwitz» bezieht sich hier nicht auf eine chronologische
Einordnung, sondern charakterisiert vielmehr den Inhalt dieses Denkens
— verstehen zu konnen, muss man sich m.E. nun dreierlei zuvor
klarmachen:

Erstens muss man sich vor Augen halten, dass diejenigen, die an der
Ausarbeitung jiidischer Theologie nach Auschwitz Anteil haben, fast
ausnahmslos selber die Holle eines Konzentrations- oder Vernichtungs-
lagers iiberlebt haben oder ihr gerade noch rechtzeitig entflichen
konnten. In jedem Falle aber sind es Menschen, die von dem Holocaust

2



direkt, personlich betroffen waren, betroffen sind. Insofern miissen wir die
Biicher und Aufsitze zu unserem Thema zunichst einmal als personliche
Zeugnisse des Glaubens, der Rechenschaft iiber diesen Glauben be-
trachten, in denen die Autoren versuchen, ihr eigenes Schicksal, aber
auch das der Briider reflektierend zu bewiltigen, um damit leben zu
konnen. Gerade dieser persdnlich-individuelle Charakter der hier rele-
vanten Arbeiten verbietet es, vor allem den Nichtbetroffenen oder
Nachgeborenen, die Aussagen der Betroffenen als Argumente im Fiir und
Wider der Meinungen auszunutzen. Als Nichtbetroffenen ist es uns nur
erlaubt, respekvoll die Stimme der Betroffenen zu horen. Sie zu kriti-
sieren, meine ich, haben wir kein Recht. Sie eigenniitzig als Argumenta-
tionshilfen auszunutzen, ist eine Beleidigung derer, die ihre Stimme als
Betroffene erhoben haben. (10)

Zweitens muss man sich vergegenwirtigen, dass das iiberlieferte
Judentum keine Dogmen im Sinne konfessionell verbindlicher Glaubens-
satze kennt. (11) Von daher ist die Frage, was denn diese Theologie zu
einer jiidischen Theologie macht, nicht ohne weiteres schnell zu beant-
worten, wie man angesichts der jeweiligen Individualitit und zugleich
Vielfalt der diesbeziiglichen theologischen Aussagen eigentlich gar nicht
von der jidischen Theologie nach Auschwitz reden kann. Diese Theo-
logie ist im Grunde so vielfiltig, wie sich Autoren dazu geédussert haben.
Was sie verbindet, ist zum einen das Thema, die theologische Reflexion
der eigenen, grosstenteils persénlichen Geschichte, zum anderen die Tat-
sache, dass sie sich diesem Thema als Juden stellen, also aus dem
Bewusstsein der Zugehérigkeit zum jiidischen Volk, zum Judentum heraus
schreiben. (12)

Drittens muss man sich klarmachen, dass geschichtliche Ereignisse fiir
den jiidischen Glauben, also eben auch fiir die jiidische Theologie als
eine Reflexion iiber dieser Glauben, eine wesentlich andere und ungleich
grossere Bedeutung haben, als man das im Blick auf den christlichen
Glauben sagen kann.

Christlicher Glaube ist durch die ein fiir allemal geschehene Selbst-
offenbarung Gottes in dem als Messias-Christus geglaubten Jesus von
Nazareth begriindet. Diese Selbstoffenbarung wird zugleich als die ganze
Offenbarung Gottes begriffen. Neben ihr gibt es keine, kann es keine
andere oder zusétzliche Offenbarung geben.

Den jiidischen Glauben hingegen begriindet keine Selbstoffenbarung
Gottes, sondern eine Zusage: «Ich bin da.» (Ex 3,14). Es ist dies die
Zusage des gebietenden Gottes, von dem L. Baeck sagte: Er ist der nie

3



Offenbarte und doch immer Offenbarende. (13) Es ist dies die Zusage
immer neuer Gegenwart des fernen und zugleich nahen Gottes (Jer 23,23).
Schauplatz der Begegnung des gebietenden Gottes mit dem Menschen,
dem geboten wird, ist die Geschichte. Die geschichtlichen Ereignisse, so
ist es mir zumindest aus den Zeugnissen jiidischen Glaubens immer wieder
deutlich geworden, im kleinen wie im grossen, sind Offenbarung, sind
Weisen der Anrede Gottes an den Menschen. Sache des Menschen ist es,
die Botschaft der geschichtlichen Ereignisse zu vernehmen und auf sie der
Torah, der Weisung Gottes geméss zu antworten. Dahinter steht die
Glaubensiiberzeugung, dass in aller Geschichte der gebietende und seine
Anwesenheit verheissen habende Gott stets prisent ist, ja nicht nur
prisent ist. Dahinter steht die Uberzeugung, dass es keine Geschichte
gegen Gott oder an Gott vorbei gibt oder gegen kann; denn «Er ist da!».

Was aber macht man mit einer Geschichte, mit einem geschichtlichen
Ereignis wie dem Holocaust? Wo ist Gott in dieser Geschichte gewesen?

Damit sind wir nun schon bei der zentralen Frage aller Bemiihungen,
das kollektive wie das individuelle, personliche Schicksal zu bewiltigen,
im Glauben, theologisch zu bewiltigen, angekommen. Es geht um die
Frage nach der Theodizee, der Rechtfertigung Gottes angesichts
millionenfachen Leidens und Gemordetwerdens. Wie kann man da heute
noch von der Anwesenheit Gottes in der Geschichte reden? Ja, kann man
heute iiberhaupt noch von Gott reden? Warum hat Gott, wenn alle
Geschichte seine Geschichte ist, es zugelassen, dass so viele Millionen
Unschuldiger grausam vernichtet worden sind ? Ist diese Geschichte nicht
eher ein Beweis fiir die Abwesenheit, oder gar Nichtexistenz Gottes? Wie
kann man da heute noch glauben? Welchen Sinn soll das so vielfache
Leiden haben, erst recht das Gemordetwerden ? Kann es iiberhaupt einen
Sinn darin geben ? Was heisst daher, Jude zu sein, und zu bleiben, und dies
nach oder trotz Auschwitz ? (14)

Fragen iiber Fragen brechen hier auf. Nur mit grossem Ernst kann man
sie zunéchst einmal horen, ohne sie gleich mit einer vorschnellen Antwort
zur Seite schieben zu diirfen. Sind dies auch Fragen, die letztlich nicht nur
juidisch-theologisches Denken und jiidischen Glauben betreffen, so sollen
doch im Folgenden, dem Thema gemaiss, nur jiidische Antworten auf sie
vorgetragen werden, die dennoch keineswegs nur Juden etwas zu sagen
haben. Der Ubersichtlichkeit halber seien diese Antworten unter vier
Gesichtspunkten hier zusammengefasst. Dabei bin ich mir selbstver-
stindlich im klaren, mit diesen vier Gesichtspunkten keineswegs die
Breite und Vielfalt der gegebenen Antworten erschopft zu haben.

4



IL.

Ist Auschwitz einmalig in der jiidischen Geschichte ? (15)

Um jedem moéglichen Missverstdndnis vorzubeugen, zuerst ein Wort
zur Klarung des Begriffes der Einmaligkeit ; geht es doch hier nicht um die
Einmaligkeit des geschichtlichen Ereignisses. Als geschichtliches Ereignis
ist Auschwitz, da sich Geschichte ja nicht wiederholt, wie jedes andere
geschichtliche Ereignis auch selbstverstidndlich einmalig. Aber in diesem
Sinne wird das Wort «einmalig» hier gar nicht verstanden. Vielmehr steht
hier die Frage an, ob Auschwitz vom Problem her gesehen, das es an den
Glauben stellt, einmalig ist, oder ob es eben von diesem Problem her
durchaus mit anderen Ereignissen der jiidischen Geschichte verglichen
werden darf. Immerhin war die jiidische Geschichte ja seit mehr als zwei
Jahrtausenden die Geschichte vom Leiden seines Volkes, eine Leidens-,
eine Passionsgeschichte. Von daher liegt es natiirlich nahe zu fragen:
Stellen die Implikationen des Holocaust (s.0.Anm. 14) gegeniiber den
Implikationen anderer Katastrophen der jiidischen Geschichte ganz neue,
neuartige, bisher nicht aufgebrochene Fragen an den jiidischen Glauben,
mithin an die Reflexion iiber ihn?

Die Meinungen hieriiber sind durchaus geteilt; insofern ist die
Reduktion des Problems der Einmaligkeit bei A. u. R. Eckardt (a.a.O.S.
420) auf die Frage: «In welchem Sinne kann die Endlosung als einmalig
gedeutet werden?» eine vorschnelle Einengung des Problems. Setzt sie
doch m.E. voraus bzw. nimmt es als gegeben hin, dass der Holocaust auch
von seinen Implikationen her einmalig ist. Gerade gegen diese Ansicht ist
jedoch verschiedentlich Widerspruch laut geworden, was A. u. R. Eckardt
offensichtlich iibersehen haben.

Gewiss, fiir Theologen wie E. Fackenheim (16) und R. Rubenstein (17)
ist der Holocaust etwas radikal Neues («radically different»), etwas von
Grund auf Neues (und daher mehr als nur «unprecedented»), also mit
allen bisherigen Katastrophen der jiidischen Geschichte schlechterdings
nicht Vergleichbares. E. Wiesel fiihrte diese Einsicht bekanntlich dazu,
mit 1945 eine neue Ara («our era») beginnen zu lassen, die Zeit «after the
Holocaust», wihrend er die Zeit davor als «before the Holocaust»
charakterisiert. (18)

Ganz anderer Ansicht sind hingegen Theologen wie A. J. Heschel und
E. Berkovits. Berkovits schreibt beispielsweise : «Das jiidische Schicksal in
den Vernichtungslagern unseres Jahrhunderts steht wohl hinsichtlich der
Grosse der Vernichtung, der unvorstellbaren Grausamkeit und uniiber-
bietbaren Unmenschlichkeit als einmalig in der Menschheitsgeschichte

d



da. Dennoch ist es wichtig sich klarzumachen, dass das eben dadurch auf-
geworfene Glaubensproblem im Gesamtzusammenhang jiidischen
Schicksals keineswegs einmalig ist. Vom Problem her gesehen hatten wir
unzéhlige Auschwitz’: Es gab die beiden Zerstérungen des Jerusalemer
Tempels und die Zerstreuung Israels; es gab die Zerstérung der bedeu-
tenden spanischen Judenheit (1492). Es gab das Chmielnitzkij-Massaker
im 17. Jahrhundert, und, unserer Gegenwart ndher, die Petljura-
Pogrome... Doch das Glaubensproblem der Uberlebenden jeder dieser
Katastrophen war nicht von dem unterschieden, dem wir uns heute gegen-
libergestellt sehen.» (19)

Wieder anders sieht das Problem I. Maybaum, ein aus Berlin
stammender Reformrabbiner und Schiiler Franz Rosenzweigs. Fiir ihn
hatte der Holocaust zwei « Vorlidufer», ndmlich die beiden Zerstoérungen
des Jerusalemer Tempels. Daher nennt er den Holocaust «den dritten
Churbany». (NB : mit dem hebriischen Wort churban werden sonst nur die
beiden Zerstorungen des Jerusalemer Tempels bezeichnet.) «Ein
churban aber», schreibt I. Maybaum, «ist eine Zerstorung, die eine alte
Ara beendet und eine neue Ara erdffnet.» (20) Dies gilt freilich weniger in
rein chronologischer Betrachtung als vielmehr im Blick auf den jeweiligen
Inhalt, die Qualitit einer Ara. Maybaum versteht den churban daher als
Umschlagen in eine neue Qualitdt und verkniipft ihn dabei mit dem
Gedanken an einen geschichtlichen Fortschritt. Darauf aber werden wir
unten noch zuriickkommen.

Sicher ist das nicht alles, was zum Thema «Einmaligkeit» zu sagen ist.
Deutlich ist indessen geworden, dass die hier nebeneinandergestellten
Meinungen sowenig miteinander in Einklang gebracht wie gegeneinander
ausgespielt werden kénnen, will man sie nicht entwerten. Jede steht so fiir
sich, jede muss fiir sich genommen und respektvoll gewiirdigt werden.

Hinsichtlich der Konsequenzen jedoch, die sich aus diesen Meinungen
ergeben, scheint mir, wenn es um deren Verstindnis geht, das hilfreich zu
sein, was der polnische Philosoph H. Elzenberg unter dem Stichwort
«eschatologia» am 26.8.1945 in seinem philosophischen Tagebuch notiert
hat, wenngleich er hier nicht nur die jiidische, sondern zugleich die
gesamte Menschheitsgeschichte im Blick hatte : «Seit einiger Zeit gebe ich
immer mehr dem Gedanken in mir Raum, dass die Menschheit moglicher-
weise den Gipfelpunkt ihrer Entwicklung, sei es der kulturellen, sei es
sogar der Entwicklung als biologische Gattung, bereits iiberschritten hat
und dass jetzt der Niedergang beginnt...

Das Symptom dieser Katastrophe scheint hier vor allem das zu sein,
was Curel, — ich spreche hier von seiner «Fille sauvage, —, «die morali-

6



sche Anarchie> genannt hat, was man etwa so beschreiben kann: Vernich-
tung (...) jeglicher moralischer Bindungen, vorerst im Kampf der Grup-
pen, spdter — und das immer schéarfer — im Kampf der Individuen gegen-
einander. Wenn davon auch nicht die Erkenntnistétigkeit, die bekanntlich
ausgezeichnet mit der Barbarei zusammenleben kann, betroffen ist, so
droht doch der Verfall oder ganz und gar das Verschwinden der als «das
geistige Leben» verstandenen Kultur.

Es stellt sich hier die Ausgangsfrage: Ist der heutige Zustand in der
erwahnten Hinsicht seinem Wesen nach viel schlimmer als das, was sich in
der Geschichte der Menschheit schon so viele Male ereignet hat? Wenn
ndmlich nicht, dann ist die Kultur nicht bedroht: hat sie jenes nicht
vernichtet, ldsst sie sich auch jetzt nicht vernichten. Daher meine ich: auf
weite Strecken hin war die Vergangenheit ebenso schlimm wie die Gegen-
wart... (...) und welche triumphalen Bliitezeiten auf dem Gebiete des
Geistes haben jene teuflischen Exzesse (in der Vergangenheit) begleitet !
(...) Wenn man sich das vor Augen fiihrt, wiachst zwar die Furcht vor der
Natur des Menschen, aber die Angst um die Zukunft wird kleiner: Hat die
Menschheit Melos und Artaxata ausgehalten, wird sie auch Oradour und
Auschwitz aushalten.

Es bleiben jedoch zwei Zweifel. Der erste: In den Verbrechen dieses
Krieges ist etwas, was sie in beunruhigendem Masse von den schlimmsten
bisherigen unterscheidet. Erschauern lisst ihre (...) technische Perfektion,
ihre Inanspruchnahme der Wissenschaft und der grossten Krifte des
Geistes... und die totale Billigung des Verbrechens. Das wirft mit
Nachdruck den Gedanken auf (...), dass der Tod mythischer Tduschungen
und ein unverschleierter Blick auf die Wirklichkeit unvermeidlich nicht
nur zu bdsen Taten, sondern zum Ausloschen jeglichen moralischen
Bewusstseins fithren. Daher der zweite Zweifel: In der Leidenschaft, mit
der heute alle die Deutschen verdammen, spiirt man nicht immer reine
Aufrichtigkeit; in den Augen vieler wiren deren Methoden gar nicht so
schlecht, wenn sie sie nur gegen ihre eigenen Feinde anwenden kdnnten.
Auch fillt es mir nicht leicht, die Befiirchtung zu zerstreuen, dass die
Deutschen keineswegs nur irgendeine Ausgeburt der Menschheit waren,
nach deren Ausschluss Besserung zu erwarten steht, sondern dass sie ein
Vortrupp waren, und dass auf dem Wege, den sie gewiesen haben, bei
der nichsten Auseinandersetzung bereitwillig viele von denen gehen
werden, die sie (sc. die Deutschen) verdammt haben.» (21) Um Miss-
deutungen dieser Sitze den Boden zu entziehen, sei noch einmal — nach-
driicklich — betont: geschrieben wurden diese Sitze am 26.8.1945!

Doch zuriick zu unserem Thema.



IIL

Was hat Gott mit Auschwitz zu tun? (22)

Mit dieser Frage beriihren wir eines der beiden Kernprobleme, wenn
ich recht sehe, dem sich alle jidische Theologie nach Auschwitz
gegeniibergestellt sieht (das zweite folgt unter Punkt IV); und nichts lésst
sich m.E. so schwer darstellen, wie gerade die Antworten, die hierzu
gegeben worden sind. Jedes aus dem Zusammenhang gerissene Zitat wie
auch jede verkiirzende Zusammenfassung, da sie ja kaum alle Aspekte
beriicksichtigen kann, bedeuten letztlich eine Manipulierung der Meinung
eines Autors und 6ffnen jenem Missbrauch, auf den eingangs aufmerksam
gemacht worden ist, Tor und Tiir (vgl. bes. Anm. 235).

Fiir diejenigen nun, die wie jene Theologen davon ausgehen, dass auch
die Vernichtung der Juden in unserem Jahrhundert hinsichtlich der daraus
resultierenden Glaubensprobleme durchaus Pridzedenzfille gehabt hat,
folgt nun konsequenterweise: Man muss jetzt eben die Prédzedenzant-
worten suchen, das heisst jene, die friihere Generationen auf die ver-
gleichbaren Katastrophen folgenden Fragen gegeben haben.

Im Vorfeld dieser Uberlegungen spielen m.E. zwei Sitze eine ent-
scheidende Rolle ; zum einen Jes 45,6-7, zum anderen Amos 3,2.

In Jes 45,6-7 heisst es: «Ich bin der Ewige und keiner sonst, der Licht
bildet und Dunkel schafft, der Heil wirkt und Bdses schafft. Ich bin es, der
Ewige, der all dies tut !»

Bis zur letzten Konsequenz ist hier ausgesprochen, was es heisst, dass
Gott allein der Gott aller Geschichte ist. Gott allein ist es, der in aller
Geschichte nicht nur gegenwirtig, sondern eben auch und vor allem am
Werke ist. So haben es die Generationen der Alten verstanden und nicht
nur das Gute, das Heil, sondern auch das Bése, das Ungliick als Werke
Gottes hingenommen. (23) So haben sie die Katastrophen, die iiber sie
hereinbrachen, als Gerichte Gottes ertragen; denn — und hier erhélt der
Satz aus dem Amosbuche sein Gewicht: «Nur euch habe ich erwihlt aus
allen Sippen der Erde ; darum ahnde ich an euch alle eure Vergehungen.»
Und die Alten haben darauf geantwortet: mippne chata'enu, wegen
unserer Siinden werden wir bestraft. (24)

Darf, kann man dies aber auch noch im Hinblick auf den Vélkermord
von Auschwitz sagen ? Hiesse das nicht, die Einsatzgruppen und Exeku-
tionskommandos, die Moérder und ihre Anstifter zu Ausfiihrungsorganen
eines gottlichen Geschichtsplanes machen ?

8



Soweit ich sehe, verteidigt im Hinblick auf Auschwitz niemand den
Satz mippne chata’'enu, wegen unserer Siinden werden wir bestraft.
Hingegen besteht iiber die zweite Frage, das heisst die Frage, ob die
Henker von Auschwitz Ausfiihrungsorgane eines geschichtlichen Planes
Gottes gewesen sind, durchaus Meinungsverschiedenheit. Wihrend I.
Maybaum um des Glaubens an den allgegenwirtigen und allwirksamen
Gott willen bereits ist, es hinzunehmen, ja anzunehmen, dass Gott auch
bei der Vernichtung der Juden am Werke war, (25) lehnt R. Rubenstein
schon den Gedanken daran von Grund auf ab. In seinem schon genannten
Buche «After Auschwitz» berichtet Rubenstein von einem Gesprich mit
Propst Heinrich Griiber gerade iiber dieses Thema. (26) Wihrend des
Gespriiches, so Rubenstein, habe Propst Griiber genau dieselbe Ansicht
vertreten, die auch I. Maybaum zu akzeptieren bereit ist. Dies habe ihn,
Rubenstein, geradezu schockiert : « Wenn ich an Gott als den allméchtigen
Autor des geschichtlichen Dramas und an Israel als Sein erwihltes Volk
glaubte, dann miisste ich Propst Griibers Schlussfolgerung akzeptieren,
dass es Gottes Wille war, dass Hitler sechs Millionen Juden ermorden
liess. Unméglich kénnte ich an einen solchen Gott glauben, noch kdnnte
ich nach Auschwitz an Israel als das erwihlte Volk Gottes glauben»
(a.a.0.5S. 46).

Das eigene Erleben, die geschichtliche Erfahrung zwingt Rubenstein
zu einer Konsequenz, die vor 1800 Jahren bereits Elischa ben Avujah
ebenfalls aufgrund eigenen Erlebens gezogen hat. (27) In Talmud Bavli,
Chullin 142a heisst es: Elischa ben Avujah sagte : Ich sah einen Knaben,
der auf Geheiss seines Vaters einen Baum bestieg, ein Vogelnest ausnahm
und dabei die Vogelmutter iiber den Jungen wegfliegen liess, aber vom
Baume fiel und sich dabei das Genick brach. Der Knabe hatte zwei
Gebote erfiillt : das der Elternehrung (Ex 20,12) und das der Schonung der
Vogelmutter (Dt 22,6-7) und biisste dabei sein Leben ein, obwohl auf diese
beiden Gebote der Lohn des langen Lebens auf Erden zugesagt ist. Dann
fasste Elischa ben Avujah seine Enttiuschung dariiber in die Worte : let
din we-let dajan! Es gibt keinen Richterspruch und keinen Richter! (28)
Mit Rubensteins Worten : God is dead !

Die geschichtliche Erfahrung machte Rubenstein, ebenso wie Elischa
ben Avujah, praktisch zum A-theisten. Was ihm bleibt, ist die religitse
Gemeinschaft der Juden, seine Theologie aber kennt keinen Gott mehr,
sie ist im wahrsten Sinne des Wortes gott-los. (29)

Gegen diese a-theistische Konsequenz spricht mit grossem Nachdruck
E. Berkovits. Natiirlich lehnt auch er ganz entschieden den Satz mippne
chata'enu, wegen unserer Siinden..., ab. (30) Ja, die Vernichtung der

9



Juden, schreibt er, «war ein absolutes Unrecht», aber, so fiigt er hinzu:
«Es war ein von Gott zugelassenes Unrecht!» (31) Wie ist das zu ver-
stehen ?

Berkovits verweist an dieser Stelle auf die Lehre vom hester panim,
vom Verbergen des Angesichtes Gottes, einer Vorstellung, die bereits in
der hebridischen Bibel angelegt ist. (32) Hester panim meint dabei
zweierlei. Das Verbergen des Angesichtes kann zum einen ein Ausdruck
des Zornes Gottes sein. So heisst es etwa in Dt 31,17-18:

«Mein Zorn wird an jenem Tage gegen sie entbrennen, ich werde sie
vergessen und mein Angesicht vor ihnen verbergen... Ja, an jenem Tage
werde ich mein Angesicht verbergen wegen all des Bosen, das sie getan
haben, indem sie sich anderen Go6ttern zuwandten. »

Das Verbergen des Angesichtes kann zum anderen meinen, dass Gott
sein Angesicht verbirgt vor dem Bdsen, das ein Mensch veriibt hat. Nicht
weil ihn das Leiden des Menschen, dem Boses zugefiigt worden ist, nicht
interessiert, sondern weil er auf die Umkehr dessen, der das Unrecht getan
hat, hofft. In grosster Kiirze ist dies ausgesprochen in Ez 33,11:

«So wahr ich lebe, spricht der Ewige, dein Herr: Ich habe keinen
Gefallen am Tode des Ubeltiiters, sondern daran, dass sich der Ubeltiter
von seinem Wege abkehrt und lebt...»

Aber gerade das Verbergen des Angesichtes in dieser Situation und
aus diesem Grunde schafft fiir den leidenen Menschen die grésste Qual.
Konnte E. Wiesel Gott dennoch in jenem am Galgen hingenden Kind
erkennen und so die Anwesenheit Gottes in Auschwitz erfahren, (33)
erlebten andere Auschwitz als absolute, totale Gottesferne, als Abwesen-
heit Gottes. Aus dieser Erfahrung heraus sind wohl auch Sitze wie die
folgenden gesprochen: «Tagaus, tagein schrien wir nach einem Zeichen
der Gegenwart Gottes... Wir suchten ihn und fanden ihn nicht... Gott war
nicht da in unserer unbeschreiblich furchtbaren Lage. Wir waren allein,
von Gott und Menschen verlassen.» (34)

Unwillkiirlich fiihlt man sich hier an den 44. Psalm erinnert, (35)
dessen letzte Verse lauten: «Wach auf! Warum schléafst du, o Gott?
Erhebe dich, und verstosse uns nicht fiir immer. Warum verbirgst du dein
Angesicht, vergisst unser Elend und unsere Leiden? (...) Erhebe dich,
komme uns zu Hilfe, in deinem Erbarmen erhoére uns!»

E. Berkovits antwortet auf diese Erfahrung : «Ist es doch gerade Gottes
Langmut mit dem Ungerechten wie dem Gerechten, welche die allergrosste
Tragodie des Daseins schafft. Gottes Gnade und Langmut, gerade seine

10



Liebe zum Menschen (auch dem, der Unrecht begeht) fiihren notwendig
dazu, dass manche Menschen einem Schicksal iiberlassen werden, das als
Gleichgiiltigkeit Gottes gegeniiber der Gerechtigkeit und dem mensch-
lichen Leiden erfahren wird.» Und er fiigt dann hinzu : « Wenn der Mensch
nicht durch die Hand des Menschen umkommen soll, (...) darf Gott nicht
seine Vorsehung seiner Schépfung entziehen. Er muss in der Geschichte
gegenwirtig sein. Gleichzeitig muss Gott sich fernhalten, damit der
Mensch sein kann. Da seine Abwesenheit notwendig ist, ist sein Angesicht
verhiillt, und Unschuldige leiden ; da seine Gegenwart notwendig ist, wird
das Bose nicht letztlich triumphieren; deshalb gibt es Hoffnung fiir die
Menschheit. Trotz seiner Langmut ist Gott nicht gleichgiiltig. Es gibt
einen Richterspruch und einen Richter in der Weltgeschichte !» (36)

(Wird fortgesetzt.)

ANMERKUNGEN

(1) Bei dem Aufsatz handelt es sich um eine leicht iiberarbeitete und um Anmerkungen
bereicherte Fassung eines Referates, das am 22.2.1979 im Rahmen der Vortragsreihe
«Die Kristallnacht und ihre Folgen», veranstaltet von der Israelitischen Religions-
gemeinde zu Leipzig und der Arbeitsgemeinschaft Kirche und Judentum, in Leipzig
gehalten worden ist.

(2) Einen ersten Versuch, einiges zu diesem Thema zusammenzutragen, habe ich unter-
nommen in meinem Beitrag «Die Vernichtung des europdischen Judentums im Spiegel
jiidisch-theologischen Denkens der Gegenwart», in: «Als die Synagogen brannten...»
Kristallnacht und Kirche, Magdeburger Arbeitshefte fiir Okumene und Mission |
(1978), S. 33-52 = epd-Dokumentation 45-46 (1978), S. 21-31. Vgl. zum Thema auch P.
Schindler, Religious Faith after the Holocaust, in: SIDIC 7 (1974), Heft 3, S. 24-30;
S. T. Katz, Faith after the Holocaust: Four Approaches, in: Encyclopaedia Judaica
Year Book 1975/6, S. 92-105; 1. Greenberg, Judaism and Christianity after the Holo-
caust, in: JES 12 (1975), S. 545ff.; A. u. R. Eckardt, Christentum und Judentum : die
theologische und moralische Problematik der Vernichtung des europdischen Juden-
tums, in: EvTh 36 (1976), S. 406-426. Das in diesem Zusammenhang ebenfalls wichtige
Buch von E. Fleischner (ed.), Auschwitz : Beginning of a New Era ? Reflections on the
Holocaust, New York 1977, ist mir bisher nur von Cl. Thomas Besprechung in: Frei-
burger Rundbrief 29 (1977), Nr. 109-112, S. 117-118, her bekannt. Ebenso sind mir die
Referate, die zu diesem Thema auf dem Kirchentag im Juni in Niirnberg gehalten
worden sind, bislang nicht zugdnglich geworden.

(3) An Outline of Modern Jewish Theology, in: J. Neusner (ed.), Understanding Jewish
Theology, New York 1973, S. 153-162. 153.
(4) S. T. Katz, a.a.0.S. 92.

(5) Diese Ansicht, die von Theologen wie E. Fackenheim, R. Rubenstein oder I. Maybaum
vertreten wird, ist allerdings keineswegs unwidersprochen geblieben. Vgl. etwa E.
Berkovits, Faith after the Holocaust, New York 1973, S. 86-91 ; J. Neusner, The Implic-
ations of the Holocaust, in: Understanding Jewish Theology, S. 179-193. bes. S. 192-
193; oder auch A. J. Heschel, The Earth is the Lord’s. New York 1950.

11



(6) Eine Theologisierung des Staates Israel vermeidet sogar E. Fackenheim, Jewish Faith
and the Holocaust, in: Commentary 46 (Aug. 1968), S. 30-36, bes. S. 31-32. Im iibrigen
kann auf dieses diffizile Problem hier nicht eingegangen werden. Vgl. dazu aber etwa
A.]. Heschel, Israel — an Echo of Eternity, New York 1969, S. 43-88.119-122, und Fr.
W. Marquardt, Die Juden und ihr Land, Hamburg 1975.

(7) «Man kann der Oberschicht oder dem Mittelstand entstammen, eine erstklassige
Erziehung erhalten haben, Eltern und Nachbarn achten, Museen besuchen und an
Kulturveranstaltungen teilnehmen, eine Rolle im 6ffentlichen Leben spielen und eines
Tages beginnen, Minner, Frauen und Kinder zu ermorden, ohne Zodgern und ohne
Schuldgefiihl. Man kann seinen Revolver auf lebendige Zielscheiben abfeuern und sich
nichtsdestoweniger am Versmass eines Gedichtes, an der Komposition eines Bildes
erfreuen... Mann kann den Sohn vor den Augen des Vaters foltern und sich weiterhin
als kulturvollen und religiosen Menschen betrachten, und dazu noch von einem fried-
lichen Sonnenuntergang am Meer triumen.» (One Generation after, New York 1972,
S. 10). Dieselbe entsetzliche Schizophrenie findet man immer wieder bestitigt, wenn
man K. Moczarskis, Rozmowy z katem (Gespriache mit dem Henker), Warszawa 21978,
liest ; hier hort man sie aus dem Munde eines Morders, nidmlich Jiirgen Stroops.

(8) Jener Literatur, die dariilber Auskuntt gibt, was «jiidisches Leben» wiahrend der Nazi-
zeit bedeutete, wie M. Wyschogrod, The Law : Jews and Gentiles, in: P. D. Opsahl u.
M. H. Tenenbaum (ed.), Speaking of God Today — Jews and Lutherans in Convers-

ation, Philadelphia 1974. S. 3-14.3-4, gemeint hat. Man vergleiche dazu die Beispiele
bei A. Guttmann, Human insights of the Rabbis particularly with respect to the Holo-
caust, in HUCA 46 (1975). Erwdhnung verdienen hier aber auch Marek Edelmans
erschiitternde Zeugnisse in: H. Krall, Dem Herrgott zuvorkommen, dt. von H. Schu-
mann, Berlin 1979.

(9) Vgl. zu diesem Thema E. Fackenheim, The Human Condition after Auschwitz, in:
Unterstanding Jewish Theology. S. 165-175.

(10) In seinem nachgelassenen Aufsatz «In den Wind Gesprochen» verbietet es Jean Améry
geradezu allen, iiber den Holocaust zu reden, «die nicht mit uns im Abgrund gewesen
sind. Nur wir haben Hitler erlebt, nicht die jungen Assistenten in den Seminaren fiir
Zeitgeschichte.» (zitiert nach dem Mitschnitt einer Rundfunklesung).

(11) L. Baeck, Hat das uberlieferte Judentum Dogmen? in: Aus drei Jahrtausenden,
Tiibingen 1958, S. 12-27.

(12) Dass nicht einmal das Schema 'Jisra el (Dt 6,4) etwas alle hier zu nennenden Theologen
Verbindendes darstellt, beweist R. Rubensteins jiidische «Gott-ist-tot-Theologie»,
in der nur noch die «community of Israel», die « people-hood», als das der Existenz des

einzelnen allein Sinngebende in den Mittelpunkt geriickt ist (After Auschwitz, India-
napolis 1966, S. 68).

(13) Dieses Volk — jiidische Existenz, Bd. 1, Frankfurt/M. 1955, S. 132.

(14) Vgl. hierzu auch die Aufzihlung der Implikationen des Holocaust bei S.T. Katz,
a.a.0.S. 93.

(15) Vgl. dazu auch A. u. R. Eckardt, a.a.0.S. 420-421.

(16) Vgl. dazu S.T. Katz, a.a.0.S. 97-98, und L. Rubinoff, Auschwitz and the Theology of
the Holocaust, in: Speaking of God today, S. 121-143, bes. S. 139-140.142.

(17) A.a.O.S. 223, vgl. dazu a.a.0.S. 153-154, und S.T. Katz, a.a.0.S. 94-95.
(18) A.u.R. Eckardt, a.a.0.S. 421.
(19) Faith after the Holocaust, S. 89-90.

(20) The Face of God after Auschwitz. London 1965, S. 32. Vgl. dazu auch S.T. Katz,
a.a.0.8. 99.
(21) Klopot z istnieniem. Aforyzmy w porzadku czasu, Krakow 1963, S. 339-341.

(22) Vgl. dazu auch meinen in Anm. 2 erwihnten Beitrag, a.a.0.S. 42-46/ S. 26-27.

(23) Zum Problem vgl. auch E. Berkovitz, a.a.0.S. 128-129, und E. E. Urbach, The Sages —
their Concepts and Beliefs, Jerusalem 1975, S. 436-444.511ff,

12



(24) Uber die Auswirkungen der Leiden auf die jiidische Frommigkeit, vorab im Mittel-
alter, informiert A. Millgram, Jewish Worship, Philadelphia 5732/1971, S. 446-464.

(25) A.a.0.S. 67. Maybaum wagt hier nicht nur den Satz «Hitler war ein Instrument, das
Gott als Instrument benutzte zu reinigen, zu ldutern, zu strafen eine siindige Welt...»,
sondern geht noch einen Schritt weiter. Er sieht Hitler so wie einst Jeremia den Zer-
storer Jerusalems, Nebukadnezar, und formuliert daher parallel zu Jer 25,9; 27,6, 43,10:
«Hitler, My Servant!» (a.a.0.S. 67). Welcher Missbrauch kann mit diesen Sitzen
getrieben werden, l6st man sie aus ihrem Zusammenhang und benutzt man sie verall-
gemeinernd als Argumentationshilfe !

(26) Unter der Uberschrift « The Dean and the Chosen People », a.a.0.S. 47-58.

(27) Auf diese Parallele verweist auch S.T. Katz, a.a.0.S. 94. Als «typos» spielt Elischa ben
Avujah auch bei E. Berkovits eine Rolle (a.a.0.S. 96-97), der ihn hier neben Ivan Kara-
mazov stellt.

(28) Zu demselben Schluss kommt auch A. Donat, The voice of the ashes (zit. bei A. u. R.
Eckardt, a.a.0.S. 419).

(29) Vgl. sein Buch «After Auschwitz», S. 68.
(30) A.a.O.S. 94.

(31) A.a.0.S. 89. E. Wiesel (zit. bei A. u. R. Eckardt, a.a.0.S. 419-420) aber fragt sich: «Es
(holocaust) kann weder mit ihm (Gott) noch ohne ihn erklirt werden. Ich weiss immer
noch nicht, warum der Mensch die Grausamkeit gewihlt hat, und ich weiss auch nicht,
warum Gott diese Wahl zugelassen hat.»

(32) A.a.0.S. 94-107.

(33) Die Nacht zu begraben, Elischa, Esslingen 0.J. S. 93. Von der Anwesenheit Gottes ist
— trotz scheinbarer gegenteiliger Erfahrung — iiberzeugt auch E. Fackenheim, God'’s
Presence in History, New York 1970, S. 31. Zu den Konsequenzen, die Fackenheim
daraus zieht, siche weiter unten.

(34) A. Donat, The voice of the ashes (zit. bei A. u. R. Eckardt, a.a.0.S. 419). Vgl. dazu E.
Wiesel, Der Schwur von Kolvillag, dt. von M. Venjakob, Wien 1976, S. 28: Auf die
Frage des Kindes nach der «Rolle Gottes in den Lagern» antwortet der Vater: «Der
Henker und das Opfer haben beide Grund, an Gott zu zweifeln.» Ahnlich hdren wir in
Marek Edelmans Erinnerungen von einem Dialog zwischen Mietek Dab und seinem
Vater. Hier fragt der Vater: « Wo ist denn Gott ? Siehst du nicht, was los ist? Siehst du
nicht, dass Gott schon lange nicht mehr hier ist? Selbst wenn es ihn gibt» — der Alte
senkte die Stimme —, «dann ist er auf ihrer Seite.» (H. Krall, a.a.0.S. 139).

(35) Den iibrigens auch Berkovits (a.a.0.S. 95ff.) in diesem Zusammenhang zitiert.
(36) A.a.O.S. 117ff. (zitiert in der Ubersetzung von A. u. R. Eckardt, a.a.0.S. 419).

13



	Jüdisch-theologisches Denken nach Auschwitz : ein Versuch seiner Darstellung [1]

