Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 35 (1979)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Werner H. Schmidt, EEINFUHRUNG IN DAS ALTE TESTAMENT. De Gruyter Lehrbuch,
Verlag Walter de Gruyter Berlin — New York 1979, 370 Seiten, DM 48.—.

Der Vi. schreibt u.a. im « Vorwort» (S. Vf.): «Dieses Buch steht in einer Tradition und
bricht zugleich mit ihr. Es_hat seinen Vorginger in Johannes Meinholds «Einfiithrung in das
Alte Testaments, 1919. 31932, Diese ist jedoch geschichtlich aufgebaut, wihrend die
vorliegende Darstellung in ihrer Gliederung weitgehend der alttestamentlichen Literatur
folgt. Setzt eine Einordnung der verschiedenen Biicher, Quellenschriften, Rechtssammlun-
gen oder gar der Psalmen in die Geschichte Israels nicht ein sichereres Wissen iiber die Ent-
stehungszeit der Texte voraus, als wir es besitzen ?... Es ist eigentlich nicht die Zeit der Lehr-
biicher — von der Forschung her geurteilt. Sie scheint sich in einer allgemeinen Umbruch-
situation zu befinden.» Als umstrittene Punkte weist Schmidt auf das sog. kleine Credo, auf
die Amphiktyonie, die Unterscheidung von apodiktischem und kasuistischem Recht, auf den
«Gott der Viiter», auf die Verbindung von Deuteronomium und der josianischen Reform
(Reformen?), auf die Datierung des Jahwisten und die Ablehung der neueren bzw. neuesten
Urkundenhypothese hin. Um nicht Hypothetisches, Wahrscheinliches oder Mogliches als
sicher zu lehren, bedient sich S. wiederholt der Frageform (siehe oben!) Gewiss lassen die
Fragestellungen die Haltung des VI.s erkennen, die man — etwa im Vergleich zur 4. Auflage
der Einleitung von Otto Kaiser (1978) — echer als konservativ bezeichnen konnte; sie
versuchen aber nicht, einseitig zu suggerieren, sondern regen zum Nachdenken iiber
Alternativen oder sogar neue Wege an.

S. gliedert seine verstidndliche Darstellung auch komplizierter Tatbestinde in I.
Uberblick iiber das Alte Testament und seine Geschichte (S. 2ff.); II. Traditionen und Quel-
lenschriften des Pentateuch (S. 40ff.); III. Die Prophetie (S. 174ff.); IV. Dichtung aus Kult
und Weisheit (S. 298ff.). Im Anhang S. 344ff. findet sich ein Literaturverzeichnis zu den
einzelnen Paragraphen, ein Abkiirzungsverzeichnis, ein Register der Sachen und Begriffe
und schliesslich der Bibelstellen in Auswahl. Einige Anregungen: Zu den «Nebiim... (ein-
schliesslich der Geschichtsbiicher Jos-Kon)» hitte vielleicht gesagt werden miissen, dass
Ruth auszuklammern ist (S. 3). Auch von einer «sog. Synode von Jabne-Jamnia» sollte man
nicht mehr sprechen (S. 6). Ob die israelitischen Halbnomaden ihre Viitergotter erst bei der
Begegnung mit Kanaandern mit «El» identifizierten (vgl. Israel Ismael) ist mindestens
fraglich (S. 12). Werden die 5 Biicher Mose in Esra 7 vorausgesetzt? (zu S. 40). Die Vorweg-
nahme des Kyrosedikts in 2Chron 36,22ff. spricht m.E. eher fiir eine Zuordnung der
getrennten Werke 1-2Chron und Esra-Nehemia als fiir die Aufteilung eines urspriinglichen
Zusammenhangs (S. 161). Mit dem «Volk des Landes» (Esra 4,24) sind m.E. nicht die
«Samaritaner», sondern die Altjudder gemeint (zu S. 166). S. 300 oben hiesse es besser
«knapp die Hilfte» statt «knappe Hilfte». S. 321, 4. Zeile ist wohl Jer 8,9 (nicht Jes) gemeint.
S. 324 stellt S. mit Recht fest, dass die Redeform des Mahnworts «in viele Literaturbereiche,
nicht zuletzt in die Botschaft der Propheten» eindringt. Lisst sich sagen, dass Propheten-
spriiche, quasi als Weisheitsworte (vgl. Hos 14,10) — losgeldst vom historischen Zusammen-
hang — zusammengestellt und tradiert wurden? Vielleicht sollte zu der Aussage «Das
Neue Testament bezieht die prophetische Verheissung auf die in Jesus angebrochene Zu-
kunft» (vgl. 2Kor 3; Hebr 8) und «die neue Gemeinde ist das wahre, erwiihlte Gottesvolk»
(S. 2 und 340) die Frage hinzutreten, ob damit ein christliches Uberlegenheitsgefiihl gerecht-
fertigt ist? Immer wieder spielt S. auf das 1. und 2. Gebot als Prinzip des Alten Testaments
an. Mit Recht fragt er schliesslich : «Sollte das Bilderverbot, das letztlich zwischen Rede und

184



Vorstellung von Gott unterscheidet, nicht grossere Bedeutung fiir die Theologie erhalten ?»
(S. 342). Allerdings wiire hinzuzufiigen, dass trotz des Bilderverbotes der Mensch «als Bild
Gottes» verstanden wird (Gen 1 und 5). S.'s «Lehrbuch» erfiillt bestimmt das Ziel einer
«Einfithrung ». Durch Inhalt und Problembewusstsein kann es als Zusammenfassung vor dem
theologischen Examen gelesen werden. Auch fur Pfarrer und Religionslehrer ist es eine
niitzliche Lektiire.

Herbert Schmid.

Hans Hermann Henrix/Martin Stéihr (Hg.). EXODUS UND KREUZ IM OKUMENISCHEN
DIALOG ZWISCHEN JUDEN UND CHRISTEN. Diskussionsbeitrige fiir Religions-
unterricht und Erwachsenenbildung. Aachener Beitrige zu Pastoral- und Bildungs-
fragen 8, Einhard-Verlag Aachen (Klappergasse 2-4) 1978, 256 Seiten (nur beim Verlag
zum Preis von DM 11,50 zu beziehen).

Dieser Band aus der «Schriftenreihe der Bischoflichen Akademie und der Hauptab-
teilung «Ausserschulische Bildungseinrichtungen» im Bistum Aachen» (hg. von Ph. Boonen)
enthilt nach Geleitwort und Einfithrung und vor den Registern und Kurzbiographien der
Mitarbeiter (S. 237ff.) folgende Beitrdge: H. Jochum, Juden und Judentum im christlichen
Religionsunterricht (S. 121f.); A. H. Friedlinder, Die Exodus-Tradition... aus jiidischer Sicht
(S. 30ff.) ; R. Kastning-Olmesdahl, Die Passionsgeschichte im Religionsunterricht der Grund-
schule als Quelle antijiidischer Affekte (S. 45ff.); H. Kremers, Die Passionsgeschichte Jesu
von Nazaret als historisches, theologisches und religionspddagogisches Problem (S. 511f.); J.
Beutler, Die «Juden» und der Tod Jesu im Johannesevangelium (S. 75ff.); P. Lapide, Das
Leiden und Sterben Jesu von Nazaret. Versuch einer jfiidischen Sinngebung (S. 94ff.); B.
Klappert, Der Verlust und die Wiedergewinnung der israelitischen Kontur der Leidensge-
schichte Jesu... (S. 107ff.); J.-F. Konrad, Das Neue an Jesus... (S. 154ff.); R. Schaeffler, Das
Gespréich zwischen Juden und Christen als Herausforderung an die Okumene (S. 166ff.) und
H. H. Henrix, Okumene aus Juden und Christen... (S. 188ff.). Die Herausgeber umschreiben
S. 9f. das zentrale Anliegen der Veroffentlichung: « Werden Gottes Weg zu den Menschen
und der Menschen Wege zu Ihm und zu den Menschen aber nicht dann verfehlt, wenn man
Gottes eine Geschichte mit allen Menschen zerfillen zu miissen meint in eine Fehlent-
wicklung mit den Juden und eine gegliickte Entwicklung mit den Christen? Der Entschrin-
kung biblischer Botschaft tritt dann eine Schranke entgegen. Ist diese aber identisch mit der
Schranke zwischen Juden und Christen, welche die Kreuzesbotschaft ist? Paulus steht
dagegen. » Die jiidisch-christliche Begegnung schliesst — wie die Beitrige von Schaeffler und
Henrix dartun — eine katholisch-evangelische Begegnung ein. Generell muss die christliche
Seite m.E. darauf bedacht sein, die Judenheit nicht (oder nicht nur) als Objekt ihrer
Theologie zu betrachten, was durch das weitgehende Fehlen einer jiidischen Gemeinde in
Deutschland leicht geschieht. Deswegen ist es erfreulich, dass der Sammelband zwei jiidische
Beitriige enthilt (Friedlinder, Lapide). Ob Juden die Christen als Briider und Schwestern
betrachten, muss ihnen iiberlassen bleiben. Fragt man weiter, was diesen Sammelband
besonders auszeichnet, dann ist dies direkt (Konrad) oder indirekt (Kastning-Olmesdahl,
Kremers, Beutler) das, was Jochum vornehmlich aus religionspddagogischer Sicht « Das neue
Reden von den Juden als Problematisierung christlicher Identitit» (S. 16) bezeichnet. Soweit
ich sehe, gibt es zZt drei Wege, das Verhiiltnis zu den Juden lehrmiéissig zu korrigieren: 1)
antijiidische Aussagen im NT zeitgeschichtlich zu verstehen (Beutler, Klappert; versteht
Kremers die Passionsgeschichte nicht allzu kerygmatisch, um dann historische Schliisse zu
ziehen?); 2) Sachkritik an derartigen Aussagen zu iiben (z.B. S. 214); 3) die christliche
«Lehre» abzuindern (wohin z.B. die Holocaust-Theologie tendiert), so dass die Kirche
qualitativ nicht mehr Kirche aus Juden und Heiden, sondern nur noch aus Heiden ist (cf.
Klapperts «christologisches Dependenzmodell» S. 113f.). Es ist klar, dass es Ubergiinge von

185



1) zu 2) und vor allem von 2) zu 3) gibt. Wird die christliche Lehre geiéindert (was allerdings
bei Klappert nicht zutrifft, besonders nicht S. 115ff.), so diirfte bald der kirchliche Riickhalt
fehlen, womit der christlich-jiidischen Begegnung keineswegs gedient sein diirfte. Wichtig ist
m.E. in der derzeitigen Situation, dass eine Stagnation im christlich-jiidischen Dialog
verhindert wird. Dazu bietet der Sammelband, der auch aus preislichen Griinden sehr zu
empfehlen ist, erwigenswerte Hilfen.

Herbert Schmid.

A. Baudis, D. Clausert, V. Schiski, B. Wegener, hrsg. unter Mitwirkung von Klaus Geyer u.
Friedrich Marquart, RICHTE MEINE FUSSE AUF DEN WEG DES FRIEDENS.
Helmut Gollwitzer zum 70. Geburtstag. Christian Kaiser Verlag, Miinchen 1979. 696 S.
DM 38.—.

Das deutliche Reden zu Fragen der Politik und der Gesellschaft in einem theologisch
fundierten Engagement — dies ist immer die Stossrichtung der konkreten Verkiindigung
Helmut Gollwitzers gewesen — : um diese Mitte des Evangeliums, die die Menschenfreund-
lichkeit Gottes bezeugt, dreht sich sein dem bedrohten Menschen zugewandtes Reden und
Tun. Wort und Tat, Theologie und konkrete Stellungnahme sind in dem in diesem Buch oft
zur Sprache kommenden Komplex der Begegnung von Juden und Christen fest ineinander
verschlungen, und das eine ist ohne das andere nicht zu denken. Aus dem Lebensweg und
den Verdffentlichungen des Geehrten spiirt man deutlich den Herzschlag der Zuwendung, in
der er — allen sonstigen Parteimeinungen zum Trotz — hier ganz bei der Sache ist. Darum
soll auch die vorliegende Besprechung diesem wichtigen Aspekt von Gollwitzers Lebenswerk
gewidmet sein, das hier in zahlreichen Beitrigen zum Ausdruck kommt.

1. Das Kennenlernen des Judentums

Dass das Judentum auch heute ein lebendiger, die Fragen unserer Zeit aufgreifender
Glaube ist, ist durch die « Vorurteile der christlichen Theologie» (S. 147) in das Dunkel der
Unwissenheit abgedringt.

Da in unserem Land die konkrete Begegnung mit Juden nur sehr schwer moglich ist, ist
es unumginglich, auf die Stimme des Judentums in seiner veroffentlichten Gestalt zu horen.
Fir einen frommen Juden ist die Begegnung mit dem Gesetz echte Freude (S. 16); er fiihlt
sich im Erfillen der Gebote geborgen (S. 20). Auch der Lohngedanke ist dem Judentum
schon lange vor Jesus suspekt (S. 20), und das Gesetz hat als Weisung Gottes nicht den
Auftrag, die Erlosung anzubieten, sondern den Titer zu einem besseren Menschen zu
machen (S. 25). Auch ist sich das Judentum im klaren dariiber, dass die Hoheit des
lebendigen Gottes und das Martyrium des gehorsamen Volkes zusammengehdren (S. 58), bis
hin zur Aussage von der Kreuzigung und Auferstehung Israels (S. 18).

Damit ist schon ein zweiter Aspekt des Judentums genannt, namlich dass diese
Glaubensweise innig verkniipft ist mit seiner Existenz als Volk. Den Zionismus nur als
nationale Befreiungsbewegung einordnen zu wollen (um ihm dabei so nebenbei manchmal
das Stigma des biirgerlichen Nationalismus aufzudriicken), geht historisch und theologisch an
der Realitdt vorbei: historisch, weil die Sehnsucht nach Zion ein Leitmotiv jlidischer
Existenz war, lange bevor der Zionismus politischer Priagung durch Theodor Herzl die Biihne
der Weltgeschichte betrat ; theologisch, weil sich dieses Phinomen nur in der Kategorie von
Sammlung und Sendung erfassen lésst. Es gilt « Zion zu verwirklichen als Ort der Sammlung
der Juden, in dieser oder jener Form» (S. 29). Darum verbaut die Argumentation mit der
durch den Antisemitismus notwendig gewordenen Einwanderung nach Israel den Blick fiir

186



die Mitte dieser Bewegung; dies ist nur «der vulgirste Weg» dazu (Buber; S. 33). Damit
gelangt man im besten Fall zum Staat Israel als dem Fluchtasyl und Einwandererland (S. 35)
und versiumt das entscheidende Riickkehrverstindnis (S. 35). Darum bleibt es eine — bis
jetzt kaum angepackte — dringliche Aufgabe der christlichen Theologie, den Zionismus als
eine Bewegung der Zusammengehorigkeit von jiidischem Volk und seinem Land theologisch
einzuordnen (S. 164/5).

Vonseiten der ganzen Christenheit — besonders aber auch vonseiten Deutschlands —
schliesst dies in sich, das Recht auf Existenz des Staates Israel zu bejahen, das heute wieder in
einer ganz besonderen Weise angefochten wird (S. 38). Helmut Gollwitzer meinte dazu in
aller Deutlichkeit: «Aus Riicksicht auf die Wiinsche der arabischen Staaten sind wir
(gemeint ist die Bundesregierung) wortbriichig geworden, ndmlich Israel gegeniiber» (S.
158). Ist es nicht beklemmend, dass dieser 1963 gegeniiber der Regierung Adenauer ausge-
sprochene Tadel seine Aktualitit bis heute nicht verloren hat?

Unkenntnis und Verdringung konnen nur wirksam tiberwunden werden, wenn ein
Aufeinanderzugehen von Juden und Christen stattfindet. Es ist die unerwartete Chance nach
(und trotz!) dem Mord an sechs Millionen Juden gewesen, dass eine solche Anniherung sich
abzeichnet.

2.Dialog als Begegnung

Grundlage dafiir ist die Juden und Christen gleichermassen umfassende Erwihlung
Gottes. Pinchas Lapide stellt fest: «Briider sind und bleiben wir» (S. 48). Die darin sich
aussprechende Eigenstiindigkeit jeder Glaubensweise hat zur Folge, dass man vom «unver-
bindlichen Austausch von Hoflichkeiten» (S. 41) abriicken darf und auch eine Monopoli-
sierung der Wahrheit (S. 41) im Sinne eines vorweisbaren Besitzes beiseite lassen muss. Dabei
geht es nicht nur um das Ernstnehmen des anderen trotz aller Trennung im Blick auf die in
Gott allein vorgegebene letzte Einheit (S. 45), sondern es handelt sich auch um das
Uberprijfen des christlichen Schriftverstindnisses im Lichte der judischen Existenz (S. 47).
Ohne eine solche gegenseitige Lernbereitschaft gelingt kein Schritt zueinander.

Dabei muss bedacht werden, dass — wie es zuerst Pater Démann vor 20 Jahren
ausgefithrt hat — die Okumene ohne Israel unvollstindig bleibt solange das Urschisma, das
Auseinanderbrechen von Juden und Christen, nicht in Rechnung gestellt wird. Innerhalb der
Christenheit wurde diese Trennung durch den Alleinvertretungsanspruch der Kirche als
Volk Gottes nicht nur zur Enterbung Israels vertieft, sondern auch durch eine entsprechende
Akzentuierung der theologischen Arbeit die Animositiit gegen die Juden angeheizt. Fiir eine
derartige innere Einstellung ist eine Aussage wie die folgende typisch, die erst nach dem
Zweiten Weltkrieg lautgeworden ist: «Der eigentliche Gegner des Apostels (Paulus) ist der
fromme Jude» (S. 107). Durch derartige Ausserungen hat sich auch die neutestamentliche
Wissenschaft in das Schuldbuch des Hasses gegen Israel eingetragen (S. 135), so dass eine
theologische Entriimpelungsaktion iiberfillig ist. Im Blick auf die Paulusforschung muss sie
von dem Sachverhalt ausgehen, dass «das Kommen Jesu und des Geistes nur im Rahmen der
[srael gegebenen Verheissung und als Hohepunkt von Israels wundersamer Geschichte
verstanden werden kann» (S. 110). Demiitig und aufgeschlossen gilt es hier auf das Zeugnis
der ganzen Schrift zu horen, und so aller fehlgelenkten Besserwisserei zu wehren. Markus
Barth weist ein derartiges, die Grenzen iiberschreitendes Auftrumpfen in die Schranken:
«Sachkritik an der Bibel gehort nicht zu den Aufgaben der Bibelwissenschaft, sondern ist
Amtsanmassung» (S. 128).

3. Auf jiidischen Fundamenten

Eine solche, das Mass der Schrift tiberschreitende Rechthaberei findet dort statt, wo

187



man entgegen dem klaren Zeugnis der ganzen Bibel eine unheilvolle « Entjudaisierung» und
damit eine folgenschwere Unterminierung der uns tragenden Grundlagen betreibt. Darauf
hat Helmut Gollwitzer mit unerbitterlicher Klarheit hingewiesen : « Man kann die ganze Bibel
nicht verstehen ohne ein Gesprich mit den Juden» (S. 146). Mehr noch: der nicht
zuriickgenommene Ruf an Israel ist konstitutiv auch fiir die Existenz der Kirche. «Die
Erwihlung Israels ist ein Satz des christlichen Grundbekenntnisses des Neuen Testaments,
ohne den man nicht im Sinne des Neuen Testaments Christ sein kann» (S. 148). Dies erweist
sich an der Person des Jesus von Nazareth : «Er ist nicht zufillig Jude, ... er konnte nur Jude
sein; sein ganzes Existieren ist nur sinnvoll im Zusammenhang mit Israel, auch jetzt und
heute» (S. 150).

Mit diesen Hinweisen auf die Bedeutung des Judentums fiir die christliche Theologie
und Existenz werden die verschiedenen Autoren nicht nur einem entscheidenden Aspekt im
Lebenswerk Hellmut Gollwitzers in einer feinen Weise gerecht, sondern sie vermitteln auch
die entscheidenden Impulse fiir diese theologische Arbeit. Israel und das Judentum diirfen
nicht weiterhin eine Lieblingsbeschiftigung einiger Spezialisten bleiben, dieses Nachdenken
darf innerhalb der Kirche nicht als eine unnotige Uberspanntheit betrachtet werden. Es darf
begonnen werden, diese Herausforderung anzunehmen und auch die Gemeinden in diesen
Lernprozess einzuschalten. Dies wird eine Bereicherung in jeder Hinsicht bedeuten.

Rudolf Pfisterer.

Eberhard Busch, JUDEN UND CHRISTEN IM SCHATTEN DES DRITTEN REICHES.
Theol. Existenz Nr. 205. Chr. Kaiser Verlag, Miinchen 1979. 80 S. DM 11.—.

Durch die weithin handfeste antisemitische Tradition in ihrer Mitte geprégt (S. 11), war
die evangelische Christenheit auf die Judenpolitik Hitlers mehr als mangelhaft vorbereitet.
Wie sehr dabei Richtiges und Falsches in den Aussagen eines Mannes vorkamen, zeigt
Dietrich Bonhceffer, dem man ein Paktieren mit der Weltanschauung Hitlers wahrhaftig
nicht zur Last legen kann. Einmal schreibt er am 14.4.1933: «Die Judenfrage macht der
Kirche sehr zu schaffen und hier haben die verstindigsten Leute ihren Kopf und ihre Bibel
ginzlich verloren» (S. 17). Auf der anderen Seite kann er, der Tradition der Kirche seinen
Tribut zollend, etwa zur gleichen Zeit formulieren, dass das jiidische Volk in seinem Leiden
«den Fluch seines Tuns tragen muss» (S. 13).

Diese Gespaltenheit zieht sich durch das Verhalten der Kirche und hat zur Folge, dass
man sich zwar mutig fiir die Judenchristen innerhalb der Kirche einsetzt und deshalb hier
auch den «Arierparagraphen» innerhalb der Bekennenden Kirche ablehnt, aber die Juden
als Volk ohne allzu grosse Bedenken dem Staat und seinen bosen Plidnen iiberlisst. Dass die
evangelische Christenheit nur in geringer Zahl, nur ansatzweise und nur sehr spit diese oft
nicht verstandene Herausforderung aufgegriffen hat, rithrt daher, dass sie weithin nicht mehr
an der bleibenden Erwihlung Israels festhielt, sondern der Enterbungstheorie huldigte, als
wiire [srael als Gottes Volk in das Dunkel der Verwerfung gestiirzt worden. Ob Paul Althaus
formulierte : «Israels «Heilsberuf» ist mit dem Kommen Christi zuende gegangen» (S. 57),
oder ob Rudolf Bultmann bekannte: «Fiir den christlichen Glauben ist die Geschichte
Israels ... abgetan» (S. 57) — beide Male ist das jiidische Volk aus dem Gesichtswinkel der
theologischen Existenz der Kirche verschwunden.

Da die richtige Erkenntnis Wilhelm Vischers von der bleibenden Erwiihlung Israels sich
nicht oder nur am Rande durchsetzen konnte (S. 65), wurde fiir die Juden innerhalb der
evangelischen Christenheit nur zaghaft, meist indirekt Stellung bezogen, etwa indem man mit
der Ablehnung des Arierparagraphen faktisch die nationalsozialistische Rassentheorie

188



angriff (S. 42), indem man durch das Bekenntnis zu Jesus Christus und der Bibel sich
tatsichlich an die Seite der Juden stellte (S. 32), indem man durch die Verneinung des
Volkstums und der Rasse als zweiter Offenbarungsquelle zugleich die Souverinitit des
Nationalsozialismus anzweifelte (S. 36). Erst seit 1938 — nach der sogenannten Reichkristall-
nacht — werden auch direkte Ausserungen laut. In einem Brief der Vorliufigen Leitung
heisst es, dass «die Erwihlung Israels durch Gott unwandelbar sei» (S. 42), und ein Jahr
darauf wird in einem Wort der Landesbruderrite unter Hinweis auf das Wort: «Das Heil
kommt von den Juden» (Joh 4,22) gesagt: «Es hat Gott gefallen, Israel zum Triger und
Werkzeug der gottlichen Offenbarung zu machen.» In einem deutlichen Wort der Bekennt-
nissynode der Altpreussischen Union in Breslau wird 1943 ausgefiihrt: «Das Leben aller
Menschen gehort Gott allein. Es ist ihm heilig, auch das Leben des Volkes Israel» (S. 46).

Auch das Eintreten fiir die Einheit der Bibel war ein weiteres, faktisches Zusammen-
stehen mit den Juden. Allerdings war innerhalb der evangelischen Christenheit diese Einheit
von Altem und Neuem Testament nicht unumstritten, wenn etwa Rudolf Bultmann erkliren
konnte : «Gottes Wort im eigentlichen Sinn ist das Alte Testament fiir den Glauben nicht»
(S. 50). Doch war weitgehend die Uberzeugung vorhanden — oder wurde wiedergefunden
—, dass Altes und Neues Testament die gleiche Offenbarung Gottes bezeugen (S. 52).

Diese bescheidenen Ansiitze sind wahrhaftig keine grossartigen Ruhmestitel. Es gilt sie
aber aufzugreifen, um sie weiterzufithren. Das bedeutet einmal, sich eine griindliche
Kenntnis des Judentums anzueignen, indem man auf das hort, was die Juden zu sagen haben,
dass man aber auch damit beginnt, mit ihnen zu reden (S. 72). Das heisst dann — zweitens —,
dass es nicht in Frage kommen kann, sich des Evangeliums von Jesus Christus dabei zu
schimen (S. 75), auch wenn die Scham iiber das Versagen der Kirche in einem solchen
Dialog eingeschlossen bleiben muss. Sonst kann es keinen lebendigen Austausch zwischen
Juden und Christen geben. Dabei darf man sich vor Augen halten, dass der zwischen Juden
und Christen stechende Jesus von Nazareth nicht nur trennt, sondern auch zutiefst verbindet
(5. T

Ein notwendiges, in seinen Nilancierungen richtig informierendes gutes Buch, fiir das
dem Vf. zu danken ist. Man kann nur hoffen, dass es von Pfarrern und Gemeinden griindlich
gelesen wird, um die darin enthaltenen Lehren und Anfragen aus der Geschichte in Impulse
firr die Alltagsarbeit in den Gemeinden umzusetzen,

Rudolf Pfisterer.

KURSBUCH RELIGION 9/10. Ein Arbeitsbuch fiir den Religionsunterricht im 9. und 10.
Schuljahr, Calwer Verlag Suttgart, Verlag Moritz Diesterweg Frankfurt (Main, Berlin,

Miinchen 1979, 240 Seiten, DM 12,80,

Dieses «Kursbuch», erarbeitet von G. Kraft, D. Petri, Hannelore und Heinz Schmidt
und J. Thierfelder in Zusammenarbeit mit weiteren 9 Mitarbeitern, unterscheidet sich von
einer Reihe von etwas ilteren Religionsbiichern (vgl. Judaica 1979, Heft 1, S. 5ff) positiv
dadurch, dass Judentum und das Holokaust nicht nur in dem Abschnitt «Nach Auschwitz:
Juden und wir» (S. 45-56) erscheint, sondern auch in anderen Zuséimmenhéngen auftritt, z.B.
der Sabbat (in der Pfalz das 4. Gebot!) im Zusammenhang mit «Freizeit» (S. 86f.), das
«Warschauer Ghetto» im Zusammenhang mit der Gottesfrage (S. 181f.), auch — was an sich
selbstverstiindlich sein sollte! — im Zusammenhang mit Jesus Christus (S. 147). Sogar das
Buch Tobit spielt im Blick auf die heutige Erziehung eine Rolle (S. 231). In dem Abschnitt
«Nach Auschwitz...» geht es um den Antisemitismus, besonders im Dritten Reich, mit seinen
vielfidltigen Wurzeln, um Christen und Juden im Dritten Reich und im heutigen Europa und

189



schliesslich um Verdringung oder Neuanfang. M. E. wiire es gut gewesen, wichtige Siitze
etwa aus der Studie des Rates der EKD «Christen und Juden» und/oder aus den «Richtlinien
und Hinweisen fiir die Konzilserklarung «Nostra Aetates, Art. 4» abzudrucken, auch um zu
dokumentieren, dass tkumenische Bemiihungen gemacht werden, wenn auch die Gefahr
besteht, dass sich nur wenige christliche Spezialisten mit der Wurzel der heidenchristlichen
Kirche befassen. Noch einige Bemerkungen zu dem Abschnitt «Jesaja — ein Prophet des
Friedens» (S. 72-80). Das Bild des athletischen Friedenskdmpfers (S. 71) stammt von dem
Denkmal im UNO-Gartengeliinde in Manhattan (N.Y.), das das Volk der UdSSR geschenkt
hat, und auf dem das Zitat aus Jes 2 bedenkenswert abgeindert ist: « Wir werden unsere
Schwerter zu Pflugscharen und unsere Spiesse zu Sicheln machen»! Die Assyrer pflegten nur
die Oberschicht zu deportieren, nicht die ganze Bevolkerung (S. 72). Dass das Lied Jes 5,1-5
beim Laubhiittenfest vorgetragen wurde, ist alles andere als sicher (S. 74), ebenso wenig die
Berufung Jesajas im Tempel (S. 76f.). Es wire gut, wenn Religionslehrer ihre Erfahrungen mit
diesem Buch, besonders im Hinblick auf das Judentum, den Verfassern mitteilten.

Herbert Schmid.

C. Bernd Sucher, LUTHERS STELLUNG ZU DEN JUDEN. Eine Interpretation aus germa-
nistischer Sicht. (Bibliotheca Humanistica & Reformatorica Vol. XXIII). De Graaf,
Nieuwkoop 1977. XII, 316 S., Hfl. 85.—.

Die Ankiindigung eines Buches unter dem Titel « Luthers Stellung zu den Juden. Eine
Interpretation aus germanistischer Sicht» musste bei allen, die an diesem oft verhandelten
Thema interessiert sind, auf prinzipielle Aufnahmebereitschaft stossen, konnte man doch
hoffen, dass die einigermassen festgefahrene Diskussion {iber die Haltung des Reformators
gegeniiber den Juden, die Johannes Brosseder in einem umfinglichen Forschungsbericht
«Luthers Stellung zu den Juden im Spiegel seiner Interpreten. Interpretation und Rezeption
von Luthers Schriften und Ausserungen zum Judentum im 19. und 20. Jahrhundert vor allem
im deutschsprachigen Raum» (= Beitrige zur dkumenischen Theologie 8, Miinchen 1972)
wirklich erschopfend resiimiert hat, durch neue Gesichtspunkte belebt und angereichert
werden wiirde. Bedauerlicherweise ist C. Bernd Suchers Versuch, das schwierige Problem
neu zu fassen, nicht als gelungen zu betrachten. Dafiir sind mehrere Griinde anzufiihren,
deren Stichhaltigkeit erkennbar wird, wenn wir den Ausgangspunkt, die Methodik, die
Ausfithrung und die Ergebnisse dieser Miinchener germanistischen Dissertation referieren.

Der VI. beginnt mit der keineswegs zutreffenden Behauptung, die Lutherforschung habe
bisher «Luthers Ausserungen zu den Juden nur unvollstindig zur Interpretation herange-
zogen», und deklariert seine Absicht, «wirklich alle Ausserungen Luthers zu dieser
Thematik» zu befragen. Bereits Reinhold Lewin aber hat in seiner Breslauer Dissertation
«Luthers Stellung zu den Juden. Ein Beitrag zur Geschichte der Juden in Deutschland
wdahrend des Reformationszeitalters» (= Neue Studien zur Geschichte der Theologie und
der Kirche 10, Berlin 1911 <Nachdruck : Scientia Aalen 1973; vgl. dazu Sucher S. 155 mit
Anm. 99, dem dieser Reprint entgangen ist.») die ihm zugénglichen Quellen ausfiihrlich zu
Worte kommen lassen und damit Massstidbe auch fiir diejenigen gesetzt, die sich nach ihm
mit dem Thema «Luther und die Juden» auseinandersetzten. Auch Suchers Vorwurf, seine
Vorginger hitten sich im wesentlichen auf die einschligigen « Hauptschriften» Luthers zur
Judenfrage verlassen und vor allem die Tischreden striflich vernachlissigt, kann nicht ohne
weiteres hingenommen werden. Schon Lewin hat die Bedeutung der Tischreden voll erkannt
und bezieht sich immer wieder auf sie. Allerdings sind die Belege aus den Tischreden fast
immer nur als zusitzliche Nachweise gebucht worden; insofern ist es verdienstlich, dass
Sucher die entsprechenden Passagen der Tischreden auf 20 Druckseiten (S. 101-121)

190



ausgebreitet und damit bequem zuginglich gemacht hat. Allerdings wird nun aber auch
deutlich, dass in den Tischreden Luthers kaum Gedankengiinge begegnen, die nicht aus dem
iibrigen Schrifttum schon bekannt wiren. Da konnte das Corpus der Briefe moglicherweise
ergiebiger sein. Leider liegen die Register zu dieser Abteilung der WA immer noch nicht
abgeschlossen und gedruckt vor. Als ich 1972 die Karteien des Briefregisters, das von
Erdmann Schott in Halle/S. betreut wird, einsehen konnte, liess sich beim damaligen Stand
der Vorbereitungen noch nichts Endgiiltiges dariiber ausmachen, was die Luther-Briefe
quantitativ und qualitativ zum Thema beisteuern kdnnen.

Die eigentliche und grundsitzliche Schwiche der Arbeit Suchers beruht auf der
wahrscheinlich nur psychologisch erklirbaren Vorentscheidung, «so wenig wie moglich auf
Luthers Theologie» einzugehen. Die Furcht vor dem Vorwurf, «wir hitten uns in einen
fachfremden Bereich eingemischt», rechtfertigt da gar nichts und hitte, wenn sie denn
wirklich uniiberwindbar gewesen sein sollte, zur Aufgabe oder doch zumindest zur radikalen
Eingrenzung des Themas veranlassen missen, denn Luther ohne seine Theologie erfassen zu
wollen, bleibt ein missliches und unniitzes Unterfangen. Was soll es dann noch bedeuten,
wenn der VI. «Luther beim Wort» zu nehmen verspricht und versichert, «dass es moglich
sein muss und sinnvoll ist, Luthers Schriften, Briefe und Tischgespriche ... ohne die in
anderen Werken und Vorlesungen ausgearbeitete Theologie zu betrachten und interpre-
tieren». Die Auseinandersetzung mit Luthers Judenschriften muss eine theologische sein,
denn in ihnen wird theologisch argumentiert; politische, Okonomische und historische
Uberlegungen treten demgegeniiber ganz zuriick, rassische Vorurteile kennt der Reformator
wohl gar nicht (vgl. auch meinen Aufsatz « Luthers Schriftauslegung in dem Traktat « Von den
Juden und thren Liigen,. Ein Beitrag zum cchristologischen Antisemitismus, des Reforma-
tors» Judaica 29, 1973, S. 71-84 und 149-167>). Wer Luther beim « Wort» nehmen mdochte,
kommt an Luther, dem Theologen keinesfalls vorbei. Das hitte auch Sucher, der vorziigliche
Kenntnisse der Sekundirliteratur vorweisen kann, irgendwann einmal aufgehen miissen.

So aber beschrinkt sich der Autor auf ein teilweise doch recht ermiidendes Referieren
von Tatsachen, Quellen und wissenschaftlichen Untersuchungen, die ein legitimes Interesse
nur dann noch erwecken konnten, wenn sie in kritischer Analyse neue* Aspekte gewinnen
wiirden. Methodisch richtig beginnt Sucher mit einem Kapitel «Die historische Situation» (S.
1-45), in dem er knapp iiber die Geschichte des europiischen Judentums vom 13. Jh. an
berichtet und dann besonders intensiv den «Pfefferkorn-Reuchlinschen Streit» und Luthers
Stellungnahme dazu abhandelt. Im zweiten Kapitel folgt die Darstellung von «Luthers
Stellung zu den Juden. Seine Schriften, Vorlesungen, Tischgespriche, Predigten und Briefe »
(S. 46-124), deren besonderer Wert unzweifelhaft darin zu sehen ist, dass sie die Schriften des
jilngeren Luther (bis 1523) ausfiihrlich wiirdigt, deren Kenntnis ja fiir die rechte Einschiitzung
der antijidischen Pamphlete Luthers von 1543 ganz unerlisslich ist. Im dritten Kapitel gibt
Sucher einen ausfiihrlichen «forschungsgeschichtlichen Uberblick» (S. 125-199), der in
manchen Einzelheiten iiber das von K. Meier (vgl. K. Meier, Zur Interpretation von Luthers
Judenschriften, in: ders., Kirche und Judentum. Die Haltung der evangelische Kirche zur
Judenpolitik des Dritten Reiches, Halle 1968, S. 127-153) und Brosseder Geleistete
hinauskommt, da hier auch auf die englischsprachige Literatur eingegangen wird. Da Sucher
nun aber bereits am Anfang seiner Arbeit sein besonderes psychoanalytisches Interesse am
Judenfeind Luther angemeldet hat, ist nicht ganz zu verstehen, weshalb er z.B. Friedrich
Heers Buch «Gottes erste Liebe. 2000 Jahre Judentum und Christentum. Genesis des
asterreichischen Katholiken Adolf Hitler» (Miinchen-Esslingen 1967) nicht einer einge-
henden und kritischen Wiirdigung unterzog. Da wire immerhin, gestiitzt auf die Untersu-
chungen von Erik Erikson u.a., ein Ansatz fiir eine nichttheologische Deutung von Luthers
Judenhass greifbar gewesen, und gerade ein Germanist hiitte moglicherweise durch Analysen
der Sprache des ilteren Luther verdeutlichen kdnnen, wie dieser, «ein archaischer Mensch,

191



voll von uralter Angst — und von uraltem archaischen Vertrauen, das aber immer stiarker in
ihm wieder verschiittet wird» (F. Heer, S. 187), zunehmend die Kontrolle iiber sich selbst
verliert. Wenn der Germanist aus seiner Sicht tatsidchlich einen solchen Kontrollverlust
bestitigen konnte, wiire das selbstverstiindlich auch fiir die theologische Auseinandersetzung
mit Luthers Judenschriften bedeutsam. Sie miissten dann ja als Belege einer schweren
psychischen Krise interpretiert werden und verloren den Anspruch darauf, theologisch
gewertet oder gar gerechtfertigt zu werden.

Das besondere Interesse wendet sich verstindlicherweise dem vierten Kapitel der
Arbeit Suchers, dem « Versuch einer erneuten Interpretation aus nichttheologischer Sicht»
(S. 200-291) zu, in dem der Autor nun eigentlich die angekiindigte «Interpretation aus ger-
manistischer Sicht» leisten miisste. Solches Interesse wird allerdings enttiduscht, denn der VI.
hat in diesem Kapitel alles das untergebracht, was er bisher noch nicht referiert hat:
«Luthers Aufnahme des mittelalterlichen dogmatischen Arguments, die Juden stiinden unter
Gottes Zorn»; « Luthers Ausserungen zur jiidischen Exegese» ; « Luthers Vergleich zwischen
Christen, Juden, Papisten und Tiirken»; «Luthers Bild von den zeitgendssischen Juden»;
«Luthers Ausserungen zur Méglichkeit einer Bekehrung der Juden»; «Luthers Vorstellun-
gen von einer praktischen Haltung den Juden gegeniiber». Bleibt dann also nur noch zu
hoffen, dass der Germanist im letzten Abschnitt dieses Kapitels « Luthers Grobianismus in
den Schriften von 1543» (S. 268-275) endlich zum Zuge kommen moge. Aber auch diese
Hoffnung triigt, denn Sucher beschriinkt sich darauf, das Missfallen der Zeitgenossen und
der Lutherforschung am « Grobianismus» des Reformators zu notieren, ansonsten referiert er
die psychoanalytischen Studien Paul Reiters und Erik Eriksons und verweist ganz nebenbei
auf Erwin Arndts Untersuchung «Luthers deutsches Sprachschaffen» (Berlin 1962). Der
Abschnitt wird beschlossen mit der doch sehr nachdenklich machenden Feststellung von
Erikson: «Luther gehorte zu den vom Wort besessenen, die niemals wissen, was sie denken,
bis sie es sich selbst sagen horen, und die niemals wissen, wie fest sie glauben, bis ihnen
jemand widerspricht.» (S. 275).

In dem Abschnitt «Ergebnisse» (S. 276-291) wird nochmals deutlich, dass der Autor der
These vom « Wandel» in Luthers Stellung zu den Juden nahesteht. Dieser « Wandel» wird
durch den Begriff der «Regression» niher gefasst und bestimmt: «Mehr noch als das
Nachdenken iiber sich beinhaltet er das Zuriickgehen, Zuriickwenden zu einem schon zuvor
innegehabten Standpunkt oder auch nur zu einem zuvor unbewusst durchlebten Lebensab-
schnitt.» (S. 287). Dieser regressive Prozess trigt alle Merkmale einer « Entwicklung» an sich,
gestattet also nicht die zeitliche Fixierung einer Peripetic und muss als Ablauf einer
schleichenden Krankheit vorgestellt werden, die auf den Betrachter gerade deshalb so
erschreckend wirkt, weil die katastrophalen Verdnderungen, die sie bewirkt, erst im
nachhinein in ihrer ganzen Schrecklichkeit erkennbar werden.

Suchers Dissertation ist das Protokoll des gewissenhaften Einlesens in einen dem Autor
zunichst fremden Stoff. Die eigentliche Aufgabe einer «Interpretation aus germanistischer
Sicht» von Luthers Ausserungen iiber das Judentum hat er jedoch kaum erkannt, geschweige
denn in Angriff genommen oder gar gelost. Gerade der Theologe muss weiter darauf hoffen,
dass ihm eines Tages eine solche germanistische Interpretation von Luthers Judenschriften
an die Hand gegeben wird. Das Thema ist weiterhin frei; es muss ja nicht gleich in einer 300~
Seiten-Abhandlung erortert werden, ein Aufsatz, der nun wirklich entschlossen germanis-
tisch analysiert und argumentiert, konnte u.U. angemessener und hilfreicher sein.

Peter Maser.

192



	Rezensionen

