Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Wer ist Israel? : Umfang und Wesen des Gottesvolkes in judischer,
christlicher und islamischer Sicht

Autor: Reichrath, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WER IST ISRAEL?

Umfang und Wesen des Gottesvolkes
in jiidischer, christlicher und islamischer Sicht.

von Hans Reichrath, Zweibriicken

Wer ist Israel ? — das war die Frage, die sich die Schweizer Stiftung fiir
Kirche und Judentum auf ihrer Studientagung in St. Moritz vom 29.9 —
6.10.1979 gestellt hat. Es war eine sehr gut besuchte und von Dr. Willi
umsichtig und engagiert geleitete Studienwoche mit ausgezeichneten
Referaten, zahlreichen interessanten Begegnungen und Diskussionen.
Einen besonderen Akzent erhielt die Tagung durch den Besuch des neuen
Generalsekretédrs der CCJP in Genf, Rev. Allan Brockway (Washington
D.C.), der in einem Grusswort auf die kiirzlich erarbeiteten « Guidelines
on Dialogue with People of Living Faiths and Ideologies» hinwies und u.a.
betonte, dass Antisemitismus im Grunde weniger ein soziales, als ein
theologisches Problem sei, und dass die Hauptschwierigkeit fiir das
Christentum sei, den zu lange ignorierten oder bestrittenen Fortbestand
des Judentums zu verarbeiten.

Die Vorlesungsreihe begann Prof. Herbert Schmid (Kaiserslautern)
mit einem iibersichtlich gegliederten und ausfiihrlich belegten Referat
zum «Alttestamentlichen Verstindnis Israels in der exilischen und nach-
exilischen Zeit».

«Israel» taucht zunéchst als Eigenname Jakobs auf («Gottesstreiter»
oder «Gott kdmpft»). Seine zwolf Sohne sind Kinder, d.h. «Sohne
Israels», auf die sich in einem weiteren Sinne die So6hne Israels als Volk,
Gemeinde oder Gemeinschaft von zwolf Stimmen zuriickfiihren. Auf den
Bestand der Stamme wirkten verschiedene geschichtliche Ereignisse ein:
wahrend Saul zum Konig Israels bestimmt wurde, wurde David Konig
iiber Juda (Siidreich) und iiber Israel. Nach der Eroberung Jerusalems
siedelte er dort nach Ansicht des Referenten Familien aus ganz Israel an
(«Volk des Landes», gleichsam ein Klein-Israel); so diirften sich vor 722
v.C. auch Jerusalem und Juda als «Israel» verstanden haben (Jes. 8,14 ; Mi.
1,5). Nach dem Tode Salomos fiel «Israel» (nun Staatsbezeichnung) von
David ab. Als Samaria fiel, ging das Nordreich unter. Doch die Propheten
verkiindeten die Riickfiihrung der Verbannten und die Wiederherstellung

154



«ganz Israels». Nach 701 v.C. blieb nur noch Jerusalem als «Rest» {ibrig,
und Propheten redeten von einem zukiinftigen David oder Davididen.

Nach der Eroberung Jerusalems durch die Babylonier 586 v.C. blieb
das «geringe Volk des Landes» zuriick (Zeph. 3,12). Nun verkorperte
«Zion» den Rest Israels. Doch auch die nach Babylon Verbannten
verstanden sich nicht anders, und Hesekiel verhiess die Wiederherstellung
des ganzen Zwolfstimmevolkes, des «ganzen Hauses Israel». Bei Deut.
Jes. wird dieses Werk mit dem «Knecht Gottes» verbunden, liber dessen
rechtes Verstdndnis immer noch keine Einigkeit zu bestehen scheint : ist
er eine Einzelperson oder das kollektive Israel (vgl. die Spannung
zwischen Jes. 49,3 und 53; «individual or corporate personality »).

Nachdem 539 v.C. der Perserkénig Kyros den Tempelbau und die
Riickkehr der Exilierten gestattet hatte, standen an der Spitze zwolf
Personen, und alle verstanden sich als «Sohne Israels», die «fiir ganz
Israel zwolf Ziegenbdcke» opferten (Esra 6,17), sich dennoch aber auch
als «Juden» bezeichneten. Abstammung und Thoragehorsam zeichneten
den Juden als Israeliten aus. Schon damals kam es zu Gruppenabgren-
zungen : die Chassidim (die Frommen, Gesetzestreuen Ps. 148,14 ; 149,1),
die «Frevler» (Ps. 1,1) und die «Abtriinnigen» (1. Makk. 1; 7).

Der Streit der griech. Diadochen um Israel und Jerusalem, insbeson-
dere der Versuch der hellenistischen Gleichschaltung durch Antiochus
IV. (vgl. Dan. 11) brachten eine Verschirfung. Die jiid. Apokalyptiker
erwarteten Gottes Reich, das bis zur «Endzeit» zu einer Reinigung fithren
sollte (Dan. 11,35). Exklusive Vorstellungen von der Aufspaltung in 2
Endgerichtsentscheidungen tauchen auf (vgl. Dan. 12; Hes. 37; 47). Das
Buch Esther samt Zusétzen, die von Israel reden, ist nicht nationalistisch
zu verstehen, denn es bestand eine Wechselwirkung zwischen «Nationa-
litdt» und «Gottes»- Volk-Verstindnis. Die Endzeit wird eine Wallfahrt
der Volker nach Zion bringen, doch andererseits bestand auch die
Vorstellung, dass jedes Volk an seinem Ort bleibt; aber keines wird den
Titel «Israel» erhalten.

Die eigene Untreue schliesst zwar das Gericht ein, aber nicht aus, dass
ganz Israel das «Volk Gottes» bleibt (Ex. 19,3 ff.). Juda (Jerusalem, Zion)
wird nach innen und aussen die Repridsentanz des Gottesvolkes tiber-
nehmen (Sach. 8).

Prof. Kurt Hruby (Paris) sprach iiber «Israel im rabbinischen Schrift-

tumm.

Fir die Gesetzeslehrer gab es keinen Zweifel an der absoluten
Kontinuitidt zwischen dem biblischen und nachbiblischen Israel. Obwohl

155



die schubweise aus dem babylonischen Exil zuriickkehrenden Juden nur
eine Minderheit darstellten, verstanden sie sich als zum «Volk» gehorig.
Sie entwickelten keine Bekenntnisreligion; Volkszugehorigkeit und Reli-
gion bildeten eine Einheit, und es war noch nicht die Rede von einem
besseren oder «wahren Israel». Einheitlicher Grund und einziges Be-
kenntnis war die Verehrung des Einen Gottes.

Wer nicht nach der Thora handelte, wurde nicht hinausgestossen aus
der Gemeinschaft. Dem kollektiven Akt kommt primérer Charakter zu;
der einzelne jiidische Mensch ist dem Kollektiv zu- und eingeordnet, bis
zur totalen Abwendung. «Ganz Israel» hat Anteil am «‘olam ha-ba»
(zukiinftige Welt oder mess. Zeit? Maimonides: wenn es soweit ist,
werden wir es sehen!).

Was ist nun der Platz der anderen Volker ? Sie konnen aktuell am Heil
teilhaben, indem sie sich der Volksgruppe der Juden anschliessen. Die
eigentliche Selbstbezeichnung des Volkes war «Israel»; «Juden» wurden
sie mehr von ausserhalb genannt (mit Tendenz zum Negativen).

Der Eine Gott, das eine Volk und die Thora bilden fiir die rabb. Tra-
dition eine profunde Einheit. Alles wird vom Erwéahlungsgedanken her
verstanden (vgl. Ex. 19,5.6; Deut. 26,17 ff.) : Eigentumsvolk Gottes (Deut.
7,6), Gottesknechte (Jes.), erstgeborener «Sohn», «LLicht der Volker» oder
«Panier fiir die Volker» («Nes *amim», Jes., Amos).

Die Rabbinen fragen selbst: warum wurde gerade Israel gewiirdigt, die
Thora anzunehmen — trotz fortgesetzter Untreue und Siindhaftigkeit? —
Gott hat sie allen «70 Volkern» (= die Vollzahl) angeboten, aber keines
hat sie uneingeschrinkt gewollt. Nur Israel war spontan, im ersten
Moment, zu dem erforderlichen Elan fahig; deshalb hat Gott ihm die
Thora anvertraut. So erleben wir eine Abfolge von Universalismus —
Partikularismus — Universalismus... Israel lebt in einer funktionellen
Existenz als notwendiges Element eines Heilsplanes. Darauf ist wegen der
christlichen Arroganz und Neigung, gewisse Dinge nur negativ zu
interpretieren, besonders hinzuweisen !

Es steht zu jeder Zeit jedem Menschen frei, die Thora anzunehmen ; es
liegt hier keine Doktrin vor.

Auch die Frage nach den Verdiensten Israels wird reflektiert: Die
Existenz Gottes stand niemals in Frage! Dennoch kénnen wir von ihm
eigentlich nichts wissen. «Glaube» ist implizit vorhanden, dariiber wird
nicht zentral «theologisiert» (wohl ein wesentlicher Unterschied zum
Stellenwert von «Glauben» im Christentum). Wir kénnen nur Gottes
Willen kennen; gefunden wird er in seiner Thora, also miissen wir diese

156



erfiillen (Ex. 24,7! vgl. auch Ps. 68,13 tun und héren; Ex. 15,18 Jahwe ist
Konig).

Die in der Erwihlung entstandene Vorzugsstellung Israels, seine
Gotteskindschaft, ist keine Automatik, sie muss vielmehr stindig unter
Beweis gestellt werden. Das «Integrationsprinzip» ist die Thora und die
Treue des Volkes zu ihr. Zwar kommt die Thora aus den himmlischen
Sphéren, aber ihre Auslegung wurde den Rabbinen iibergeben («miind-
liche Thora»); hier kann und darf sich dann der Himmel nicht mehr ein-
mischen. Nach Deut. 33,2 hat das Volk ein «feuriges Gesetz» auf sich
genommen !

So ist «Israel» unzerstdrbar und fiir den Fortbestand der Welt ein un-
entbehrliches Element, und zwar trotz seiner Halsstarrigkeit und dauern-
den Siindhaftigkeit, die von den Gesetzeslehrern klar erkannt und in
Rechnung gestellt wurde. Ja, man hat Israel als noch siindhafter als die
sog. Gotzendiener erachtet, weil seine Siinden als Undankbarkeit gegen-
iber dem Einen Gott erscheinen, und das schon seit Adam. Dennoch féllt
Israel nicht aus der Erwédhlung.

Gott hat die Erlosungszeit festgesetzt, und Israel wartet darauf. Gott
war gezwungen, gegen Israel einzuschreiten, aber er trauert iiber sein
Elend. Gott selbst behilt sich die Erlosung Israels vor (hier ist die messia-
nische Frage einzuordnen und hieran ist bei der Auslegung Rom. 9-11 zu
denken).

Im Verhéltnis zu den Weltvolkern ist Israel « Panier» (Num. 2,2). « Gott
bin ich iiber alle Volker, dennoch habe ich meinen Namen nur mit diesem
einen Volk verbunden», heisst es in einem Midrasch zu Ex. 23,17 und
34,23.

So ist auch die Sonderstellung Israels weltoffen im gottlichen Heils-
plan. Israels Aufgabe ist es, den Namen Gottes in der Welt zu heiligen
(Qiddusch ha-schem). Nichtjuden sind dazu nicht verpflichtet; nur die 2.
Halfte des Dekalogs sah man als verbindlich an fiir die Volker. Da die sog.
sieben noachidischen Gebote aber von den anderen Volkern nicht
gehalten wurden, wurden sie ebenfalls Israel auferlegt.

Sach. 8,23 ist ein Trostwort fiir Israel: es wird nicht immer so sein.

Wenn die Kirche in der Nachfolge Israels steht (durch Adoption), ist
auch sie «Israel». In Israel ist immer einer Biirge fiir den anderen !

In einem weiteren abendfiillenden Vortrag brachte Prof. Hruby noch
eine umfassende Einfithrung in den jiid. Versohnungstag JOM KIPPUR
mit musikalischen Beispielen. Es wiirde den Rahmen dieses Berichtes

157



sprengen, dariiber im einzelnen zu berichten, abgesehen von der Un-
moglichkeit, die Atmosphidre und Lebendigkeit dieses Referates iiber-
haupt angemessen wiederzugeben.

Pfarrer Dr. Thomas Willi (Basel), der Leiter der Stiftung, befasste sich
in einem anschaulichen Uberblick mit «Israel im jiidischen Gebetbuch».
Es ist fiir oft mehr «frei» betende Christen schon bemerkenswert und
faszinierend, dass das im intensiven Beten so erfahrene Judentum seine
viele Jahrhunderte alten, durchdachten, durchlebten und erprobten Ge-
bete fast nur «rezitiert». Ein Blick in dieses Gebetbuch wiirde uns in
mancher Beziehung etwas bescheidener werden lassen.

Der Referent befasste sich nur mit dem Morgengebet, das aus
folgenden Teilen besteht: private Segensspriiche, Anlegen des Gebets-
mantels und Gedichtnis des Opferkults im Tempel zu Jerusalem, Psal-
mengebete, das von Lobpreisungen umgebene Sch€ma* (Hore Israel, der
Herr unser Gott ist Einer), das Achtzehn-Bitten-Gebet, die Bussgebete,
Thoralesung, Kaddisch (Heiligung des Namens) und ‘Alenu-Gebet («An
uns ist es...»). «Israel» im jiidischen Gebetbuch meint eine Gruppe von
Menschen mit gemeinsamer Abstammung, mit einer besonderen Be-
zichung zu Gott und einer bestimmten Rolle innerhalb dieser Welt. Mit
der Unterscheidung «Gelobt seist Du, Ewiger, unser Gott, Konig der
Welt, der mich nicht als Nokhri (Heide) erschaffen» geht es gar um die ei-
gene Identitdtsbestimmung, die Markierung der eigenen Position, nicht
um eine Gegnerschaft. Im Vordergrund steht der Dank gegeniiber Gott
fiir die eigene Erwéhlung. In Eph. 2,11.12 haben wir eine dhnliche Aussage
im NT. Die Bedeutung und das Wesen Israels wird durch Gott bestimmt :
«Gelobt seist Du Ewiger, der Du Dein Volk Israel in Liebe erwéhlt hast.
Hore Israel, der Ewige, unser Gott, der Ewige ist einzig.» Einer der
beriithmtesten jiidischen Ausleger, Raschi (um 1100), schreibt in diesem
Zusammenhang zu 5. Mos. 6,4: «Der Herr, der jetzt unser Gott ist und
nicht von den Volkern als Gott anerkannt wird, wird einst der einzige Gott
sein ; wie es heisst (Zeph. 3,9): «<Denn dann werde ich den Volkern wieder
klare Rede verleihen, dass alle den Namen des Herrn anrufen»; und ferner
heisst es (Sach. 14,9): «<An jenem Tag wird der Ewige einzig und sein Name
einzig sein»».

Die gesamte Tagung hat in vielfacher Weise diese Spannung zu einer
noch ausstehenden Vollendung, der Juden und Christen je auf ihre Weise
entgegenhoffen, deutlich werden lassen. «Sein Reich ersteh’ in unserem
Leben und in unseren Tagen und im Leben des ganzen Hauses Israel...»,
heisst es im Kaddisch-Gebet. Israel ist die Versammlung fiir den Gott
Israels, Israel ist iiberall dort, wo der Name Gottes geheiligt wird. Israel ist

158



Zeuge fiir etwas Geschehenes. Dieser Zeuge (jeder Zeuge!) weist nicht
auf sich selbst. Auch die Kirche hat auf ihren Herrn zu weisen, nicht nur
mit Worten, sondern vor allem mit Werken der Liebe !

Bel jeder Studientagung der letzten Jahre immer wieder als unbedingt
dazugehorend angesehen werden die Beitrdge zum Islam von Prof. Jan
Bouman (Marburg), diesmal unter dem Thema «Israel — seine Ge-
schichte und Bestimmung in islamischer Sicht». Die erste Periode der
Geschichte des Islam beginnt in Mekka (ab 610 n.C.), wo Mohammed
seine ersten biblischen Kenntnisse von christlich-arabischen Monchen
erlangt. Israel wird der Kronzeuge des Islam, dessen erste Verkiindigung
Allah als allméchtigen Schopfergott erweist, der die Menschen erschaffen
hat in Allmacht, Giite und Fiirsorge. Zu diesem einen Gott soll der
Mensch auch zuriickkehren («auferstehen»). Darum soll er in Dank-
barkeit diesem Gott allein mit Giite gegeniiber den Armeren und Schwi-
cheren und durch Reinigung vom Goétzendienst dienen. Mohammed wird
der von Allah berufene Prophet, der den unwissenden Arabern die Bot-
schaft in der ihnen verstidndlichen Sprache bringt (Schehada). Er unter-
scheidet streng zwischen dem eigentlichen Gotteswort und dem eigenen
Wort. Aus der christlichen Missionspredigt wird der Gerichtsgedanke
ibernommen, der aber wohl nicht im Vordergrund steht.

Nachdem aber die Mekkaner mit Unglauben (heidnischer Schicksals-
glaube) und Lasterhaftigkeit reagieren, betont Mohammed den Gerichts-
gedanken stirker (distributives Gericht nach dem Tode). Da Mohammed
zu jener Zeit das NT noch nicht gekannt haben diirfte, suchte er seine
Beweise nur in der Natur (Wechsel der Zeiten etc.). Da der Erfolg
dennoch ausblieb, argumentierte er im Ubergang zur sog. 2. mekkani-
schen Periode mit Beispielen aus der Geschichte Israels, um die Wahrheit
des Koran zu beweisen: Noah und die Sintflut (die gliubige Gemeinde
wird gerettet, und es ist kein Gott ausser Allah); Abrahamsstreit mit
Volksgenossen, die den Gotzen dienen; Mose und Pharao (Mose als
Vorldufer Mohammeds und die Vernichtung der Agypter als Zeichen fiir
die Araber).

So wird die Geschichte Israels in den Dienst der koranischen Verkiin-
digung gestellt, die die arabische Version der prophetischen Botschaft
Israels darstellt. Beide Religionen siecht Mohammed im Grunde als gleich
an. Er folgert daraus: wer an den einzigen Gott glaubt, ist « Muslim», d.h.
IHM ergeben.

Diese Verankerung in der rabbinischen Lehre, als ob alles dasselbe sei,
wirkte sich sehr tragisch aus, denn Mohammed hat die einzelnen
tibernommenen Elemente anders eingeordnet. Die Folge: die Juden

159



lehnten seine Konsequenzen ab. Und so kommt es zu dem schrecklichen
«salto mortale» Mohammeds: Israel wird zum grundlegenden Feind und
seine Geschichte wird zur negativen Funktion (dhnlich wie im Christen-
tum des Mittelalters und spiter). Israel wird sogar zum Feind Allah’s.
Diese tragische Wende hat im Nahen Osten ihre Wirkung bis heute
behalten und erklirt einen Grossteil der Spannungen.

Nachdem Mohammeds Lage in Mekka immer schwieriger wurde, zog
er 622 n.C. mit siebzig Gldubigen nach Medina (Hidjrah, Exodus), wo ihn
zwei verfeindete arabischen Stamme aufnahmen. Da diese Kontakt mit
einer beachtlichen jiidischen Kolonie hatten, kam ihnen die Lehre
bekannt vor. Hier begann Mohammed auch politische Talente zu
entwickeln. Von den Juden erwartete er «im selben Glauben» Hilfe im
Kampf nach innen und aussen (Handelszentrum Mekka). Er entwickelte
konkrete Vorschldge zu einem Biindnis mit den Juden in Form einer
Gemeindeordnung als Stiftung einer gemeinsamen monotheistischen
Religion im Kampf gegen Goétzendiener; die Gebetsrichtung sollte
Jerusalem sein ; das jiidische Fasten am Versohnungstag wurde dem Islam
einverleibt. Ohne Bekehrung sollten die Juden Muslime werden. Bei
Streitigkeiten sollte Mohammed allein entscheiden. In seiner wohl etwas
spekulativen Naivitdt iibersah Mohammed jedoch die gravierenden Diffe-
renzen. Beim Aufbau der Gemeinde zog er seine Mekkaner vor, denen
zudem die besonderen Beziehungen zwischen Juden und beiden arabi-
schen Stdmmen nicht bekannt waren; sie iibersahen auch die wirtschaftli-
che Macht der Juden innerhalb der gemeinsamen Oase. Die Juden reagier-
ten mit typisch orientalischem Misstrauen gegeniiber den Fremden, die
plotzlich alle ihren Jom Kippur mitfeierten, dessen umfassende heils-
geschichtliche Funktion Mohammed offenbar nicht libersah. Ausserdem
misstraute das Judentum seit der Zerstorung seines Tempels allen neuen
«Propheten»; die Prophetie galt als erloschen.

Die fiir Mohammed und den Islam alles entscheidende Schlacht bei
der Oase Badr mit den Mekkanern brachte dann den endgiiltigen, trau-
matischen Bruch mit den dortigen Juden, die sich in Wahrung ihrer
verniinftigen Interessen nicht auf seine Seite stellten. Und so wird Badr fiir
den Islam, was der Exodus aus Agypten fiir die Juden war und die Auf-
erstehung Jesu fiir die Christen (vgl. Sure 8) : Furqan, die « Trennung» von
Glaubigen und Ungldubigen, die vernichtet werden miissen. Von nun an
sind alle Juden unzuverldssig, ungerecht und Feinde Gottes (vgl. den
Siindenkatalog im Koran, Suren 2-5, 7, 9).

Die weitere entscheidende Erfahrung Mohammeds war: wenn wir
glauben, werden wir iiber unsere Feinde siegen !

160



Beide Erlebnisinhalte zusammen fiihrten zu dem schrecklichen anti-
jidischen Trauma im Koran, das so auch eine Wurzel ist zu einer realen
politischen Religion, die der Islam wurde. Aus allem folgen zwei
verschiedene Auffassungen vom Judentum im Koran: (1.) in der Vergan-
genheit war Israel das Offenbarungsvolk Gottes und Kronzeuge der isla-
mischen Wahrheit. (2.) Die jetzigen Juden sind Verridter und Liigner. Sie
werden — wie in der christlichen Tradition — «die Juden».

Und dennoch entwickelte sich im Islam wohl kein vergleichbarer
Antisemitismus wie im Christentum.

Die Mohammed zugewachsene militérich-politische Macht wirkte sich
auf den Inhalt des Koran aus (Sure 9). Der Islam wurde zu einem welt-
geschichtlichen Ereignis; die Welt hat sich dadurch bis heute entschei-
dend gedndert. Die Tragik bis heute ist aber, dass sowohl Juden, als auch
Mohammedaner mit ihrer jeweiligen Position Recht hatten; es war ein
«Gesprich unter Taubstummen» geworden.

In Medina wurde ein jiidischer Stamm umgebracht und zwei weitere
verbannt. Mekka wurde erobert, der Islam wird die Religion schlechthin,
und schon Abraham war ein Muslim (Sure 2).

Die Schriftbesitzer («Volker des Buches»: Juden und Christen) sind
bis zu ihrer Erniedrigung zu bekdmpfen (Sure 9 spricht iiber sie den
Cherem, « Anathema», den Fluch). Der Islam ist nicht nur die beste und
letztgiiltige Religion (Sure 3), er hat auch die beste Gemeinde (Sure 5).
Der Segen Gottes ruht auf dem politischen Islam (Sure 9,29).

Trotz allem kennt der Islam keine Judenverfolgung wie im Christen-
tum! Obgleich in Krisenzeiten sofort Juden oder Christen fiir alles verant-
wortlich gemacht wurden (wie im christlichen Bereich die Juden), gab es
zahlreiche Juden in staatlichen und gehobenen privaten Positionen. Der
islamische Staat gewihrte den Juden eine Rechtsposition. Sie bekamen
schon vor 700 n.C. einen Schutzvertrag, wurden aber mit einer horrenden
Sondersteuer belegt (10-30% mehr als alle anderen). Da sie aber die letzte
Wahrheit nicht haben, waren sie unfihig, beim Aufbau des Gottesstaates
mitzuarbeiten. Sie durften keinen Militirdienst leisten, weil sie im Falle
ihres Todes in einem Heiligen Krieg automatisch in den Himmel
gekommen wéren. Sie waren — wie auch unter christlicher Herrschaft —
im Synagogenbau u.a. gewissen Beschrinkungen unterworfen.

Diese ambivalente Position der Juden zieht sich bis heute wie ein roter
Faden durch die gemeinsame Geschichte: Symbiose im islamischen
Spanien in gemeinsamer Angst vor den christlichen Koénigen, bis zum
Machtantritt der Almohaden (Maimonides musste nach Kairo fliechen).

161



Oder heute die Verhiltnisse unter Sadat im Vergleich zu Khomeini
(Judenverfolgung im Iran) oder Ghaddafi. Auch das Programm der PLO
enthélt islamisches Recht in sidkularisierter Form. Arafat konnte die Juden
als vollberechtigte Mitbiirger ansehen, aber nur in einem palistinen-
sischen Staat, soweit sie schon vor 1945 dort gewohnt haben.

Man muss also im Islam unterscheiden : die Orthodoxie ist in der Regel
judenfeindlich, denn sie greift auf das Recht vor 900 n.C. zuriick. Der
gemadssigte Traditionalismus bemiiht sich um einen Konsens der Weiter-
entwicklung.

Obgleich alle Juden als potentielle oder anonyme Muslims betrachtet
werden, gibt es keinen Bekehrungszwang (ein weiterer wesentlicher
Unterschied zu gewissen christlichen Praktiken).

Prof. Bouman, der nicht nur ein bekannter und hervorragender
Kenner des Islam, sondern — was vielen nicht bekannt — auch ein
Musikwissenschaftler ist und dariiber auch Vorlesungen hilt, gestaltete
ferner einen einmalig schonen und hochinteressanten Abend mit der
Darstellung, Analyse und [Interpretation der Bach-Kantate «Du Hirte
Israels hore», gewiss ein aussergewOhnlicher Beitrag zu einer solchen
theologischen Studienwoche.

Fiir viele zu einem spannenden Erlebnis mit Uberraschungen wurde
die ldngste Vorlesung der Tagung von Frau Dr. Ina Willi-Plein (Basel) zum
Thema «Israel als Bezeichnung eines nachisraelitischen Gottesvolkes»,
das am Ende mit der Feststellung korrigiert wurde, dass jede Rede von
einem «nachisraelitischen» Gottesvolk im Grunde nicht in Ordnung ist.

Kein Referat brachte fiir die meisten so viel Unerwartetes, obwohl,
oder gerade weil es sich mit Fragen befasste, die fiir den Christen zu
seinem FEigentlichen gehoren (sollten). Es wurde — auch dank seiner
grossen Griindlichkeit im Detail — zum Gegenstand engagierter und zum
Teil kontroverser Diskussionen, in denen die Vortragende aber nichts
Wesentliches aufgeben musste. Hier in gedringter Form ihr Referat.

Der eigentlich in dieser Thematik tblicherweise zu findende Begriff
«wahres Israel» (fiir die Kirche) kommt entgegen zahlreichen Schein-
zitaten der Literatur im NT so nicht vor! — In einem ersten Abschnitt
wurde die Geschichte der Berufung der ersten Jiinger bei Joh. 1, 29 ff. auf-
geschlisselt (vier konzentrische Kreise des Zeugnisses auf Jesus hin) und
V. 47 als ein Priifstein fiir die Stellung der Ausleger in ihrem Verhiltnis zu
Israel und dem Judentum herausgearbeitet. Die allbekannte und iibliche
Ubersetzung von der Berufung Nathanaels: «Siehe, ein rechter (wahrer)
Israelit, in dem kein Falsch (Arglist) ist», ist in einem wesentlichen Punkt

162



falsch und unhaltbar: «aléthds» (wahrlich, wirklich, tatsdchlich, wahr-
haftig) muss adverbial und darft nicht adjektivisch iibersetzt werden. Es
kann nur heissen : «Siehe, wirklich ein Israelit...» Als Belegstellen wurden
zum Vergleich Joh. 4,42; 6,14; 7,26, 8,31; 17,8, sowie die Septuaginta zu
Ruth 3,12 herangezogen. Den Skeptikern in die kritische wissenschaft-
liche Arbeit an der Heiligen Schrift wurde deutlich, wie folgenschwer eine
solche Fehliibersetzung sein kann, z.B. bei E. Hirsch, der die Anrede des
Nathanael absetzt gegen die ungldubigen «Juden» als Kainssdhnen, oder
auch bei dem sonst iiber jeden antisemitischen Verdacht erhabenen A.
Schlatter. Schon mit solchen «Kleinigkeiten» war man in der Lage, den
Juden die Gotteskindschaft abzusprechen und zum «wahren Israel» das
Gegenbild zu entwickeln. Augustin, der die richtig iibersetzende Vulgata
benutzte, ist der Beweis, dass ein antijiidisches Vorverstdndnis entschei-
dend ist fiir eine falsche Auslegung!

Entgegen einer weit verbreiteten Meinung ist die Referentin der
Auffassung, dass die 58fache Verwendung der Worte «die Juden» im
Johannesevangelium keine antijiidische Grundeinstellung belege. Zahl-
reiche Stellen davon beschreiben nur eine Position. Auch Jesus wird
«Jude» genannt, und nicht zu vergessen 4,22: «das Heil kommt von den
Juden». «Die Juden» sind einfach auch «Judéer» als Gegensatz zu «Gali-
ldern» oder «Samaritanern», wie tiberhaupt die Differenzen in der Aus-
einandersetzung zwischen Juden und Galildern (Jiingerkreis!) z.Zt. Jesu
grossere Bedeutung haben diirften fiir das Verstindnis des Evangeliums,
als bislang immer gesehen wird.

Auch die Unterscheidung von «Konig Israels» (als jiidisches Selbst-
zeugnis Joh. 1,49; 12,13) und «Konig der Juden» (als Fremdzeugnis des
Romers Pilatus) ist aufschlussreich.

Wir miissen lernen, die Texte ohne unsere {iberkommenen Gefiihle
und ohne Vorurteil genau zu lesen und zu verstehen.

Wenn aber «Israelit» in V. 47 keine religioser Ehrenname ist (so de
Wette), was ist dann mit dem folgenden Relativsatz «in dem kein Falsch
ist»? Unter Hinweis auf vorauslaufende Formulierungen im AT bei Ps.
24,4 und Jes. 53,9 stellte die Referentin einen «Gottesknecht»-Bezug in
Joh. 1 fest. Es handelt sich also um einen Freudenruf Jesu (s. V. 49.51).

In einem 2. Teil wurde die Frage der «Restgemeinde» als «wahres
Israel» gestellt. Die weit verbreitete These, sogenannte Restgemeinden
hitten sich seit dem 4. Jh. v.C. immer wieder konventikelartig abge-
schlossen und sich als «wahres Israel» bezeichnet, ist unbewiesen.

Ausgangspunkt bildete die Stelie Joel 3,1.2 (im Zusammenhang 2,18-

163



3,15; vgl. 2,23, wo in der Vulgata «Lehrer der Gerechtigkeit» iibersetzt
wird, mit den Texten aus Qumran). Hier ist von der Geistausschiittung
tiber «alles Fleisch» die Rede. Sind das «alle Menschen» oder «ganz
Israel» oder nur das «endzeitliche Israel»? In der Sekundér-Literatur ist
eine deutliche Verengung auf ein «wahres Israel» erkennbar, in der Regel
bis ins NT ohne jedes Belegzitat. So zum Beispiel bei Ploger (Theologie
und Eschatologie), der von «Israel rechter Art» (s. Joh. 1,47!) und in
bezug auf Daniel, bei dem davon nichts zu finden ist, vom «konventikel-
haften Geist» eines «wahren Israel» spricht.

Schnell ist dann auch die Briicke zur «Restgemeinde» bei Johannes
dem Téaufer geschlagen und das Gottesvolk zwischen «wahr» und
«falsch» geschieden. Interessant auch die Stelle Sach. 11,4-14, die vom
Bruch zwischen Juden und Samaritanern handelt. Beide wollten «das
Haus Israel» sein. Dieser schreckliche Tatbestand wurde von niemand
hinterfragt ; denn eine logische Riickfrage ist sinnlos.

Das 2. Jh. v.C. war fiir die Juden eine Zeit harter Bedriangnis durch den
Hellenismus und die Bestrebungen nach innerer Erneuerung. Die in 1.
Makk. erwiahnte Gruppe der Assidder wollte streng aus der Bindung an
den Viterglauben leben, und zwar in einem vollig positiven Sinn durch
Vertiefung der Thoratreue. Diese Chassidim diirften die Wurzel der
Gemeinde von Qumran gewesen sein, die von ihrem Lehrer der Gerech-
tigkeit her lebte (um 150 v.C.), in einer Gegnerschaft zu dem «Frevel-
priester» in Jerusalem.

Es kam zu einer Spaltung in der Gemeinde («Liigenmann», «Haus
Absalom» = Pharisder), und die Sekte am Toten Meer verstand sich als
die Restgemeinde schlechthin. In ihren Selbstzeugnissen aber erscheint
«Israel» als eine inklusive Grosse, durch die die Scheidung von Licht und
Finsternis hindurchgeht.

Mit der Herrschaft des Alexander Jannai (103 v.C.) sah man die Wirren
der Endzeit beginnen und bereitete sich auf den Endkampf der «Sohne
des Lichts» gegen die «Sohne der Finsternis» vor. Man bezeichnete sich
zwar selbst als «Gemeinde des Neuen Bundes», also eine echte Rest-
gemeinde als ein aus der Gesamtheit herausgenommener Teil. Und
dennoch verstand man im Dualismus zwischen Gut und Bose das Ganze
als Kampf von ganz Israel gegen alle Volker. Der Widerspruch geht quer
durch die gesamte Menschheit. Die «Minner der Gemeinschaft» sind
nach wie vor «in Israel» (1 QS V, 6). Es geht um «ganz Israel» am Ende
der Tage, und die «Gemeinde des Zusammenschlusses» von Qumran ist
ein vorbereitender Teil von «ganz Israel».

164



Der «Neue Bund» gilt fiir alle. Man verstand ihn im Sinne der Identitét
als Erneuerung des alten Bundes. Das alles ist auch fiir das NT zu
bedenken. «lIsrael» ist die vorgegebene Grosse, in der diese Erneuerung
stattfindet !

Den Begriff «wahres Israel» kennt das NT nicht. Er kann aber daraus
auch nicht erschlossen werden.

Rom. 9-11, wo Paulus zentral zum Thema redet, enthilt keine
«Israeltheologie» ; Paulus war in unserem Sinne kein Theologe. Dennoch
mochte z.B. Kdsemann zu Rém. 9,6 annehmen, es sei vom «wahren
Israel» die Rede, obgleich in den vorausgehenden Versen alle Vorrechte
Israels aufgezihlt werden, und auch fiir Paulus gilt, dass Gott treu ist und
sein Wort nicht fehlgehen kann. Es muss also eine andere Losung dieser
Spannung geben. Paulus suchte eine Parallele zur Abrahamskindschaft:
die Verheissungslinie wird in Isaak verengt (vgl. den Restgedanken im
AT). Das nachpaulinische Christentum verkennt, dass diese Verengung
innerhalb von Israel stattfindet: nicht alle aus Israel sind Israel (in einem
einfachen Bild von auf dem Fliessband aussortierten «Jaffa»-Orangen
veranschaulicht), d.h. aber noch nicht, dass etwas ganz anderes entgegen-
gesetzt wird (um im Bild zu bleiben : spanische Orangen sind deshalb noch
nicht «Jaffa»-Orangen).

Was bedeutet aber in Gal. 6,16 «Israel Gottes»?

Sogar Markus Barth meint, dass dieser Begriff die «Kirche» bezeichne
(wie Rom. 11,26). Die Stelle ist aber im Zusammenhang mit dem ganzen
Galaterbrief und der Stellung der Heidenchristen als (potentielle) Prose-
lyten der Juden zu sehen. Der Weg der Adoption (iiber den Glauben an
Jesus!) ist der Weg der Heiden, die so zum durch Gott definierten Israel
hinzukommen ; damit ist noch nicht gesagt, dass das « Gesetz» iiberhaupt
abgetan ist. Nur in diesem Zusammenhang redet Paulus vom «Fluch des
Gesetzes» (vgl. Deut. 27,26, in dessen Zusammenhang auch die rabbi-
nische Meinung zu lesen ist, dass ein Nichtjude, der den Sabbat hilt, des
Todes schuldig sei — eben weil er damit das ganze Gesetz erfiillen miisste
und daran schuldig wiirde).

Wir Heidenchristen haben die Freiheit, nicht mehr jiidische Proselyten
werden zu miissen — das ist in diesem Punkte alles!

Der Begriff «Israel» wird hier offensichtlich erweitert: die Familie ist
sozusagen grosser geworden; damit ist noch kein Gegensatz zum «leib-
lichen Israel» gegeben. Das «Israel Gottes» ist kein logischer Begriff, er
bedeutet auch nicht Abgrenzung, sondern Zusammengehorigkeit. Der
logische Gegensatz dieses Israel Gottes wire scheinbar die «Synagoge des

165



Satans» (Offb. 2,9; 3,9). Offb. 2-3 ist ein offener Brief in prophetischer
Gestalt an die «7 Gemeinden», die in Gefahr sind. Es ist da die Rede von
«einer» Synagoge des Satans (2,9), und «Jude» ist hier als Ehrenname
gemeint (ganz anders etwa der Kommentar von E. Lohse, der die
«Synagoge des Satans» mit «den Juden» identifiziert). Die Stelle Offb.
3,9 spricht zwar von «der» Synagoge des Satans, doch die hier Apostro-
phierten nennen sich nur Juden. In der Zeit der Christenverfolgung
(wegen Verweigerung des heidnischen Kultes) blieb man treu oder schloss
einen Kompromiss. Manche fanden den Ausweg, sich als «Juden»
auszugeben, um sich aus der Gefahr herauszuhalten, denn der jiidische
Kultus war erlaubt. Und genau dies wird hier als Untreue abgelehnt (vgl.
2,2). In der Offb. Joh. geht es also um Gefahren innerhalb der Christen-
gemeinde, nicht um antijiidische Tendenzen. — In Joh. 8,44 («ihr habt den
Teufel zum Vater») sind gewisse Judder angesprochen, die zum Glauben
an Jesus gekommen waren und deren Haltung kritisiert wird; das hat
nichts mit ihrer Herkunft als Juden zu tun. 1. Kor. 10,18 wire dhnlich
auszulegen.

Mit Recht warnte die Referentin eindringlich : man soll nichts aus dem
Zusammenhang (Kontext) reissen und ohne das eigene jiidische Identi-
tatsbewusstsein interpretieren. Die antijidischen Verdammungsurteile
machen es sich in aller Regel zu leicht. Es gibt nirgendwo eine
Einschrankung des Begriffes «Israel», es sei denn man konstruiert
«logisch» (Israel ist Israel; vgl. den jlidischen Witz: Frage eines Nicht-
juden, was ein Schofar sei. Nach vergeblichen Definitionsversuchen die
erschopfende Antwort: ein Schofar ist ein Schofar!).

Die Frage nach Israel als Selbstbezeichnung der christlichen Kirche
fiihrt zur Frage, wo die Bruchstelle zum Befund des NT ist. Dabei miissen
wir unsere eigene Geschichte verstehen und diirfen uns nicht von ihr
distanzieren.

Der Barnabasbrief (um 130 n.C.) war die schérfste antijiidische Schrift
der alten Kirche. Noch im Codex Sinaiticus (um 350) wird er im Kanon
tiberliefert, man schitzte ihn also.

Alter und neuer Bund werden in Ausschliesslichkeit gegeniibergestellt
(4,6); der alte wurde schon bei Mose aufgelost (Ex. 32,25). Diese
«Ersetzungshypothese» wirkte liber Cyprian u.a. hinaus und spielte eine
entscheidende Rolle in der Theologie vom «wahren Israel». Justinus
Martyr (um 150) entwickelte diese Theologie (er kam aus der heidn.
Philosophie). Seine «Apologie» wandte sich gegen die Ungerechtigkeit
der Christenverfolgung durch die heidnische Umwelt. In seinem «Dialog
mit Tryphon» konnte er natiirlich das jiidische Gegeniiber nicht aus-

166



sparen bei seinem Wahrheitsbeweis. Die Juden hatten immerhin die
ilteste Uberlieferung, und die Frage war, ob sich die Christen sozusagen in
ein fremdes Haus eingenistet hitten. Aber er hat das AT sehr ernst
genommen und das Problem erkannt, wieso die Kirche das Recht habe,
sich mit «Israel» zu identifizieren. Doch er geht das Problem mit philoso-
phischer Logik an, nicht in einer dynamischen Dialektik wie in der Bibel.
Seine christologisch begriindete Position (zu 11,11) gleicht einem lo-
gischen Schluss. Aber mit Antisemitismus hat das nichts zu tun.

Schon damals hatte man den Juden das Recht abgesprochen, sich als
Getaufte noch zum Judentum zu halten.

Justin selbst hatte jedoch nichts gegen das praktizierende Judenchris-
tentum, solange es nicht Heidenchristen zu seinem Heilsweg fiihrt. Diese
Toleranz hat jedoch nicht weitergewirkt, nur seine Theologie vom
«wahren Israel».

Die Barnabaslinie geht weiter bei Tertullian. In «Adversus Judaeos»
muss der Altere dem Jiingeren weichen. Das bedeutet die Herrschaft der
Christen tiber die Juden. Also miissen die Juden ihr Judesein aufgeben.

Bei Augustin (Civitas Dei 18,47 «geistliches Jerusalem») wird die
Ersetzungshypothese und die Identifizierungsthese durch «Vergeist-
lichung» zusammengefiihrt.

Die Bezeichnung «Israel» kann bei alledem nicht eindeutig bleiben.
An zahlreichen Gesangbuchversen des EKG und des schweizerischen
Gesangbuches wurde dies im einzelnen verdeutlicht.

Die nachtrégliche Rechtfertigung der eigenen Position hat zu ver-
heerenden Auslegungen gefiihrt, denn es wurde das jeweilige Vorver-
stindnis mit hineingetragen. Im Grunde bekdmpfen wir — so die
Referentin — im NT einen Antijudaismus, der gar nicht da ist.

In ihrem Schlussteil ging Frau Dr. Willi-Plein auf die heutigen Aus-
einandersetzungen ein.

Der herkommliche Uberbietungszwang («Jesus ist besser als die
Juden») scheint der Kritik am (angeblichen) Antijudaismus des NT’s bzw.
im Christentum zu weichen. Beides ist falsch. In einer neuen Sicht muss
tiberdacht werden, in welchem Sinne wir uns mit «Israel» identifizieren
diirfen, wobei die Definition Israels allein Gottes Sache ist.

So ging die Referentin auf das ausgezeichnete Buch «Lehrer der Ge-
rechtigkeit» von G. Jeremias ein, das nur in seinem christologischen
Schlussteil bedenklich sei: als ob Jesu Botschaft die Aufhebung des

167



Judentums bedeuten konne. Auch in Qumran habe man Arme und
Rechtlose als Bussgemeinde der Endzeit aufgenommen. Das Schema
scheint immer zu sein: «So war es bei den Rabbinen, aber bei Jesus ist
alles ganz anders oder besser». Eine Glaubensaussage wird transponiert in
einen anderen Bereich zum Beweis einer Pridmisse. Die «Negativfolie
Judentum» ist aber ein verfehlter Versuch. Es werden ndmlich unver-
gleichbare Grossen ungebrochen miteinander verglichen. Wir sollen nicht
unsere Christologie aufgeben, aber wir konnen nichts «beweisen»,
sondern nur dankbar annehmen. Wir haben nur den «Beweis» des Geistes
und der Kraft. Jesus hat schliesslich nichts Schlechtes und Uberholtes
erfiillt!

Eine weitere Gefahr ist, aus einem unbewussten Antijudaismus eine
Wiedergutmachung folgen zu lassen, ohne an die Wurzeln zu gehen. Als
Beispiel wurde das Buch von R. Ruether «Ndchstenliebe und Bruder-
mord» erwihnt: im historischen Nachweis libernimmt es ungewollt alle
Vorurteile in Form von Scheinzitaten. Beides ist falsch, sowohl das
Umschreiben des NT, als auch das trotzige «Dennoch». Dies verstellt den
Weg und die Sicht. Jede blosse Humanitit fiihrt zu Schuldverdringung.
Entscheidend ist zu beweisen, dass es die Mdglichkeit von Fehldeutungen
aus geschichtlicher Entwicklung gibt. Wir miissen lernen, neu zu héren,
ohne alle Voraussetzungen.

Wir konnen nicht erwarten, dass uns die Juden einschliessen ; aber wir
konnen uns als eingeschlossen ansehen. Nicht immer die Abfolge von
Identifizierung- Abgrenzung- Identifizierung ... usw. «Israel» wird von
Gott bestimmt.

Es miisste wieder neu das « Wir» statt das «Ich» gelernt werden (vgl. 1.
Kor. 10,1 ff. «mit in der Wolke sein» — aber wie ?). In der Spannung der
Zeit ist die weltweite Gemeinde Christi in der Einheit des ganzen Gottes-
volkes zu sehen.

Jede Rede vom «nachisraelitischen» Gottesvolk ist nicht in Ordnung!

Den Abschluss der Tagung bildete der Vortrag von Dr. E. L. Ehrlich
(Basel) iiber «Israel im heutigen Judentum ».

Die Frage nach dem Selbstverstindnis des Judentums ist nicht einfach
zu beantworten, da es sich préaziser Definition entzieht. «Ein Volk» (s.
schon die Bileam-Geschichte) mit pluralistischen Formen, einer Vielzahl
verschiedener, rassisch nicht einheitlicher Menschen in verschiedenen
Existenzformen an verschiedenen Orten. Das alles ist nicht nur vom
«Glauben» her zu umschreiben. Auch gleiche Begriffe sind kaum
{ibertragbar, da sie einen anderen Stellenwert haben. Die Juden sind eine

168



durch Katastrophen gepriagte Schicksalsgemeinschaft, die sich ihrer Ge-
schichte bewusst ist, mit einem grossen Erinnerungsvermdgen und einer
Zukunftsausrichtung.

Das jiidische Bewusstsein war selbst dann nicht erloschen, als die
Klammer der Religion nicht mehr alle umschloss. Judesein ist Minder-
heitenschicksal. Oder ist Jude etwa, wen die anderen dazu machen?

Die Treue zum Weg (halacha) ist entscheidender, als eine Theologie
festzulegen. Beispiele sind Maimonides und Joseph Karo, die beide
Widerspruch erfahren haben.

Das Judentum ist nicht ohne Prinzipien, es sind aber nie alle unab-
dingbaren Elemente festgelegt. Es herrscht Pragmatismus vor. Der
Talmud ist ein stidndiges Infragestellen der verschiedenen Meinungen.
Dennoch wird diese Pluralitiat nicht als Chaos empfunden (anders als bei
den Christen, die Spaltungen als schmerzlicher empfinden). Interessantes
Beispiel aus dem Staat Israel: Zwei Oberrabiner mit grundverschiedenen
Standpunkten z.B. zum Besitz der « Westbank ».

Jidische Gemeinschaft ldsst sich nur «leben», nicht mit fremden
Kategorien festlegen (z.B. im chr.-jid. Gesprach). Fiir das Bewusstsein des
Juden heute sind entscheidend: die Holocausterfahrung und der Staat
Israel.

Es wird {iberall ein viel zu abstraktes Bild vom Judentum gezeichnet,
als ob es aus dem AT herausgesprungen wire. Das Judentum hat sich
wihrend 2000 Jahren christlicher Zeitrechnung weiter entwickelt !

Zum Gemeinsamen zwischen Juden und Christen fithrte Dr. Ehrlich
an: Viele Juden sehen nicht mehr das Figene im Christentum — wegen
der Verfolgungen und des Hasses. In jedem «Judenmissionar» sehen sie
die eigene Vergangenheit und das Scheitern der Christen im 2. Weltkrieg.
«Auschwitz» zeugt aber nicht gegen das Christentum, sondern gegen
einzelne Christen. Keine andere Religion steht in einer solchen inneren
Verbindung mit dem Judentum wie die christliche. Man kann Juden nicht
aus dem NT eliminieren; solche Versuche bekamen dem Christentum
schlecht (vgl. den hellenistischen Diasporajuden Paulus Gal. 1. Der
Erloser wurzelt im Judentum. Rom. 9-11 wurde bislang nicht gelesen und
verstanden ; auch nicht Eph. 2).

Hier hat das Judentum das Christentum in Frage‘gestellt. Man sollte
wissen : es gibt noch Judentum kraft eigenen Rechts. Das Fortdauern wird
aber offenbar als stindige Bedrohung empfunden.

Juden wissen zu gut um die Unerlostheit der Welt; dadurch wird der

169



christliche Glaube angefochten. Der christliche Zweifel wendet sich dann
gegen die Juden.

Eine Wurzel des Antijudaismus sieht der Referent in der liberalen
Theologie : einen solchen Jesus konnten Juden auch verkiinden; also
musste man sich abgrenzen. Uberall, wo etwas mit der christlichen Lehre
nicht in Ordnung ist, neigt man zum Antijudaismus.

Sodann wurden einige gemeinsame Begriffe untersucht.

«Gott» wurde und wird auch von den Juden als « Vater» verstanden
und angeredet (so im jiidischem Gebetbuch). Bei manchen Neutestament-
lern kann sich der Jude nur als Karikatur erkennen. Sie wollen sich
offenbar nicht belehren lassen, weil etwas wankt.

«Thora» bedeutet nicht « Gesetz» im abwertigen Sinn, sondern Lehre,
Weisung, Geschenk Gottes, Zeichen der Erwihlung, Freude. Néchsten-
liebe ist Allerweltsweisheit ; entscheidend ist, dass dies Gott befiehlt. Das
Judentum ist hier nicht identisch mit christlichen Vorstellungen.

«Bund» ist Erfahrung mit der Treue Gottes im Exodus (= Testfall).
Erwéhlung ist Dienst, kein Vorrang. Dieser Bund ist durch die Ablehnung
des auferstandenen Christus nicht beendet worden (Roém. 4; 9-11).

«Volk» ist keine theologische Fiktion. Es geht darum, die eigene
Identitdt zu wahren.

«Land» ist Zeichen der Erwidhlung und Liebe Gottes. Es steht in
Verbindung mit Verheissungen. Man kann aber nicht mit der Bibel in der
Hand politische Grenzen ziehen. Das Land ist auch Schutz gegen Spiri-
tualisierung. Wir diirfen nie das kollektive Bewusstsein des jiidischen
Volkes vergessen.

«Zukunftshoffnung» kommt zum Ausdruck in Gebeten und Festen.
Das Ziel : Gott soll als Herr der Welt erkannt werden, das Reich Gottes in
Frieden und Gerechtigkeit. Diese Hoffnungen sind in vielen Jahrhun-
derten entwickelt worden. Zu verschiedenen Zeiten waren auch messia-
nische Hoffnungen verschieden gewichtet: Messias aus Davids Ge-
schlecht; Menschensohn; wiedergekommene Propheten; Naherwartung
(Jesusanhédnger und Paulus!); das Ende ist noch fern; Auferstehung der
Toten, oder auch nicht, wie bei den Sadduziern.

Dieser Pluralismus gehort zum jiidischen Selbstverstéindnis, besonders
im Staat Israel. Die einzelnen Strémungen haben eigene Rechte. Die
Christen miissten das eigentlich aus eigener Erfahrung verstehen. — Die

170



Vielfalt wurde sodann anhand der Situation in den USA und dem Staate
Israel erldutert.

Der Holocaust bildet fiir das Judentum eine Zisur in der Geschichte,
keinen normalen oder tragischen Ungliicksfall. Juden und Christen
verbindet auch das, dass wir nicht in der Vergangenheit verharren
konnen. Es geht um gemeinsames Zeugnis fiir die Ermordeten im
Bewusstsein gemeinsamer biblischer Herkunft. Juden haben darauf keine
fertige Antwort und konnen es nicht «theologisch verarbeiten»; das geht
nicht. Es geht auch um menschliche Machtlosigkeit dem Bosen ge-
geniiber.

Judentum kann nur iiber das Kennenlernen des jiidischen Selbstver-
standnisses verstanden werden. Christentum muss sein eigenes Erbe
kennen lernen, das viel Gemeinsames enthélt. Beide haben stellenweise
eine «Binde vor den Augen» in Bezug aufeinander, im Grunde ein
Zeichen eigener Schwiche und Unwissenheit.

171



	Wer ist Israel? : Umfang und Wesen des Gottesvolkes in jüdischer, christlicher und islamischer Sicht

