
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Wer ist Israel? : Umfang und Wesen des Gottesvolkes in jüdischer,
christlicher und islamischer Sicht

Autor: Reichrath, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WER IST ISRAEL?

Umfang und Wesen des Gottesvolkes
in jüdischer, christlicher und islamischer Sicht.

von Hans Reichrath, Zweibrücken

Wer ist Israel — das war die Frage, die sich die Schweizer Stiftung für
Kirche und Judentum auf ihrer Studientagung in St. Moritz vom 29.9 —

6.10.1979 gestellt hat. Es war eine sehr gut besuchte und von Dr. Willi
umsichtig und engagiert geleitete Studienwoche mit ausgezeichneten
Referaten, zahlreichen interessanten Begegnungen und Diskussionen.
Einen besonderen Akzent erhielt die Tagung durch den Besuch des neuen
Generalsekretärs der CCJP in Genf, Rev. Allan Brockway (Washington
D.C.), der in einem Grusswort auf die kürzlich erarbeiteten «Guidelines
on Dialogue with People ofLiving Faiths and Ideologies» hinwies und u.a.
betonte, dass Antisemitismus im Grunde weniger ein soziales, als ein
theologisches Problem sei, und dass die Hauptschwierigkeit für das
Christentum sei, den zu lange ignorierten oder bestrittenen Fortbestand
des Judentums zu verarbeiten.

Die Vorlesungsreihe begann Prof. Herbert Schmid (Kaiserslautern)
mit einem übersichtlich gegliederten und ausführlich belegten Referat
zum «Alttestamentlichen Verständnis Israels in der exilischen und nach-
exilischen Zeit».

«Israel» taucht zunächst als Eigenname Jakobs auf («Gottesstreiter»
oder «Gott kämpft»). Seine zwölf Söhne sind Kinder, d.h. «Söhne
Israels», auf die sich in einem weiteren Sinne die Söhne Israels als Volk,
Gemeinde oder Gemeinschaft von zwölf Stämmen zurückführen. Auf den
Bestand der Stämme wirkten verschiedene geschichtliche Ereignisse ein :

während Saul zum König Israels bestimmt wurde, wurde David König
über Juda (Südreich) und über Israel. Nach der Eroberung Jerusalems
siedelte er dort nach Ansicht des Referenten Familien aus ganz Israel an
(«Volk des Landes», gleichsam ein Klein-Israel) ; so dürften sich vor 722
v.C. auch Jerusalem und Juda als «Israel» verstanden haben (Jes. 8,14; Mi.
1,5). Nach dem Tode Salomos fiel «Israel» (nun Staatsbezeichnung) von
David ab. Als Samaria fiel, ging das Nordreich unter. Doch die Propheten
verkündeten die Rückführung der Verbannten und die Wiederherstellung

154



«ganz Israels». Nach 701 v.C. blieb nur noch Jerusalem als «Rest» übrig,
und Propheten redeten von einem zukünftigen David oder Davididen.

Nach der Eroberung Jerusalems durch die Babylonier 586 v.C. blieb
das «geringe Volk des Landes» zurück (Zeph. 3,12). Nun verkörperte
«Zion» den Rest Israels. Doch auch die nach Babylon Verbannten
verstanden sich nicht anders, und Hesekiel verhiess die Wiederherstellung
des ganzen Zwölfstämmevolkes, des «ganzen Hauses Israel». Bei Deut.
Jes. wird dieses Werk mit dem «Knecht Gottes» verbunden, über dessen
rechtes Verständnis immer noch keine Einigkeit zu bestehen scheint : ist

er eine Einzelperson oder das kollektive Israel (vgl. die Spannung
zwischen Jes. 49,3 und 53 ; «individual or corporate personality»).

Nachdem 539 v.C. der Perserkönig Kyros den Tempelbau und die
Rückkehr der Exilierten gestattet hatte, standen an der Spitze zwölf
Personen, und alle verstanden sich als «Söhne Israels», die «für ganz
Israel zwölf Ziegenböcke» opferten (Esra 6,17), sich dennoch aber auch
als «Juden» bezeichneten. Abstammung und Thoragehorsam zeichneten
den Juden als Israeliten aus. Schon damals kam es zu Gruppenabgrenzungen:

die Chassidim (die Frommen, Gesetzestreuen Ps. 148,14; 149,1),
die «Frevler» (Ps. 1,1) und die «Abtrünnigen» (1. Makk. 1 ; 7).

Der Streit der griech. Diadochen um Israel und Jerusalem, insbesondere

der Versuch der hellenistischen Gleichschaltung durch Antiochus
IV. (vgl. Dan. 11) brachten eine Verschärfung. Die jüd. Apokalyptiker
erwarteten Gottes Reich, das bis zur «Endzeit» zu einer Reinigung führen
sollte (Dan. 11,35). Exklusive Vorstellungen von der Aufspaltung in 2

Endgerichtsentscheidungen tauchen auf (vgl. Dan. 12; Hes. 37; 47). Das
Buch Esther samt Zusätzen, die von Israel reden, ist nicht nationalistisch
zu verstehen, denn es bestand eine Wechselwirkung zwischen «Nationalität»

und «Gottes»- Volk-Verständnis. Die Endzeit wird eine Wallfahrt
der Völker nach Zion bringen, doch andererseits bestand auch die
Vorstellung, dass jedes Volk an seinem Ort bleibt; aber keines wird den
Titel «Israel» erhalten.

Die eigene Untreue schliesst zwar das Gericht ein, aber nicht aus, dass

ganz Israel das «Volk Gottes» bleibt (Ex. 19,3 ff.). Juda (Jerusalem, Zion)
wird nach innen und aussen die Repräsentanz des Gottesvolkes
übernehmen (Sach. 8).

Prof. Kurt Hruby (Paris) sprach über «Israel im rabbinischen Schrifttum».

Für die Gesetzeslehrer gab es keinen Zweifel an der absoluten
Kontinuität zwischen dem biblischen und nachbiblischen Israel. Obwohl

155



die schubweise aus dem babylonischen Exil zurückkehrenden Juden nur
eine Minderheit darstellten, verstanden sie sich als zum «Volk» gehörig.
Sie entwickelten keine Bekenntnisreligion ; Volkszugehörigkeit und Religion

bildeten eine Einheit, und es war noch nicht die Rede von einem
besseren oder «wahren Israel». Einheitlicher Grund und einziges
Bekenntnis war die Verehrung des Einen Gottes.

Wer nicht nach der Thora handelte, wurde nicht hinausgestossen aus
der Gemeinschaft. Dem kollektiven Akt kommt primärer Charakter zu ;

der einzelne jüdische Mensch ist dem Kollektiv zu- und eingeordnet, bis

zur totalen Abwendung. «Ganz Israel» hat Anteil am «'olam ha-ba»
(zukünftige Welt oder mess. Zeit? Maimonides: wenn es soweit ist,
werden wir es sehen

Was ist nun der Platz der anderen Völker? Sie können aktuell am Heil
teilhaben, indem sie sich der Volksgruppe der Juden anschliessen. Die
eigentliche Selbstbezeichnung des Volkes war «Israel»; «Juden» wurden
sie mehr von ausserhalb genannt (mit Tendenz zum Negativen).

Der Eine Gott, das eine Volk und die Thora bilden für die rabb.
Tradition eine profunde Einheit. Alles wird vom Erwählungsgedanken her
verstanden (vgl. Ex. 19,5.6; Deut. 26,17 ff.): Eigentumsvolk Gottes (Deut.
7,6), Gottesknechte (Jes.), erstgeborener «Sohn», «Licht der Völker» oder
«Panier für die Völker» («Nes 'amim», Jes., Arnos).

Die Rabbinen fragen selbst : warum wurde gerade Israel gewürdigt, die
Thora anzunehmen — trotz fortgesetzter Untreue und Sündhaftigkeit? —

Gott hat sie allen «70 Völkern» die Vollzahl) angeboten, aber keines
hat sie uneingeschränkt gewollt. Nur Israel war spontan, im ersten
Moment, zu dem erforderlichen Elan fähig; deshalb hat Gott ihm die
Thora anvertraut. So erleben wir eine Abfolge von Universalismus —

Partikularismus — Universalismus... Israel lebt in einer funktionellen
Existenz als notwendiges Element eines Heilsplanes. Darauf ist wegen der
christlichen Arroganz und Neigung, gewisse Dinge nur negativ zu

interpretieren, besonders hinzuweisen

Es steht zu jeder Zeit jedem Menschen frei, die Thora anzunehmen ; es

liegt hier keine Doktrin vor.

Auch die Frage nach den Verdiensten Israels wird reflektiert: Die
Existenz Gottes stand niemals in Frage! Dennoch können wir von ihm
eigentlich nichts wissen. «Glaube» ist implizit vorhanden, darüber wird
nicht zentral «theologisiert» (wohl ein wesentlicher Unterschied zum
Stellenwert von «Glauben» im Christentum). Wir können nur Gottes
Willen kennen ; gefunden wird er in seiner Thora, also müssen wir diese

156



erfüllen (Ex. 24,7! vgl. auch Ps. 68,13 tun und hören; Ex. 15,18 Jahwe ist

König).

Die in der Erwählung entstandene Vorzugsstellung Israels, seine
Gotteskindschaft, ist keine Automatik, sie muss vielmehr ständig unter
Beweis gestellt werden. Das «Integrationsprinzip» ist die Thora und die
Treue des Volkes zu ihr. Zwar kommt die Thora aus den himmlischen
Sphären, aber ihre Auslegung wurde den Rabbinen übergeben («mündliche

Thora») ; hier kann und darf sich dann der Himmel nicht mehr
einmischen. Nach Deut. 33,2 hat das Volk ein «feuriges Gesetz» auf sich

genommen

So ist «Israel» unzerstörbar und für den Fortbestand der Welt ein
unentbehrliches Element, und zwar trotz seiner Halsstarrigkeit und dauernden

Sündhaftigkeit, die von den Gesetzeslehrern klar erkannt und in
Rechnung gestellt wurde. Ja, man hat Israel als noch sündhafter als die

sog. Götzendiener erachtet, weil seine Sünden als Undankbarkeit gegenüber

dem Einen Gott erscheinen, und das schon seit Adam. Dennoch fällt
Israel nicht aus der Erwählung.

Gott hat die Erlösungszeit festgesetzt, und Israel wartet darauf. Gott
war gezwungen, gegen Israel einzuschreiten, aber er trauert über sein
Elend. Gott selbst behält sich die Erlösung Israels vor (hier ist die messia-
nische Frage einzuordnen und hieran ist bei der Auslegung Rom. 9-11 zu
denken).

Im Verhältnis zu den Weltvölkern ist Israel «Panier» (Num. 2,2). «Gott
bin ich über alle Völker, dennoch habe ich meinen Namen nur mit diesem
einen Volk verbunden», heisst es in einem Midrasch zu Ex. 23,17 und
34,23.

So ist auch die Sonderstellung Israels weltoffen im göttlichen Heilsplan.

Israels Aufgabe ist es, den Namen Gottes in der Welt zu heiligen
(Qiddusch ha-schem). Nichtjuden sind dazu nicht verpflichtet; nur die 2.

Hälfte des Dekalogs sah man als verbindlich an für die Völker. Da die sog.
sieben noachidischen Gebote aber von den anderen Völkern nicht
gehalten wurden, wurden sie ebenfalls Israel auferlegt.

Sach. 8,23 ist ein Trostwort für Israel: es wird nicht immer so sein.

Wenn die Kirche in der Nachfolge Israels steht (durch Adoption), ist
auch sie «Israel». In Israel ist immer einer Bürge für den anderen

In einem weiteren abendfüllenden Vortrag brachte Prof. Hruby noch
eine umfassende Einführung in den jüd. Versöhnungstag JOM KIPPUR
mit musikalischen Beispielen. Es würde den Rahmen dieses Berichtes

157



sprengen, darüber im einzelnen zu berichten, abgesehen von der
Unmöglichkeit, die Atmosphäre und Lebendigkeit dieses Referates
überhaupt angemessen wiederzugeben.

Pfarrer Dr. Thomas Willi (Basel), der Leiter der Stiftung, befasste sich
in einem anschaulichen Überblick mit «Israel im jüdischen Gebetbuch».
Es ist für oft mehr «frei» betende Christen schon bemerkenswert und
faszinierend, dass das im intensiven Beten so erfahrene Judentum seine
viele Jahrhunderte alten, durchdachten, durchlebten und erprobten
Gebete fast nur «rezitiert». Ein Blick in dieses Gebetbuch würde uns in
mancher Beziehung etwas bescheidener werden lassen.

Der Referent befasste sich nur mit dem Morgengebet, das aus

folgenden Teilen besteht: private Segenssprüche, Anlegen des
Gebetsmantels und Gedächtnis des Opferkults im Tempel zu Jerusalem,
Psalmengebete, das von Lobpreisungen umgebene Schemal (Höre Israel, der
Herr unser Gott ist Einer), das Achtzehn-Bitten-Gebet, die Bussgebete,
Thoralesung, Kaddisch (Heiligung des Namens) und 'Alenu-Gebet («An
uns ist es...»). «Israel» im jüdischen Gebetbuch meint eine Gruppe von
Menschen mit gemeinsamer Abstammung, mit einer besonderen
Beziehung zu Gott und einer bestimmten Rolle innerhalb dieser Welt. Mit
der Unterscheidung «Gelobt seist Du, Ewiger, unser Gott, König der
Welt, der mich nicht als Nokhri (Heide) erschaffen» geht es gar um die
eigene Identitätsbestimmung, die Markierung der eigenen Position, nicht
um eine Gegnerschaft. Im Vordergrund steht der Dank gegenüber Gott
für die eigene Erwählung. In Eph. 2,11.12 haben wir eine ähnliche Aussage
im NT. Die Bedeutung und das Wesen Israels wird durch Gott bestimmt :

«Gelobt seist Du Ewiger, der Du Dein Volk Israel in Liebe erwählt hast.
Höre Israel, der Ewige, unser Gott, der Ewige ist einzig.» Einer der
berühmtesten jüdischen Ausleger, Raschi (um 1100), schreibt in diesem
Zusammenhang zu 5. Mos. 6,4: «Der Herr, der jetzt unser Gott ist und
nicht von den Völkern als Gott anerkannt wird, wird einst der einzige Gott
sein ; wie es heisst (Zeph. 3,9) : <Denn dann werde ich den Völkern wieder
klare Rede verleihen, dass alle den Namen des Herrn anrufen >; und ferner
heisst es (Sach. 14,9) : < An jenem Tag wird der Ewige einzig und sein Name

einzig sein>».

Die gesamte Tagung hat in vielfacher Weise diese Spannung zu einer
noch ausstehenden Vollendung, der Juden und Christen je auf ihre Weise
entgegenhoffen, deutlich werden lassen. «Sein Reich ersteh' in unserem
Leben und in unseren Tagen und im Leben des ganzen Hauses Israel...»,
heisst es im Kaddisch-Gebet. Israel ist die Versammlung für den Gott
Israels, Israel ist überall dort, wo der Name Gottes geheiligt wird. Israel ist

158



Zeuge für etwas Geschehenes. Dieser Zeuge (jeder Zeuge weist nicht
auf sich selbst. Auch die Kirche hat auf ihren Herrn zu weisen, nicht nur
mit Worten, sondern vor allem mit Werken der Liebe

Bei jeder Studientagung der letzten Jahre immer wieder als unbedingt
dazugehörend angesehen werden die Beiträge zum Islam von Prof. Jan
Bouman (Marburg), diesmal unter dem Thema «Israel — seine
Geschichte und Bestimmung in islamischer Sicht». Die erste Periode der
Geschichte des Islam beginnt in Mekka (ab 610 n.C.), wo Mohammed
seine ersten biblischen Kenntnisse von christlich-arabischen Mönchen
erlangt. Israel wird der Kronzeuge des Islam, dessen erste Verkündigung
Allah als allmächtigen Schöpfergott erweist, der die Menschen erschaffen
hat in Allmacht, Güte und Fürsorge. Zu diesem einen Gott soll der
Mensch auch zurückkehren («auferstehen»). Darum soll er in
Dankbarkeit diesem Gott allein mit Güte gegenüber den Ärmeren und Schwächeren

und durch Reinigung vom Götzendienst dienen. Mohammed wird
der von Allah berufene Prophet, der den unwissenden Arabern die
Botschaft in der ihnen verständlichen Sprache bringt (Schehada). Er
unterscheidet streng zwischen dem eigentlichen Gotteswort und dem eigenen
Wort. Aus der christlichen Missionspredigt wird der Gerichtsgedanke
übernommen, der aber wohl nicht im Vordergrund steht.

Nachdem aber die Mekkaner mit Unglauben (heidnischer Schicksalsglaube)

und Lasterhaftigkeit reagieren, betont Mohammed den
Gerichtsgedanken stärker (distributives Gericht nach dem Tode). Da Mohammed
zu jener Zeit das NT noch nicht gekannt haben dürfte, suchte er seine
Beweise nur in der Natur (Wechsel der Zeiten etc.). Da der Erfolg
dennoch ausblieb, argumentierte er im Übergang zur sog. 2. mekkani-
schen Periode mit Beispielen aus der Geschichte Israels, um die Wahrheit
des Koran zu beweisen: Noah und die Sintflut (die gläubige Gemeinde
wird gerettet, und es ist kein Gott ausser Allah); Abrahamsstreit mit
Volksgenossen, die den Götzen dienen; Mose und Pharao (Mose als

Vorläufer Mohammeds und die Vernichtung der Ägypter als Zeichen für
die Araber).

So wird die Geschichte Israels in den Dienst der koranischen Verkündigung

gestellt, die die arabische Version der prophetischen Botschaft
Israels darstellt. Beide Religionen sieht Mohammed im Grunde als gleich
an. Er folgert daraus: wer an den einzigen Gott glaubt, ist «Muslim», d.h.
IHM ergeben.

Diese Verankerung in der rabbinischen Lehre, als ob alles dasselbe sei,
wirkte sich sehr tragisch aus, denn Mohammed hat die einzelnen
übernommenen Elemente anders eingeordnet. Die Folge : die Juden

159



lehnten seine Konsequenzen ab. Und so kommt es zu dem schrecklichen
«salto mortale» Mohammeds: Israel wird zum grundlegenden Feind und
seine Geschichte wird zur negativen Funktion (ähnlich wie im Christentum

des Mittelalters und später). Israel wird sogar zum Feind Allah's.
Diese tragische Wende hat im Nahen Osten ihre Wirkung bis heute
behalten und erklärt einen Grossteil der Spannungen.

Nachdem Mohammeds Lage in Mekka immer schwieriger wurde, zog
er 622 n.C. mit siebzig Gläubigen nach Medina (Hidjrah, Exodus), wo ihn
zwei verfeindete arabischen Stämme aufnahmen. Da diese Kontakt mit
einer beachtlichen jüdischen Kolonie hatten, kam ihnen die Lehre
bekannt vor. Hier begann Mohammed auch politische Talente zu
entwickeln. Von den Juden erwartete er «im selben Glauben» Hilfe im
Kampf nach innen und aussen (Handelszentrum Mekka). Er entwickelte
konkrete Vorschläge zu einem Bündnis mit den Juden in Form einer
Gemeindeordnung als Stiftung einer gemeinsamen monotheistischen
Religion im Kampf gegen Götzendiener; die Gebetsrichtung sollte
Jerusalem sein; das jüdische Fasten am Versöhnungstag wurde dem Islam
einverleibt. Ohne Bekehrung sollten die Juden Muslime werden. Bei

Streitigkeiten sollte Mohammed allein entscheiden. In seiner wohl etwas
spekulativen Naivität übersah Mohammed jedoch die gravierenden
Differenzen. Beim Aufbau der Gemeinde zog er seine Mekkaner vor, denen
zudem die besonderen Beziehungen zwischen Juden und beiden arabischen

Stämmen nicht bekannt waren ; sie übersahen auch die wirtschaftliche

Macht der Juden innerhalb der gemeinsamen Oase. Die Juden reagierten

mit typisch orientalischem Misstrauen gegenüber den Fremden, die
plötzlich alle ihren Jom Kippur mitfeierten, dessen umfassende
heilsgeschichtliche Funktion Mohammed offenbar nicht übersah. Ausserdem
misstraute das Judentum seit der Zerstörung seines Tempels allen neuen
«Propheten»; die Prophétie galt als erloschen.

Die für Mohammed und den Islam alles entscheidende Schlacht bei
der Oase Badr mit den Mekkanern brachte dann den endgültigen,
traumatischen Bruch mit den dortigen Juden, die sich in Wahrung ihrer
vernünftigen Interessen nicht auf seine Seite stellten. Und so wird Badr für
den Islam, was der Exodus aus Ägypten für die Juden war und die
Auferstehung Jesu für die Christen (vgl. Sure 8) : Furqän, die «Trennung» von
Gläubigen und Ungläubigen, die vernichtet werden müssen. Von nun an
sind alle Juden unzuverlässig, ungerecht und Feinde Gottes (vgl. den

Sündenkatalog im Koran, Suren 2-5, 7, 9).

Die weitere entscheidende Erfahrung Mohammeds war: wenn wir
glauben, werden wir über unsere Feinde siegen

160



Beide Erlebnisinhalte zusammen führten zu dem schrecklichen
antijüdischen Trauma im Koran, das so auch eine Wurzel ist zu einer realen
politischen Religion, die der Islam wurde. Aus allem folgen zwei
verschiedene Auffassungen vom Judentum im Koran: (1.) in der Vergangenheit

war Israel das Offenbarungsvolk Gottes und Kronzeuge der
islamischen Wahrheit. (2.) Die jetzigen Juden sind Verräter und Lügner. Sie
werden — wie in der christlichen Tradition — «die Juden».

Und dennoch entwickelte sich im Islam wohl kein vergleichbarer
Antisemitismus wie im Christentum.

Die Mohammed zugewachsene militärich-politische Macht wirkte sich
auf den Inhalt des Koran aus (Sure 9). Der Islam wurde zu einem
weltgeschichtlichen Ereignis; die Welt hat sich dadurch bis heute entscheidend

geändert. Die Tragik bis heute ist aber, dass sowohl Juden, als auch
Mohammedaner mit ihrer jeweiligen Position Recht hatten ; es war ein
«Gespräch unter Taubstummen» geworden.

In Medina wurde ein jüdischer Stamm umgebracht und zwei weitere
verbannt. Mekka wurde erobert, der Islam wird die Religion schlechthin,
und schon Abraham war ein Muslim (Sure 2).

Die Schriftbesitzer («Völker des Buches»: Juden und Christen) sind
bis zu ihrer Erniedrigung zu bekämpfen (Sure 9 spricht über sie den
Cherem, «Anathema», den Fluch). Der Islam ist nicht nur die beste und
letztgültige Religion (Sure 3), er hat auch die beste Gemeinde (Sure 5).
Der Segen Gottes ruht auf dem politischen Islam (Sure 9,29).

Trotz allem kennt der Islam keine Judenverfolgung wie im Christentum

Obgleich in Krisenzeiten sofort Juden oder Christen für alles
verantwortlich gemacht wurden (wie im christlichen Bereich die Juden), gab es

zahlreiche Juden in staatlichen und gehobenen privaten Positionen. Der
islamische Staat gewährte den Juden eine Rechtsposition. Sie bekamen
schon vor 700 n.C. einen Schutzvertrag, wurden aber mit einer horrenden
Sondersteuer belegt (10-30% mehr als alle anderen). Da sie aber die letzte
Wahrheit nicht haben, waren sie unfähig, beim Aufbau des Gottesstaates
mitzuarbeiten. Sie durften keinen Militärdienst leisten, weil sie im Falle
ihres Todes in einem Heiligen Krieg automatisch in den Himmel
gekommen wären. Sie waren — wie auch unter christlicher Herrschaft —

im Synagogenbau u.a. gewissen Beschränkungen unterworfen.

Diese ambivalente Position der Juden zieht sich bis heute wie ein roter
Faden durch die gemeinsame Geschichte : Symbiose im islamischen
Spanien in gemeinsamer Angst vor den christlichen Königen, bis zum
Machtantritt der Almohaden (Maimonides musste nach Kairo fliehen).

161



Oder heute die Verhältnisse unter Sadat im Vergleich zu Khomeini
(Judenverfolgung im Iran) oder Ghaddafi. Auch das Programm der PLO
enthält islamisches Recht in säkularisierter Form. Arafat könnte die Juden
als vollberechtigte Mitbürger ansehen, aber nur in einem palästinensischen

Staat, soweit sie schon vor 1945 dort gewohnt haben.

Man muss also im Islam unterscheiden : die Orthodoxie ist in der Regel

judenfeindlich, denn sie greift auf das Recht vor 900 n.C. zurück. Der
gemässigte Traditionalismus bemüht sich um einen Konsens der
Weiterentwicklung.

Obgleich alle Juden als potentielle oder anonyme Muslims betrachtet
werden, gibt es keinen Bekehrungszwang (ein weiterer wesentlicher
Unterschied zu gewissen christlichen Praktiken).

Prof. Bouman, der nicht nur ein bekannter und hervorragender
Kenner des Islam, sondern — was vielen nicht bekannt — auch ein
Musikwissenschaftler ist und darüber auch Vorlesungen hält, gestaltete
ferner einen einmalig schönen und hochinteressanten Abend mit der
Darstellung, Analyse und Interpretation der Bach-Kantate «Du Hirte
Israels höre», gewiss ein aussergewöhnlicher Beitrag zu einer solchen
theologischen Studienwoche.

Für viele zu einem spannenden Erlebnis mit Überraschungen wurde
die längste Vorlesung der Tagung von Frau Dr. Ina Willi-Plein (Basel) zum
Thema «Israel als Bezeichnung eines nachisraelitischen Gottesvolkes»,
das am Ende mit der Feststellung korrigiert wurde, dass jede Rede von
einem «nachisraelitischen» Gottesvolk im Grunde nicht in Ordnung ist.

Kein Referat brachte für die meisten so viel Unerwartetes, obwohl,
oder gerade weil es sich mit Fragen befasste, die für den Christen zu
seinem Eigentlichen gehören (sollten). Es wurde — auch dank seiner

grossen Gründlichkeit im Detail — zum Gegenstand engagierter und zum
Teil kontroverser Diskussionen, in denen die Vortragende aber nichts
Wesentliches aufgeben musste. Hier in gedrängter Form ihr Referat.

Der eigentlich in dieser Thematik üblicherweise zu findende Begriff
«wahres Israel» (für die Kirche) kommt entgegen zahlreichen Scheinzitaten

der Literatur im NT so nicht vor! — In einem ersten Abschnitt
wurde die Geschichte der Berufung der ersten Jünger bei Joh. 1, 29 ff.
aufgeschlüsselt (vier konzentrische Kreise des Zeugnisses auf Jesus hin) und
V. 47 als ein Prüfstein für die Stellung der Ausleger in ihrem Verhältnis zu
Israel und dem Judentum herausgearbeitet. Die allbekannte und übliche
Übersetzung von der Berufung Nathanaels: «Siehe, ein rechter (wahrer)
Israelit, in dem kein Falsch (Arglist) ist», ist in einem wesentlichen Punkt

162



falsch und unhaltbar: «alëthôs» (wahrlich, wirklich, tatsächlich,
wahrhaftig) muss adverbial und darft nicht adjektivisch übersetzt werden. Es

kann nur heissen : «Siehe, wirklich ein Israelit...» Als Belegstellen wurden
zum Vergleich Joh. 4,42; 6,14; 7,26; 8,31 ; 17,8, sowie die Septuaginta zu
Ruth 3,12 herangezogen. Den Skeptikern in die kritische wissenschaftliche

Arbeit an der Heiligen Schrift wurde deutlich, wie folgenschwer eine
solche Fehlübersetzung sein kann, z.B. bei E. Hirsch, der die Anrede des
Nathanael absetzt gegen die ungläubigen «Juden» als Kainssöhnen, oder
auch bei dem sonst über jeden antisemitischen Verdacht erhabenen A.
Schlatter. Schon mit solchen «Kleinigkeiten» war man in der Lage, den
Juden die Gotteskindschaft abzusprechen und zum «wahren Israel» das

Gegenbild zu entwickeln. Augustin, der die richtig übersetzende Vulgata
benutzte, ist der Beweis, dass ein antijüdisches Vorverständnis entscheidend

ist für eine falsche Auslegung!

Entgegen einer weit verbreiteten Meinung ist die Referentin der
Auffassung, dass die 58fache Verwendung der Worte «die Juden» im
Johannesevangelium keine antijüdische Grundeinstellung belege.
Zahlreiche Stellen davon beschreiben nur eine Position. Auch Jesus wird
«Jude» genannt, und nicht zu vergessen 4,22: «das Heil kommt von den
Juden». «Die Juden» sind einfach auch «Judäer» als Gegensatz zu «Gali-
läern» oder «Samaritanern», wie überhaupt die Differenzen in der
Auseinandersetzung zwischen Juden und Galiläern (Jüngerkreis!) z.Zt. Jesu

grössere Bedeutung haben dürften für das Verständnis des Evangeliums,
als bislang immer gesehen wird.

Auch die Unterscheidung von «König Israels» (als jüdisches
Selbstzeugnis Joh. 1,49; 12,13) und «König der Juden» (als Fremdzeugnis des
Römers Pilatus) ist aufschlussreich.

Wir müssen lernen, die Texte ohne unsere überkommenen Gefühle
und ohne Vorurteil genau zu lesen und zu verstehen.

Wenn aber «Israelit» in V. 47 keine religiöser Ehrenname ist (so de

Wette), was ist dann mit dem folgenden Relativsatz «in dem kein Falsch
ist»? Unter Hinweis auf vorauslaufende Formulierungen im AT bei Ps.

24,4 und Jes. 53,9 stellte die Referentin einen «Gottesknecht»-Bezug in
Joh. 1 fest. Es handelt sich also um einen Freudenruf Jesu (s. V. 49.51).

In einem 2. Teil wurde die Frage der «Restgemeinde» als «wahres
Israel» gestellt. Die weit verbreitete These, sogenannte Restgemeinden
hätten sich seit dem 4. Jh. v.C. immer wieder konventikelartig
abgeschlossen und sich als «wahres Israel» bezeichnet, ist unbewiesen.

Ausgangspunkt bildete die Stelle Joel 3,1.2 (im Zusammenhang 2,18-

163



3,15; vgl. 2,23, wo in der Vulgata «Lehrer der Gerechtigkeit» übersetzt
wird, mit den Texten aus Qumran). Hier ist von der Geistausschüttung
über «alles Fleisch» die Rede. Sind das «alle Menschen» oder «ganz
Israel» oder nur das «endzeitliche Israel»? In der Sekundär-Literatur ist
eine deutliche Verengung auf ein «wahres Israel» erkennbar, in der Regel
bis ins NT ohne jedes Belegzitat. So zum Beispiel bei Plöger (Theologie
und Eschatologie), der von «Israel rechter Art» (s. Joh. 1,47!) und in
bezug auf Daniel, bei dem davon nichts zu finden ist, vom «konventikel-
haften Geist» eines «wahren Israel» spricht.

Schnell ist dann auch die Brücke zur «Restgemeinde» bei Johannes
dem Täufer geschlagen und das Gottesvolk zwischen «wahr» und
«falsch» geschieden. Interessant auch die Stelle Sach. 11,4-14, die vom
Bruch zwischen Juden und Samaritanern handelt. Beide wollten «das
Haus Israel» sein. Dieser schreckliche Tatbestand wurde von niemand
hinterfragt ; denn eine logische Rückfrage ist sinnlos.

Das 2. Jh. v.C. war für die Juden eine Zeit harter Bedrängnis durch den
Hellenismus und die Bestrebungen nach innerer Erneuerung. Die in 1.

Makk. erwähnte Gruppe der Assidäer wollte streng aus der Bindung an
den Väterglauben leben, und zwar in einem völlig positiven Sinn durch
Vertiefung der Thoratreue. Diese Chassidim dürften die Wurzel der
Gemeinde von Qumran gewesen sein, die von ihrem Lehrer der Gerechtigkeit

her lebte (um 150 v.C.), in einer Gegnerschaft zu dem
«Frevelpriester» in Jerusalem.

Es kam zu einer Spaltung in der Gemeinde («Lügenmann», «Haus
Absalom» Pharisäer), und die Sekte am Toten Meer verstand sich als
die Restgemeinde schlechthin. In ihren Selbstzeugnissen aber erscheint
«Israel» als eine inklusive Grösse, durch die die Scheidung von Licht und
Finsternis hindurchgeht.

Mit der Herrschaft des Alexander Jannai 103 v.C.) sah man die Wirren
der Endzeit beginnen und bereitete sich auf den Endkampf der «Söhne
des Lichts» gegen die «Söhne der Finsternis» vor. Man bezeichnete sich
zwar selbst als «Gemeinde des Neuen Bundes», also eine echte
Restgemeinde als ein aus der Gesamtheit herausgenommener Teil. Und
dennoch verstand man im Dualismus zwischen Gut und Böse das Ganze
als Kampf von ganz Israel gegen alle Völker. Der Widerspruch geht quer
durch die gesamte Menschheit. Die «Männer der Gemeinschaft» sind
nach wie vor «in Israel» (1 QS V, 6). Es geht um «ganz Israel» am Ende
der Tage, und die «Gemeinde des Zusammenschlusses» von Qumran ist
ein vorbereitender Teil von «ganz Israel».

164



Der «Neue Bund» gilt für alle. Man verstand ihn im Sinne der Identität
als Erneuerung des alten Bundes. Das alles ist auch für das NT zu
bedenken. «Israel» ist die vorgegebene Grösse, in der diese Erneuerung
stattfindet

Den Begriff «wahres Israel» kennt das NT nicht. Er kann aber daraus
auch nicht erschlossen werden.

Rom. 9-11, wo Paulus zentral zum Thema redet, enthält keine

«Israeltheologie»; Paulus war in unserem Sinne kein Theologe. Dennoch
möchte z.B. Käsemann zu Rom. 9,6 annehmen, es sei vom «wahren
Israel» die Rede, obgleich in den vorausgehenden Versen alle Vorrechte
Israels aufgezählt werden, und auch für Paulus gilt, dass Gott treu ist und
sein Wort nicht fehlgehen kann. Es muss also eine andere Lösung dieser
Spannung geben. Paulus suchte eine Parallele zur Abrahamskindschaft:
die Verheissungslinie wird in Isaak verengt (vgl. den Restgedanken im

AT). Das nachpaulinische Christentum verkennt, dass diese Verengung
innerhalb von Israel stattfindet : nicht alle aus Israel sind Israel (in einem
einfachen Bild von auf dem Fliessband aussortierten «Jaffa»-Orangen
veranschaulicht), d.h. aber noch nicht, dass etwas ganz anderes entgegengesetzt

wird (um im Bild zu bleiben : spanische Orangen sind deshalb noch
nicht «Jaffa»-Orangen).

Was bedeutet aber in Gal. 6,16 «Israel Gottes»?

Sogar Markus Barth meint, dass dieser Begriff die «Kirche» bezeichne
(wie Rom. 11,26). Die Stelle ist aber im Zusammenhang mit dem ganzen
Galaterbrief und der Stellung der Heidenchristen als (potentielle) Prose-
lyten der Juden zu sehen. Der Weg der Adoption (über den Glauben an
Jesus!) ist der Weg der Heiden, die so zum durch Gott definierten Israel
hinzukommen; damit ist noch nicht gesagt, dass das «Gesetz» überhaupt
abgetan ist. Nur in diesem Zusammenhang redet Paulus vom «Fluch des
Gesetzes» (vgl. Deut. 27,26, in dessen Zusammenhang auch die rabbi-
nische Meinung zu lesen ist, dass ein Nichtjude, der den Sabbat hält, des
Todes schuldig sei — eben weil er damit das ganze Gesetz erfüllen müsste
und daran schuldig würde).

Wir Heidenchristen haben die Freiheit, nicht mehr jüdische Proselyten
werden zu müssen — das ist in diesem Punkte alles

Der Begriff «Israel» wird hier offensichtlich erweitert: die Familie ist

sozusagen grösser geworden; damit ist noch kein Gegensatz zum
«leiblichen Israel» gegeben. Das «Israel Gottes» ist kein logischer Begriff, er
bedeutet auch nicht Abgrenzung, sondern Zusammengehörigkeit. Der
logische Gegensatz dieses Israel Gottes wäre scheinbar die «Synagoge des

165



Satans» (Offb. 2,9; 3,9). Offb. 2-3 ist ein offener Brief in prophetischer
Gestalt an die «7 Gemeinden», die in Gefahr sind. Es ist da die Rede von
«einer» Synagoge des Satans (2,9), und «Jude» ist hier als Ehrenname
gemeint (ganz anders etwa der Kommentar von E. Lohse, der die
«Synagoge des Satans» mit «den Juden» identifiziert). Die Stelle Offb.
3,9 spricht zwar von «der» Synagoge des Satans, doch die hier Apostrophierten

nennen sich nur Juden. In der Zeit der Christenverfolgung
(wegen Verweigerung des heidnischen Kultes) blieb man treu oder schloss
einen Kompromiss. Manche fanden den Ausweg, sich als «Juden»
auszugeben, um sich aus der Gefahr herauszuhalten, denn der jüdische
Kultus war erlaubt. Und genau dies wird hier als Untreue abgelehnt (vgl.
2,2). In der Offb. Joh. geht es also um Gefahren innerhalb der
Christengemeinde, nicht um antijüdische Tendenzen. — In Joh. 8,44 («ihr habt den
Teufel zum Vater») sind gewisse Judäer angesprochen, die zum Glauben
an Jesus gekommen waren und deren Haltung kritisiert wird; das hat
nichts mit ihrer Herkunft als Juden zu tun. 1. Kor. 10,18 wäre ähnlich
auszulegen.

Mit Recht warnte die Referentin eindringlich : man soll nichts aus dem
Zusammenhang (Kontext) reissen und ohne das eigene jüdische Identi-
tätsbewusstsein interpretieren. Die antijüdischen Verdammungsurteile
machen es sich in aller Regel zu leicht. Es gibt nirgendwo eine

Einschränkung des Begriffes «Israel», es sei denn man konstruiert
«logisch» (Israel ist Israel; vgl. den jüdischen Witz: Frage eines Nicht-
juden, was ein Schofar sei. Nach vergeblichen Definitionsversuchen die
erschöpfende Antwort: ein Schofar ist ein Schofar!).

Die Frage nach Israel als Selbstbezeichnung der christlichen Kirche
führt zur Frage, wo die Bruchstelle zum Befund des NT ist. Dabei müssen
wir unsere eigene Geschichte verstehen und dürfen uns nicht von ihr
distanzieren.

Der Barnabasbrief (um 130 n.C.) war die schärfste antijüdische Schrift
der alten Kirche. Noch im Codex Sinaiticus (um 350) wird er im Kanon
überliefert, man schätzte ihn also.

Alter und neuer Bund werden in Ausschliesslichkeit gegenübergestellt
(4,6) ; der alte wurde schon bei Mose aufgelöst (Ex. 32,25). Diese
«Ersetzungshypothese» wirkte über Cyprian u.a. hinaus und spielte eine
entscheidende Rolle in der Theologie vom «wahren Israel». Justinus

Martyr (um 150) entwickelte diese Theologie (er kam aus der heidn.
Philosophie). Seine «Apologie» wandte sich gegen die Ungerechtigkeit
der Christenverfolgung durch die heidnische Umwelt. In seinem «Dialog
mit Tryphon» konnte er natürlich das jüdische Gegenüber nicht aus-

166



sparen bei seinem Wahrheitsbeweis. Die Juden hatten immerhin die
älteste Überlieferung, und die Frage war, ob sich die Christen sozusagen in
ein fremdes Haus eingenistet hätten. Aber er hat das AT sehr ernst

genommen und das Problem erkannt, wieso die Kirche das Recht habe,
sich mit «Israel» zu identifizieren. Doch er geht das Problem mit
philosophischer Logik an, nicht in einer dynamischen Dialektik wie in der Bibel.
Seine christologisch begründete Position (zu 11,11) gleicht einem
logischen Schluss. Aber mit Antisemitismus hat das nichts zu tun.

Schon damals hatte man den Juden das Recht abgesprochen, sich als

Getaufte noch zum Judentum zu halten.

Justin selbst hatte jedoch nichts gegen das praktizierende Judenchristentum,

solange es nicht Heidenchristen zu seinem Heilsweg führt. Diese
Toleranz hat jedoch nicht weitergewirkt, nur seine Theologie vom
«wahren Israel».

Die Barnabaslinie geht weiter bei Tertullian. In «Adversus Judaeos»
muss der Ältere dem Jüngeren weichen. Das bedeutet die Herrschaft der
Christen über die Juden. Also müssen die Juden ihr Judesein aufgeben.

Bei Augustin (Civitas Dei 18,47 «geistliches Jerusalem») wird die
Ersetzungshypothese und die Identifizierungsthese durch «Vergeist-
lichung» zusammengeführt.

Die Bezeichnung «Israel» kann bei alledem nicht eindeutig bleiben.
An zahlreichen Gesangbuchversen des EKG und des schweizerischen
Gesangbuches wurde dies im einzelnen verdeutlicht.

Die nachträgliche Rechtfertigung der eigenen Position hat zu
verheerenden Auslegungen geführt, denn es wurde das jeweilige
Vorverständnis mit hineingetragen. Im Grunde bekämpfen wir — so die
Referentin — im NT einen Antijudaismus, der gar nicht da ist.

In ihrem Schlussteil ging Frau Dr. Willi-Plein auf die heutigen
Auseinandersetzungen ein.

Der herkömmliche Überbietungszwang («Jesus ist besser als die
Juden») scheint der Kritik am (angeblichen) Antijudaismus des NT's bzw.
im Christentum zu weichen. Beides ist falsch. In einer neuen Sicht muss
überdacht werden, in welchem Sinne wir uns mit «Israel» identifizieren
dürfen, wobei die Definition Israels allein Gottes Sache ist.

So ging die Referentin auf das ausgezeichnete Buch «Lehrer der
Gerechtigkeit» von G. Jeremias ein, das nur in seinem christologischen
Schlussteil bedenklich sei : als ob Jesu Botschaft die Aufhebung des

167



Judentums bedeuten könne. Auch in Qumran habe man Arme und
Rechtlose als Bussgemeinde der Endzeit aufgenommen. Das Schema
scheint immer zu sein: «So war es bei den Rabbinen, aber bei Jesus ist
alles ganz anders oder besser». Eine Glaubensaussage wird transponiert in
einen anderen Bereich zum Beweis einer Prämisse. Die «Negativfolie
Judentum» ist aber ein verfehlter Versuch. Es werden nämlich
unvergleichbare Grössen ungebrochen miteinander verglichen. Wir sollen nicht
unsere Christologie aufgeben, aber wir können nichts «beweisen»,
sondern nur dankbar annehmen. Wir haben nur den «Beweis» des Geistes
und der Kraft. Jesus hat schliesslich nichts Schlechtes und Überholtes
erfüllt!

Eine weitere Gefahr ist, aus einem unbewussten Antijudaismus eine
Wiedergutmachung folgen zu lassen, ohne an die Wurzeln zu gehen. Als
Beispiel wurde das Buch von R. Ruether «Nächstenliebe und Brudermord»

erwähnt: im historischen Nachweis übernimmt es ungewollt alle
Vorurteile in Form von Scheinzitaten. Beides ist falsch, sowohl das
Umschreiben des NT, als auch das trotzige «Dennoch». Dies verstellt den
Weg und die Sicht. Jede blosse Humanität führt zu Schuldverdrängung.
Entscheidend ist zu beweisen, dass es die Möglichkeit von Fehldeutungen
aus geschichtlicher Entwicklung gibt. Wir müssen lernen, neu zu hören,
ohne alle Voraussetzungen.

Wir können nicht erwarten, dass uns die Juden einschliessen ; aber wir
können uns als eingeschlossen ansehen. Nicht immer die Abfolge von
Identifizierung- Abgrenzung- Identifizierung usw. «Israel» wird von
Gott bestimmt.

Es müsste wieder neu das «Wir» statt das «Ich» gelernt werden (vgl. 1.

Kor. 10,1 ff. «mit in der Wolke sein» — aber wie?). In der Spannung der
Zeit ist die weltweite Gemeinde Christi in der Einheit des ganzen Gottesvolkes

zu sehen.

Jede Rede vom «nachisraelitischen» Gottesvolk ist nicht in Ordnung!

Den Abschluss der Tagung bildete der Vortrag von Dr. E. L. Ehrlich
(Basel) über «Israel im heutigen Judentum».

Die Frage nach dem Selbstverständnis des Judentums ist nicht einfach
zu beantworten, da es sich präziser Definition entzieht. «Ein Volk» (s.

schon die Bileam-Geschichte) mit pluralistischen Formen, einer Vielzahl
verschiedener, rassisch nicht einheitlicher Menschen in verschiedenen
Existenzformen an verschiedenen Orten. Das alles ist nicht nur vom
«Glauben» her zu umschreiben. Auch gleiche Begriffe sind kaum
übertragbar, da sie einen anderen Stellenwert haben. Die Juden sind eine

168



durch Katastrophen geprägte Schicksalsgeitieinschaft, die sich ihrer
Geschichte bewusst ist, mit einem grossen Erinnerungsvermögen und einer
Zukunftsausrichtung.

Das jüdische Bewusstsein war selbst dann nicht erloschen, als die
Klammer der Religion nicht mehr alle umschloss. Judesein ist
Minderheitenschicksal. Oder ist Jude etwa, wen die anderen dazu machen?

Die Treue zum Weg (halacha) ist entscheidender, als eine Theologie
festzulegen. Beispiele sind Maimonides und Joseph Karo, die beide
Widerspruch erfahren haben.

Das Judentum ist nicht ohne Prinzipien, es sind aber nie alle
unabdingbaren Elemente festgelegt. Es herrscht Pragmatismus vor. Der
Talmud ist ein ständiges Infragestellen der verschiedenen Meinungen.
Dennoch wird diese Pluralität nicht als Chaos empfunden (anders als bei
den Christen, die Spaltungen als schmerzlicher empfinden). Interessantes

Beispiel aus dem Staat Israel : Zwei Oberrabiner mit grundverschiedenen
Standpunkten z.B. zum Besitz der «Westbank».

Jüdische Gemeinschaft lässt sich nur «leben», nicht mit fremden
Kategorien festlegen (z.B. im chr.-jüd. Gespräch). Für das Bewusstsein des

Juden heute sind entscheidend : die Holocausterfahrung und der Staat
Israel.

Es wird überall ein viel zu abstraktes Bild vom Judentum gezeichnet,
als ob es aus dem AT herausgesprungen wäre. Das Judentum hat sich
während 2000 Jahren christlicher Zeitrechnung weiter entwickelt

Zum Gemeinsamen zwischen Juden und Christen führte Dr. Ehrlich
an : Viele Juden sehen nicht mehr das Eigene im Christentum — wegen
der Verfolgungen und des Hasses. In jedem «Judenmissionar» sehen sie

die eigene Vergangenheit und das Scheitern der Christen im 2. Weltkrieg.
«Auschwitz» zeugt aber nicht gegen das Christentum, sondern gegen
einzelne Christen. Keine andere Religion steht in einer solchen inneren

Verbindung mit dem Judentum wie die christliche. Man kann Juden nicht
aus dem NT eliminieren; solche Versuche bekamen dem Christentum
schlecht (vgl. den hellenistischen Diasporajuden Paulus Gal. 1. Der
Erlöser wurzelt im Judentum. Rom. 9-11 wurde bislang nicht gelesen und
verstanden ; auch nicht Eph. 2).

Hier hat das Judentum das Christentum in Frage gestellt. Man sollte
wissen : es gibt noch Judentum kraft eigenen Rechts. Das Fortdauern wird
aber offenbar als ständige Bedrohung empfunden.

Juden wissen zu gut um die Unerlöstheit der Welt; dadurch wird der

169



christliche Glaube angefochten. Der christliche Zweifel wendet sich dann
gegen die Juden.

Eine Wurzel des Antijudaismus sieht der Referent in der liberalen
Theologie : einen solchen Jesus konnten Juden auch verkünden ; also
musste man sich abgrenzen. Überall, wo etwas mit der christlichen Lehre
nicht in Ordnung ist, neigt man zum Antijudaismus.

Sodann wurden einige gemeinsame Begriffe untersucht.

«Gott» wurde und wird auch von den Juden als «Vater» verstanden
und angeredet (so im jüdischem Gebetbuch). Bei manchen Neutestament-
lern kann sich der Jude nur als Karikatur erkennen. Sie wollen sich
offenbar nicht belehren lassen, weil etwas wankt.

«Thora» bedeutet nicht «Gesetz» im abwertigen Sinn, sondern Lehre,
Weisung, Geschenk Gottes, Zeichen der Erwählung, Freude. Nächstenliebe

ist Allerweltsweisheit; entscheidend ist, dass dies Gott befiehlt. Das
Judentum ist hier nicht identisch mit christlichen Vorstellungen.

«Bund» ist Erfahrung mit der Treue Gottes im Exodus Testfall).
Erwählung ist Dienst, kein Vorrang. Dieser Bund ist durch die Ablehnung
des auferstandenen Christus nicht beendet worden (Rom. 4; 9-11).

«Volk» ist keine theologische Fiktion. Es geht darum, die eigene
Identität zu wahren.

«Land» ist Zeichen der Erwählung und Liebe Gottes. Es steht in

Verbindung mit Verheissungen. Man kann aber nicht mit der Bibel in der
Hand politische Grenzen ziehen. Das Land ist auch Schutz gegen Spiri-
tualisierung. Wir dürfen nie das kollektive Bewusstsein des jüdischen
Volkes vergessen.

«Zukunftshoffnung» kommt zum Ausdruck in Gebeten und Festen.
Das Ziel : Gott soll als Herr der Welt erkannt werden, das Reich Gottes in
Frieden und Gerechtigkeit. Diese Hoffnungen sind in vielen Jahrhunderten

entwickelt worden. Zu verschiedenen Zeiten waren auch messia-
nische Hoffnungen verschieden gewichtet : Messias aus Davids
Geschlecht; Menschensohn; wiedergekommene Propheten; Naherwartung
(Jesusanhänger und Paulus!); das Ende ist noch fern; Auferstehung der
Toten, oder auch nicht, wie bei den Sadduzäern.

Dieser Pluralismus gehört zum jüdischen Selbstverständnis, besonders
im Staat Israel. Die einzelnen Strömungen haben eigene Rechte. Die
Christen müssten das eigentlich aus eigener Erfahrung verstehen. — Die

170



Vielfalt wurde sodann anhand der Situation in den USA und dem Staate
Israel erläutert.

Der Holocaust bildet für das Judentum eine Zäsur in der Geschichte,
keinen normalen oder tragischen Unglücksfall. Juden und Christen
verbindet auch das, dass wir nicht in der Vergangenheit verharren
können. Es geht um gemeinsames Zeugnis für die Ermordeten im
Bewusstsein gemeinsamer biblischer Herkunft. Juden haben darauf keine
fertige Antwort und können es nicht «theologisch verarbeiten»; das geht
nicht. Es geht auch um menschliche Machtlosigkeit dem Bösen
gegenüber.

Judentum kann nur über das Kennenlernen des jüdischen
Selbstverständnisses verstanden werden. Christentum muss sein eigenes Erbe
kennen lernen, das viel Gemeinsames enthält. Beide haben stellenweise
eine «Binde vor den Augen» in Bezug aufeinander, im Grunde ein
Zeichen eigener Schwäche und Unwissenheit.

171


	Wer ist Israel? : Umfang und Wesen des Gottesvolkes in jüdischer, christlicher und islamischer Sicht

