
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Noah und die Sintflut in den Dichtungen Jehuda Ha-Levis

Autor: Mutius, Hans-Georg von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOAH UND DIE SINTFLUT IN DEN DICHTUNGEN
JEHUDA HA-LEVIS

von Hans-Georg von Mutius

Für die sakrale Poesie des Judentums boten die grossen Themen der
biblischen Heilsgeschichte in allen Zeiten einen Anreiz zu dichterischer
Bearbeitung. Dies zeigt sich auch in den Werken Jehuda Ha-Levis, eines
der grössten Dichter der spanischen Diaspora, der von 1075 bis 1141

lebte. (1) Einige seiner Kompositionen enthalten heilsgeschichtliche
Abrisse von der Weltschöpfung bis zur Wirkungszeit des Mose, aus denen
hier diejenigen Teilverse behandelt werden sollen, die sich mit der
Sintfluterzählung der Genesis beschäftigen.

Die übersetzten Stücke basieren auf der hebräischen Textausgabe von
H. Brody aus dem Beginn unseres Jahrhunderts. (2) Das erste Beispiel
steht in Gedicht Nr. 7 nach Brodys Zählung, das insgesamt 76 Zeilen
umfasst und von denen uns hier die Zeilen 43-46 interessieren :

«43. Den Erdkreis gab er der Auflösung preis, und liess seine
Herrlichkeit zuschanden werden.

44. Denn die Erde war voll von Gewalttat, wie Wasser das Meer
bedeckt.

45. Dem Vollkommenen gewährte er Schutz und Rettung. Er öffnete
sein Ohr und liess ihn hören.

46. Als ersten von allen Menschen lehrte er ihn die Reise mit dem
Schiff inmitten des Meeres.» (3)

Zeile 43 enthält eine allgemein gehaltene Beschreibung der
Wasserkatastrophe, deren Grund in Zeile 44 angegeben wird. Letztere ist aus
zwei Biblizismen zusammengesetzt, nämlich Worten aus Gen. 6,13 und
Habakuk 2,14. Der Vollkommene (TMYM) in Zeile 45a ist natürlich
Noah. Die Bezeichnung ist Gen. 6,9 entnommen, wo Noah mit diesem
Attribut belegt wird. Zeile 45b spielt auf die Ankündigungen der Sintflut

und die Warnungen vor ihr an, die der Patriarch von Gott in Gen.
6 und 7 erhielt. Von besonderem Interesse ist die Zeile 46, deren zweite
Hälfte einen Biblizismus aus Proverbia 30,19 enthält. Die Sintflut, so
Jehuda Ha-Levi, war gleichzeitig mit einer kulturgeschichtlichen
Innovation verbunden. Noah war der erste Seemann, der alles für die Seefahrt
notwendige Fachwissen durch göttliche Offenbarung erhielt. Ob unser

148



Dichter der Urheber dieser Vorstellung ist oder ob er auf eine verschollene

haggadisch-exegetische Überlieferung anspielt, vermag ich leider
nicht zu sagen.

Das nächste Beispiel ist dem Gedicht Nr. 29 entnommen, dass 168

Zeilen umfasst. Auf die Sintflut nehmen die Zeilen 49-52 Bezug :

«49. Er rettete den Gerechten als einen, der sich hatte warnen lassen.

50. Die Erde reinigte er von Unreinheit.

51. Ausgegossen wurde ihr Fundament, der Strom,

52. der nicht überschritten werden kann.» (4)

Die Bezeichnung Noahs als eines Gerechten (ZDYQ) stammt ebenfalls
aus Gen. 6,9. Er schenkte den Warnungen Gottes vor der Sintflut
Glauben, fügte sich seinen Anordnungen und erbaute die Arche.
Bemerkenswert ist die kultische Terminologie, mit der das Sintflutgeschehen in
Zeile 50 geschildert wird : Die Wasserkatastrophe war eine makrokosmische

Purifikationshandlung. Als die Sintflut die Frevler vernichtete,
erfüllte sie für die Erde dieselbe Funktion wie das Reinigungswasser im
Zeremonialgesetz gegenüber den mit Unreinheit behafteten Objekten.
Die Zeilen 51 und 52, die Formulierungen aus Hiob 22,16 und Hesekiel
47,5 kontaminieren, bilden eine Exegese von Gen. 7,11. Die Erde wird als

auf dem Chaoswasser schwimmend gedacht, das sich bei der Sintflut
durch das Erdinnere hindurch einen Weg zur Erdoberfläche bahnte und
(zusammen mit dem hier nicht erwähnten, vom Himmel fallenden Regen)
das verheerende Unglück herbeiführte. Die Deutung der Sintflut als
kathartisches Geschehen ist übrigens sehr alt ; sie findet sich bereits im
Äthiopischen Henoch. (5) In Kap. 10,20+22 dieses Werkes wird das
Geschehen als Reinigungsgericht bewertet, das die Erde von Sünde,
Verderbnis und Unreinheit frei machen sollte. (6)

Der dritte Text aus Gedicht Nr. 36 umfasst die Zeilen 41-48 des

insgesamt 108-zeiligen Werkes:

«41. Der Herr beseitigte seinen heftigen Zorn,

42. indem er die Generation der Übeltäter in seiner Wut beseitigte.

43. In seiner Empörung liess er feurige Glut regnen,

44. gab ihnen Regen in Form von Hagel und Feuer.

45. Im Nu versetzte er ihr Gemüt in Schrecken.

46. Doch den Vollkommenen sonderte er von den Treulosen ab.

149



47-48. Vom Himmel liess er Schwefel und Feuer auf sie
herniederkommen.» (7).

In Zeile 41 f wird die Sintflut als Explosion des göttlichen Zornes
geschildert, der mit der Vollendung der Katastrophe verraucht war. Die
übrigen Verse verarbeiten unübersehbar ausserbiblische Überlieferungen
zur Flutkatastrophe. Da ist zunächst einmal die Zeile 43, die einen
Biblizismus aus Psalm 11,6 darstellt. Im Midrasch Tehitlim heisst es zu
diesem Vers, dass Gott auf die Frevler brennende Kohlen herniederregnen

lasse und unter anderm auch die Sintflutgeneration einer
derartigen Feuerkatastrophe zum Opfer gefallen sei. (8) Eine andere Tradition

im Midrasch Leviticus Rabba Kap. 7 §6 spricht — freilich ohne
Bezugnahme auf den Psalmvers — davon, (9) dass Gott jeden Tropfen,
den er auf die Sintflutgeneration herniederkommen liess, zuvor in der
Gehenna siedend heiss gemacht hatte. (10) An diese oder ähnliche
Anschauungen wird Jehuda Ha-Levi gedacht haben, als er seine Formulierung

zu Papier brachte.

In Zeile 44, die Ps. 105,32 verarbeitet, wird das Thema vom Dichter
weiter variiert. Hier spielt er auf eine Vorstellung an, die die Sintflut nicht
nur aus einem, sondern aus zwei Elementen gegensätzlicher Natur
zusammengesetzt sein liess, von dem das eine ganz heiss und das andere ganz
kalt war. Im Abschnitt Bereschit§33 des Midrasch Tanchuma Buber (II)
liest man, dass Gott auf die Sünder der Sintflut Feuer und Schnee
kommen liess. (12) Dass Jehuda Ha-Levi in seinem Text von Hagel (BRD)
anstatt von Schnee (SLG) spricht, ist durch den von ihm verwendeten
Biblizismus bedingt.

Die Zeile 45 beschreibt den Überraschungseffekt, mit dem die Sintflut
über Noahs Zeitgenossen hereinbrach. Dass eine derartige Katastrophe
passieren würde, hätten sie sich nicht vorstellen können. Die Ahnungs-
losigkeit der Sintflutgeneration im Hinblick auf das bevorstehende
Desaster ist haggadisch ebenfalls belegt. So wird etwa im Abschnitt Noah
§ 5 der gewöhnlichen Rezension des Midrasch Tanchuma (13) überliefert,
dass der Patriarch beim Vorbereiten des Archebaus von den Leuten
gefragt wurde, warum er dies tue; und als er auf die bevorstehende
Sintflut hinwies, die er überleben wolle, wurde er von ihnen ausgelacht
und verspottet. (14) Ein ganz früher Beleg für das hier anklingende Motiv
bildet übrigens das 24. Kapitel des Matthäusevangeliums, wo Jesus das

Kommen des Menschensohns mit der Plötzlichkeit vergleicht, mit der die
Sintflut vorzeiten über die Menschen gekommen sei, und in Vers 39

ausdrücklich sagt, dass die damalige Generation bis zum Hereinbrechen
der Katastrophe nicht wusste, was sie erwartete. Jehuda Ha-Levi verar-

150



beitet also eine altpalästinensische Haggada, wenn er auf die Schockwirkung

hinweist, die die Flutwasserkatastrophe verursachte.

Die Zeile 46 bringt zum Ausdruck, dass Noah infolge von Gottes
Fürsorge das Schicksal der Übrigen nicht zu teilen brauchte. Die Zeilen
47-48, die inhaltlich Zeile 43 wieder aufgreifen, enthalten in der Formulierung

Anlehnungen an Gen. 19,24, wonach Gott beim Strafgericht über
Sodom und Gomorrha Schwefel und Feuer hernieder regnen liess.

Andeutungsweise wird hier also eine sachliche Verknüpfung
vorgenommen : Sowohl die Sintflutgeneration als auch die Einwohner der
Städte Sodom und Gomorrha waren furchtbare Sünder; beide wurden
deshalb von Gott auch auf vergleichbare Weise gestraft.

Der letzte Text steht in Gedicht Nr. 48, das aus 128 Zeilen besteht und
in den Zeilen 53-60 auf unser Thema Bezug nimmt :

«53. Die Sintflut verrückte die Grenze des Meeres,

54. um das Reine aus der Schlacke hervorzubringen ;

55. damit es die Pfade des Lebens erreichte,

56. im Schmelztiegel für das Silber und im Schmelzofen für das Gold.

57. Er erbarmte sich des Restes, der entkommen war.

58. Ein Bogen kam zur Erinnerung ins Gewölk,

59-60. wobei sie den Glanz und den Goldbarren sahen.» (15)

In der ersten der beiden Teilstrophen, die die Zeilen 53-56 umfasst und
deren letzte Zeile wortwörtlich aus Proverbia 17,3 beziehungsweise Prov.
27,21 entlehnt ist, wird das Sintflutgeschehen in metallurgischen
Kategorien geschildert. Wie in einem Schmelzofen die Edelmetalle vom nicht
verwertbaren Gestein getrennt werden, so wurden Noah und seine Familie
bei Gottes Strafgericht von den übrigen, schlechten Menschen
abgesondert und überlebten die Katastrophe.

Die Zeilen 57-60 fassen das Geschehen von Gen. 9,12-17 zusammen,
worin Gott als Zeichen seines Bundes mit Noah den Regenbogen
installierte. Nicht ganz einfach ist die Formulierung «Goldbarren» (LSWN
HZHB) am Schluss zu verstehen. Man muss sich hierbei Folgendes vor
Augen halten : Das ganze Gedicht besteht aus vierzeiligen Einheiten, die
jeweils mit einem auf ZHB «Gold» auslautenden Biblizismus enden.
Hier in diesem Fall handelt es sich um einen Text aus Josua 7,24, der wie
so manche anderen Biblizismen in den besprochenen Textbeispielen aus
seinem ursprünglichen sachlichen und literarischen Zusammenhang her-

151



ausgerissen und semantisch völlig verfremdet worden ist. Die eigenartige
Titulierung des Regenbogens ist also dem Strukturprinzip der Komposition

zuzuschreiben. Einen passenderen, auf ZHB auslautenden Bibli-
zismus hat unser Autor offenbar nicht gefunden. Freilich ist die
Übersetzung von LSWN HZHB mit «Goldbarren» hier nicht absolut sicher. Bei

Dichtungen muss man immer mit Sinn- und Bedeutungsspielereien
rechnen, die auch an dieser Stelle gegeben sein könnten. L§WN HZHB
kann ja auch «die goldene Rede» bedeuten. Legt man diese Konnotation
in unserem Text zugrunde, so ergibt sich ebenfalls ein Sinn. Sie liesse sich
nämlich gut als Anspielung auf Gen. 9,15 verstehen, wo Gott im
Zusammenhang mit der Stiftung des Regenbogens das trostreiche Versprechen
abgab, keine Sintflut von solchem Ausmass mehr über die Welt kommen
zu lassen. Wenn man in dem Gedicht dann die Aussage vorfindet, dass

Noah und seine Familie die goldene Rede sahen, wo man doch eine Rede

eigentlich nur hören kann, so ist das nur scheinbar eine Schwierigkeit.
Nach hebräischem Sprachempfinden kann man akustische Phänomene
auch sehend wahrnehmen, wie etwa aus Exodus 20,18 hervorgeht. Was
mit L$WN HZHB bei Jehuda Ha-Levi gemeint ist, lässt sich also mit
endgültiger Sicherheit nicht entscheiden.

ANMERKUNGEN

(1) Zu Person und Werk siehe A. M. Habermann : TWLDWT HPYWT WHSYRH, 1. Teil,
Ramat-Gan, 1970, S. 182ff.

(2) Diwan des Ahu-I-Hasan Jehuda ha-Levi., 3. Bd.: Gottesdienstliche Poesie., Berlin,
1910/11.

(3) In der angegebenen Edition auf S. 11.

(4) In der Edition auf S. 56.

(5) Siehe O. Böcher: Dämonenfurcht und Dämonenabwehr, Stuttgart u. a., 1970, S. 201.
Den Literaturhinweis, der mir den Weg zu diesem alten Beleg öffnete, verdanke ich
Herrn Prof. Klaus Haacker von der kirchl. Hochschule in Wuppertal.

(6) Text in der Ausgabe von M. A. Knibb und E. Ullendorf : The Ethiopie Book Of Enoch,
Bd. 1, Oxford, 1978, S. 39.

(7) In der Edition auf S. 71.

(8) Siehe die Ausgabe von S. Buber: MDRS THLYM HMKWNH SWHR TWB, Wilna,
1891, S. 50b.

(9) Zu dieser Passage siehe J. P. Lewis: A Study Of The Interpretation Of Noah And The
Flood In Jewish And Christian Literature, Leiden, 1968, S. 142 (mit Parallelstellen-
angaben).

152



(10) Siehe die Ausgabe von M. Margaliot: MDR§ WYQR'RBH, 1. Teil, Jerusalem, 1953,
S. 161.

(11) Auf diese Passage verweist M. M. Kascher: TWRH §LMH — BR'SYT, Bd. 2, New
York, 1951, S. 424 bei der Behandlung von Gen. 7,12.

(12) MDR§ TNHWM' HQDWM WHYSN, hrsg. von S. Buber, Bd. 1, Wilna, 18S5, S. 12a

im Textteil.
(13) Diese Passage zitiert A. A. Halevi: S'RY H'GDH, Tel-Aviv, 1963, S. 15 bei der Be¬

handlung des Sintflutkomplexes.
(14) Siehe die Ausgabe von Ch. Sundel: MDRS TNHWM'..., Jerusalem, 1964, S. 14a in

Teil 1.

(15) In der Edition auf S. 93.

153


	Noah und die Sintflut in den Dichtungen Jehuda Ha-Levis

