
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Das Erdreich als Schöpfungselement in den Mythen der Urgeschichte
[Fortsetzung]

Autor: Abir, Simha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS ERDREICH ALS SCHÖPFUNGSELEMENT
IN DEN MYTHEN DER URGESCHICHTE

von Simha Abir

(Fortsetzung.)

Auch beim unbekannten Erschlagenen lassen sich Traditionen entsprechend

den Bodenbezeichnungen aufzeigen. «Wenn ein Durchbohrter
gefunden wird auf der 'adamah, die J., Gott, dir gab zum Erbe, gefallen auf
dem sadäh und man weiss nicht, wer ihn erschlug, ...», so muss für die
Sühnung gesorgt werden (Deut 21,1). Hier fallen die Wiederholungen
einmal mit 'adamah und einmal mit sadäh auf, wie auch der Personenkreis,
der die Sühnung vornimmt: einmal die Ältesten der Stadt (V.4), ein
andermal die Priesterschaft (V.5). Auch bei den Vorschriften für das

Jobeijahr lassen sich ähnliche Feststellungen machen (Lev 25,1-28: 'äräz
und sadäh), sowie bei den Regeln für die Darbringung der Erstlingsfrüchte
(Deut 26,1-11 : 'äräz und 'adamah).

Fassen wir die angeführten Eigenheiten der Landschaften, ihre
Pflanzenarten, ihre Voraussetzungen für das Wachstum, ihre Stellung in der
Kultsphäre sowie die ungleichen Termini zusammen, so kommen wir zu
dem Schluss, dass 'äräz, 'adamah, sadäh und Kafar jeweils Grundlagen zu
gesonderten Traditionen abgegeben haben (7).

Die Mythenbildungen

Vergleichen wir die Eigenheiten und Potenzen des Erdreichs mit ihren
jeweiligen Mythenbildungen, so lässt sich ohne Mühe eine Entsprechung
feststellen. Die reiche, mit Wasser gesegnete Landschaft der äräz, ihre
grosse Vielfalt an Potenzen und Aktivitäten führte zu aktiven Schöpfungsmythen.

So lässt die 'äräz in einem kreativen Akt die Pflanzenwelt und die
Lebewesen aus sich hervorgehen (Gen 1, lOff. ; 1,24) (8).

Demgegenüber erscheint die 'adamah eher passiv in ihrem Verhalten.
Um fruchtbar zu werden, musste sie erst durch den Menschen bearbeitet
und bewässert werden. Als der Mensch die Formfähigkeit des feuchten,

125



lehmigen Bodens entdeckte, bildete er Schöpfungsmythen, bei denen die
Lebewesen wie in der Töpferei geformt wurden. Zum Unterschied von
aräz also dient die 'adamah nur als Schöpfungselement (9).

Bei sadäh und 'afar können wir bei der Kargheit der Angaben kaum
Entsprechungen zwischen Landschaft und Mythenbildung aufzeigen.
Nichtsdestoweniger gibt es mehrere Hinweise dafür, dass es auch in diesen
Traditionen eigene Schöpfungsmythen gab. Zu erwähnen ist die Bezeichnung

der Tiere als chajjat ha-sadäh (Gen 2,9; 3,1.18). Sie ist in diesem
Zusammenhang unerwartet ; da die Tiere aus der 'adamah geformt worden
sind wie der Mensch, hätten sie, analog zu \cidamah, eigentlich chajjat ha-
'adamah genannt werden müssen. Ein weiterer Beweis wäre die Aussage
von Deut 20,19: «Der Mensch ist ein Baum des sadäh».

Ähnliches lässt sich auch über 'afar sagen. Im Schöpfungsmythos von
Gen 2,7 fällt der Ausdruck * afar min ha-'adamah, «Staub vom Boden», auf.
Er ist grammatisch ungewöhnlich ; die Präposition min ist nicht am Platze.
Sollte sie aussagen, dass der Staub vom Boden genommen wurde, dann
wäre der stat. constr. 'afar ha-'adamah angebrachter gewesen, eine Form,
die verbreitet ist, wie z.B. 'afar ha-'aräz in Gen 13,16 ; Ex8,12.13 ;Jes40,12 ;

Arnos 2,7; Dan 12,2 u.a.). Wollte aber der Mythenbilder sagen: «Adam
wurde aus der 'adamah entnommen», dann hätte min dem Worte 'adamah

vorangesetzt werden müssen, wie wir es bei der Formung der Tiere
antreffen (2,19). Dieser ungewöhnliche Stil entstand wahrscheinlich aus der
Absicht der Hermeneuten, die zwei gesonderten Traditionen von 'adamah
und 'afar zu harmonisieren. Ursprünglich stand einmal min ha- 'adamah und
einmal min ha-'afar. Dann strich er das erste min und es blieb die
grammatisch ungeschickte Formulierung.

Dass auch 'afar ursprünglich einen Schöpfungsmythos bildete, geht aus
der Aussage hervor: «Denn 'afar bist du und zu *afar kehrst du wieder
zurück» (Gen 3,19; Ps 103,14; Hi 4,18-19).

Ein weiterer Hinweis, dass die Traditionen des Erdreiches und des
Wasserreiches vollausgereifte, eigene Konzeptionen entwickelten, zeigen
die Appellativa für die Lebewesen bzw. ihre Zuordnung zu einer Schöpfermacht

und/oder zu einem Schöpfungselement. Es lässt sich nämlich
feststellen, dass jede der Traditionen in ihrem jeweiligen Schöpfungsmythos
sich ein besonderes, eigenes Appellativ zueignete. Wir treffen an : Gewürm
fschäräz), Kriechtiere främäs), Vieh (behemah), Mensch ('adam, 'afar),
Frau f'ischschah), Lebendiges (chajjah), Lebendes (chaj). Diese Bezeichnungen

werden genetivisch in dieser oder jener Form mit dem Schlüsselwort

der jeweiligen Tradition verbunden.

126



Schäräz wurde durch die Wasser erschaffen, daher «Gewürm des
Wassers (schäräz ha-majim)» (Lev 11,10 ; Gen 1,20 f.). Rämäs wurde durch
die ädamah erschaffen daher «Kriechtiere der ädamah (rämäs ha-
ädamah)» (Gen 1,25; Hos 2,20).

Chajjah wird durch die äräz (1,25) und durch das sadäh (2,19)
erschaffen, daher «Das Lebende der 'äräz (chajjat ha-'aräz)» (1,24.30; 9,2;
1 Sam 17,46; Ez 29,5 ; Hos 5,22) und «das Lebende des sadäh (chajjat ha-

sadäh)» (Gen 2,19f. ; Hos 2,20; 4,3; 3,1.14; 2 Sam 21,10; 2 Kön 14,9; Jes

43,20; Jer 12,9; Ez 38,20; Hos 13,8; Hi 5,23; 39,15; 4,20). Auch die
behemah hat ihren Ursprung einmal in aräz, «Vieh der aräz (behemat ha-
'aräz)» (Deut 28,26; Jes 18,6; Jer 15,3; Gen 1,24 f. u.a.m.) und im sadäh,
«Vieh des sadäh (behemat ha-ssadäh)» (1 Sam 17,44; Joel 1,20; 2,22; Ps

8.8: Gen 2,19f.).
Ädamah ist Schöpfungsstoff für 'adam (2,17), 'afar im'afar (3.19).

Frau (ischscha) kommt von Mann fisch) (2,23), Lebendiges (chaj) von
chawwah (3,20). (10)

Aufschlussreich an dieser Aufzählung ist die Beschränkung der Ap-
pellativa auf je eine Tradition. Als Beispiel: die Verbindung mit rämäs
kommt nur bei der ädamah vor, nicht aber bei aräz oder sadäh. Ebensowenig

treffen wir das Appellativ chajjah mit ädamah an. Eis gibt kein
chajjat ädamah, aber auch kein behemat ädamah, was eigentlich zu
erwarten wäre. Adamah ist in seiner späteren Bedeutung Kulturland und
behema sind domestizierte Tiere. Dies beweist, dass die jeweiligen
Bezeichnungen als Kollektiva für Lebewesen aufzufassen sind. Sie mögen
ursprünglich auch den Menschen mitumfasst haben, wie wir an anserer
Stelle nachgewiesen haben. Die Spezialisierungen sind später erfolgt". (11)

Die geschlossenen Erzählungen

Für gesonderte Traditionen spricht auch der Umstand, dass man
aufgrund der Bodenbezeichnungen jeweils geschlossene Erzählungen
nachweisen kann. Beginnen wir mit dem ersten Schöpfungsbericht, bei
dem kein Zweifel besteht, dass er unter dem Zeichen von aräz steht (1,1-
2,4 23 Erwähnungen). (12) Von da ab bis zu der Erzählung von den
Riesen (6,4) findet aräz keine Erwähnung. Dann folgt die Erzählung von
der Sintflut, in der zwei ursprünglich selbständige Berichte schlecht und
recht harmonisiert worden sind. Der eine führt das Schlüsselwort 'äräz,
der andere ädamah. Beide Stränge ermöglichen, je eine geschlossene
Erzählung zu rekonstruieren (6,5.12f. 17; 7,12-24 mit Ausnahme von 23a;

127



8,1-7 ; 8,9-13a; 8,14-19 ; 8,22; 9,1.2a). Der Sintflut schliesst sich der Bericht
vom Bundesschluss an, der sich ausschliesslich des Terminus 'äräz bedient
(9,8-17). Ähnlich verhält es sich mit der Erzählung vom Turmbau (11,1-9).

Die Tradition von 'adamah beginnt (13) mit dem zweiten Schöpfungsbericht,

in dem das Schlüsselwort 'adamah dominiert. Ebenso in der
Paradieserzählung (Kap. 3), im Kainbericht (4,1-12), bei der Namensgebung
von Noah (5,29) bis zu dem Mythos von den Göttersöhnen (6,1-3). In der
Sintfluterzählung bildet 'adamah, parallel zu aräz, den zweiten Strang
(6,7; 7,23a; 8,13b.21). Sodann folgt die Erzählung vom Weinbau und
seinen Folgen für Noah (9,21-28). Sadäh und 'afar bilden keine geschlossenen

Erzählungen. Dass man bei den Erzählungen auf die Bodenbezeichnungen

achtete, zeigt ein Vergleich zwischen dem Ort der Handlung beim
Turmbau und bei den Göttersöhnen. Bei ersterem wird der Ort mit penej
ha-'aräz bezeichnet (11,4), bei letzteren mit penej ha-'adamah (6,1). Eine
ähnliche Trennung liesse sich auch in Num 16,24-33 durchführen.

Zusammenfassend darf aufgrund der vielen Einzelheiten in den
Mythen, Riten, Termini, Elementen, sowie in der Verschiedenheit der
Landschaftsbilder, der Klimabedingungen und der Arbeitsweisen
behauptet werden, dass die angeführten Mythen und Erzählungen Reste

früher, selbständiger Tradition vom Erdreich darstellen.

Die Zuordnung der Quellen

Als weiterer Nachweis für die Richtigkeit der These von Mythenbildungen

aufgrund von Landschaftsmerkmalen kann der Umstand dienen,
dass die Erzählungen mit den jeweiligen Schlüsselworten den
Hauptquellen zugeordnet werden können. Ohne Zweifel gehört die aräz-
Tradition zu P und die 'adamah-Tradition zu J. Die anderen Landschaftsbilder

von sadäh und afar sind in unserem Text in J eingeflochten. Wo
und wie sie ursprünglich entstanden sind und zu welcher Quelle sie gehört
haben, können wir nicht entscheiden. Jedenfalls machte diese
Traditionsgeschichte dem letzten Redaktor, der eine einheitliche Darstellung
geben wollte, manche Schwierigkeiten. Sein Versuch, die vier Traditionen
zusammenzufassen, ist in dem Text 2,4-6 gut erkennbar. Die Worte : Eläh
toldot ha-schamajim we-ha- 'aräz be-hibare'am von V. 4 bilden den
Abschluss des ersten Schöpfungsberichtes. Die Reihenfolge ist hier:
schamajim - 'äräz und der Schöpfungsterminus lautet bara'wie in 1,1. Der
zweite Teil des Verses: Be-jomhssot J. Elohim äräz we-schamajim bildet
den Einleitungssatz zu der .sac/àTî-Tradition, erkennbar daran, dass hier

128



äräz vor schamajim steht und dass der Schöpfungsterminus cassah ist.
Auch der folgende V. 5 bis zu dem Worte w^-ädam bis V. 7 gehören
offenbar zur 'adamah-Tradition, die nicht den Regen, sondern die
Bewässerung kennt. Danach aber bleibt die Darstellung dieser Tradition
ohne Einleitungssatz. Dies fällt aber nicht auf, weil er wahrscheinlich
ähnlich wie bei sadäh lautete.

Die Tradition von afar ist noch fragmentarischer; sie wird zuerst im
Schöpfungsmythos von der 'adamah erwähnt (2,7). Dass das Wort 'äräz in
diesem Kontext 2,4-7 zur Erwähnung kommt, kann auf zweierlei Weise
erklärt werden : entweder 'äräz im Sinne von Gegenüberstellung zu
schamajim oder als ein Harmonisierungsversuch, allen vier Traditionen
Raum zu geben. Jedenfalls könnte man 'äräz eliminieren ohne Inhalt und
Stil zu ändern.

Wir wollen die Analyse nicht abschliessen, ohne darauf hinzuweisen,
dass die Tora als Einheit diese Wertung des Erdreichs als selbständige
Macht nicht billigte. Nicht etwa dass sie ihre Potenzen leugnete, vielmehr
will sie betonen, dass diese Mächte nicht selbständig handeln: «Gehört
nicht etwa J., deinem Gott, der Himmel und der Himmel der Himmel, die
'äräz und alles was in ihr ist» (Deut 10,14; Lev 25,23; Ex 9,29). Diese
Einstellung zum Erdreich, zu den chthonischen Mächten, kommt in der
Sintflutgeschichte zum Ausdruck. In mythischer Sprache wird geschildert,
wie das Wasser die 'äräz «überwältigt» (gavru ; Gen 7,18-20.24). Dann tritt
eine neue Macht, die mach, gegen die Wasser auf und sie «ergeben sich»
(8,1). Die Folge war «eine Erleichterung» des Druckes auf die 'adamah
(8,8), nach der anderen Tradition auf die 'äräz (8,12). Diese Szenen
erinnern an die babylonischen und ugaritischen Mythen, an den Kampf
zwischen Marduk und Tiamat, zwischen Baal und Jam (Meeresgottheit),
sowie zwischen Gott und den Meeresungeheuern (Jes 51,9ff. ; Ps 74,13;
89,11; Prov 8,27ff. ; Hi 7,12; 9,13 ; 26,10ff. ; 38,8ff.).

Wie sich diese mythischen Vorstellungen vom Erdreich in der
Gestaltung der Anthropogonien wiederspiegelt, soll in anderen Darstellungen

gezeigt werden.

129



ANMERKUNGEN

(7) Vgl. Herbert Schmie!, das. G. Beer, Zur Geschichte u. Beurteilung d. Schöpfungsbe¬
richtes, in Abhandl. z. sem. Religionskunde u. Sprachwissensch. K. Budde zum 70.

Geburtstag, 1920. J. Vleinhold, Die Erzählung v. Paradies u. Sündenfall, BZAW 1920, K.
Budde z. 70 Geburtst. S. 127f. J. Begrich, Die Paradieserzählung, ZAW 1932, S. 99-113. S.

Mowinckel, The Two Sources of the Predeuteronomic Primeval History fJE) in Gen

l-ll. Oslo 1937, bes. S. 18. H. J. Stoebe, Gut und Böse in der jahw. Quelle d. Pentateuch,
ZWA Bd. 65, 1953, S. 188ff. W. Fuss, Die sogenannte Paradieserzählung, S. 58, 1968.

(8) Ähnliche Vorstellungen existieren auch im mesop. u. ägyptischen Raum : Kramer, The
Sumer. and Baby I. Myths, S. 92, Anm. 14. Ein Text sagt, dass die Menschen «wie Korn aus
der Erde sprossen » : E. Ebeling, Keilschrifttexte aus Assur relig. Inhalts, Nr. 4.

(9) Ausser den angeführten Traditionen vont Erdreich gibt es noch in Hi 33,6 ein Schöpfungs¬
element chomär, «Lehm», das als Schöpfungsstoff diente. Die Schöpfungsweise wird mit
dem Terminus qaraz bezeichnet. King, TheSeven Tab!. LXX (of Jensen, Mythen, S. 120f.

275f.). B. Landsberger, Ztschr. f. Assyriol. 1936, XLXXX, S. 70f. T. Fish, Some Anc.
Mesop. Trad. Concerning Man and Societ.. Reader in Assvr. in the Univ. of Manchester.
Vol. 30, 1946, S. 49, Bull, of the J. RylandsLibr. E. Ebelingl Tod-Leben. S. 177, Z. 19. S. N.
Kramer, Mythologies of the Ancient World, 1961, S. 122. Über Lehm und Ackererde
siehe Maag, Anthrop., S. 16. Über die abweichenden Schöpfungsdarstellungen siehe
Greves-Parai, Hebrew-Myths. 1963, S. 29ff., Cassel, London. Fish, Mesop. Trad., zitiert
die verschiedenen Traditionen aus CT, XII, pl. 36,1.17f.

10) Eine umfassende Darstellung bei W. H. Schmidt, Schöpfungsgeschichte..., S. 42.123.125
mit Anmerkungen.

(11) Über die Etymologien siehe die entsprechenden Mythen.
(12) Im folgenden Artikel.
(13) Das einmalige Vorkommen von ädamah (1,25) fällt völlig aus dem Rahmen und gehört

ausserdem nicht zur Schöpfungsweise vom Erdreich, sondern vielmehr zur Tradition
von "ässah. «machen». Siehe Stier, Handb. d. theoI. Grundbegr. I, 19f. J. Bauer, Theo!,
prakt. Quartalschr. 117/1967, S. 194 u. Anm. 4. Theol.Zeitschr. 20, H. 1, S. 7. Vgl. W. H.
Schmidt, Schöpfungsgeschichte.... S. 169ff.

14) Siehe weiter unten.

(15) Schmidt, das., S. 194ff.

Zu Anmerkung I (Heft 1/1979, S. 27): Für ädamah, äräz und sadäh sind die Bedeutungs¬
bereiche : Erde, Acker, Boden, Feld und Erdmaterial gemeinsam, wie aus den Lexica
zu ersehen ist. Über das Verhältnis dieser Worte, wie auch zu dem Wort afar zu den
entsprechenden im akkadischen Mythengut «epru», «ersetu», «tittu», «matu» und
«seru» siehe G. Castellino, Les Textes bibliques et les Textes Cunéiformes. Suppl. to
Vet. Test. 1957. S. 121, Anm. I u. 2. R. Labat, Les origines et la formation de la Terre,
dans le poème babylonien de ta création. An. Bibl. 12, S. 205-215, Rom 1959.

Ein Beispiel, wie verschiedenartig die Termini gebraucht werden, zeigen z.B. die Worte
ädamah und äräz. In einem sumerischen Schöpfungsmythos werden nebeneinander
kalam ädamah im Sinne von Land und ki äräz im Sinne von Fruchtbarkeitsmacht
gebraucht. Th. Jacobsen, Sumerian Mythology..., JNES, 1946,5, S. 135.

130


	Das Erdreich als Schöpfungselement in den Mythen der Urgeschichte [Fortsetzung]

