Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 35 (1979)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Klaus Haacker, BIBLISCHE THEOLOGIE HEUTE. Einfilhrung — Beispiele — Kontro-
versen, in: Biblisch-Theologische Studien 1 (hg. von F. Hahn, H.-J. Kraus, W. H.
Schmidt und W. Schrage), Neukirchener Verlag 1977. 124 S. DM 18.—.

Der erste Band dieser neuen Reihe, die die «Biblische(n) Studien» fortsetzt, enthilt
folgende Beitrdge, die alle um das Problem einer gesamtbiblischen, also alt- und neutesta-
mentlichen Theologie kreisen : K. Haacker, Die Fragestellung der Biblischen Theologie als
exegetische Aufgabe (S. 9-23); P. Stuhlmacher, Zum Thema : Biblische Theologie des Neuen
Testaments (S. 25-60) ; H.-J. Kraus, Theologie als Traditionsbildung ? (S. 61-73; vornehmlich
eine Auseinandersetzung mit H. Gese, Vom Sinai zum Zion, 1974, S. 11ff; 130ff. und 180ff.
aufgrund der «Wort-Gottes-Theologie»); H. H. Schmid, Unterwegs zu einer neuen
Biblischen Theologie? (S. 7595) und H.-J. Kraus, Probleme und Perspektiven Biblischer
Theologie (S. 97-124). Das Ziel einer gesamtbiblischen Theologie ist gewiss wiinschenswert,
doch m.E. dusserst problematisch oder gar utopisch, und zwar aus folgenden Hauptgriinden:
Wenn «Theologie» im christlichen Sinn etwas mit Systematik zu tun hat, dann kann man
wohl trotz grossartiger Versuche mit unterschiedlichen Konzeptionen sagen, dass bis jetzt
keine « Theologie» des Alten bzw. des Neuen Testaments gelungen ist, was allerdings weitere
Bemiihungen nicht ausschliessen soll. Der Grund des nicht vollstindigen Gelingens liegt
weder am Autor noch an seiner Methode, sondern am gewachsenen Objekt, das sich nicht
auseinandernehmen und dann irgendwie systematisch darstellen ldsst. Als Beweis fiir diese
meine (systematische) Behauptung sei — wenigstens im Blick auf das Alte Testament —
darauf hingewiesen, dass dem Judentum nie eine systematische Darstellung seiner «Lehre»
gelungen ist. Wie sollte in Anbetracht dieses Tatbestandes eine «gesamtbiblische» Theologie
mdglich sein ? Ein weiteres Problem, das vor allem bei K. Haacker (S. 18f) und H.-J. Kraus (S.
119f, «die unfassbar schwere Frage des Judentums») zum Ausdruck kommt, ist durch die
Nach- und Wirkungsgeschichte des Alten Testaments im jiidischen Volk gegeben, das nicht
nur aufgrund neuerer kirchlicher Erklarungen, sondern schon aufgrund — vor allem — von
Rom 9-11 als nicht verworfen zu gelten hat. Selbst wenn man meint, «traditionsgeschicht-
lich» eine Kontinuitit zwischen Altem und Neuem Testament (iiber zwischentestamentliche
Literatur) feststellen zu konnen, ist doch nicht zu iibersehen, dass es eine (grossere)
Kontinuitit (ohne Ersetzung der Thora durch Christus, durch das Gesetz Christi, und/oder
durch den Geist) im Judentum gibt, die theologisch nicht unerheblich sein darf. Manche
Theologen — nicht die Verfasser dieses Sammelbandes (vgl. S. 83 , 119) — sehen bei
derartigen Feststellungen die Gefahr des «Judenzens», was grotesk ist in Anbetracht der
Tatsache, dass der «historische» Jesus, auch wenn man ihn nun nicht mehr nach dem Fleisch
kennt (2 Kor 5,16), ganz schon «juditzet» hat und somit «traditionsgeschichtlich» im
Rahmen des zeitgenossischen Judentums steht. Oder fiel er aus diesem Rahmen heraus?
Wodurch ? Wenn iiberhaupt, dann m.E. am ehesten durch das Kreuz. Insofern kann man mit
Stuhlmacher in der « Auferstehung» ein «Spitzenbekenntnis» sehen (S. 29; 38; aber auch S.
82). Bemerkenswert ist, dass einige Vertreter der Holokaust-Theologie die Auferstehung in
Frage stellen bzw. ablehnen, um christlichem «Triumphalismus» den Boden unter den
Fiissen wegzuziehen. Ein «Christentum» ohne Auferstehungsglauben ist m.E. ein Wider-
spruch in sich selbst und Kreuz und Auferstehung begriinden als partikular-erfiillte
Eschatologie auf Grund der noch ausstehenden universalen Eschatons alles andere als einen
christlichen « Triumphalismus». Allerdings bleibt zwischen Judentum und Christentum (aus
Juden und Heiden) ein Solidaritiit einschliessendes « Konkurrenz»-Verhiltnis bestehen, wenn

84



etwa folgende Aussagen Stuhlmachers zutreffen: «Wenn sich in Jesu Tod und Aufer-
weckung die Offenbarung der das mosaische Gesetz iiberholenden Gottesgerechtigkeit...
vollzieht, dann stehen sich fortan gegeniiber: Mose, Gesetz und Weisheit nach phari-
siiischem Verstand und Christus als Inbegriff der die Welt erneuernden Gottesgerechtigkeit»
(S. 44f.). «Nach R6m 11,25-31 wird die Geschichte erst dann zu ihrem Ende kommen, wenn
sich mit der Erscheinung des Christus-Messias vom Zion her das Israel einst zugesprochene
Treuewort Gottes iiber die Abgriinde aller Schuld des Volkes hinweg bestitigt und dem
Eigentumsvolk Gottes die eschatologische Moglichkeit einer letzten Hinkehr zu Jesus, dem
Erloser, eroffnet wird» (S. 47). Dies klingt «triumphalistisch», doch wenn nach Stuhlmacher
«Paulinische (Ethik>... Nachfolge Christi im Zeichen des (dem mosaischen Gesetz eschatolo-
gisch entsprechenden) Gesetzes Christi, und zwar in der Kraft des Geistes» (S. 47) ist, dann
erhebt sich die iiber die biblische Wissenschaft hinausgehende Frage nach der Verwirkli-
chung bzw. Nichtverwirklichung dieser Ethik, die die Holokaust-Theologie bewegt. Damit
komme ich trotz unterschiedlichen Ansatzes mit H. H. Schmid zu einer Infragestellung einer
eigenstidndigen, vielleicht sogar utopischen Biblischen Theologie (S. 94f.). Die von ihm
geforderte allgemeine «Fundamentaltheologie» konnte — wenn man die «Theologie des
Genitivs» um einen weiteren vermehren darf — nur eine biblisch begriindete, im Blick auf
das Judentum offene « Theologie der Armut» sein.
Herbert Schmid.

Claus Westermann, THEOLOGIE DES ALTEN TESTAMENTS IN GRUNDZUGEN.
Grundrisse zum Alten Testament. Das Alte Testament Deutsch, Erginzungsreihe
Band 6, Verlag Vandenhoeck und Ruprecht Gottingen 1978, 222 Seiten, DM 22,—
(Subskriptionspreis 19,80).

Erscheint eine neue «Theologie des Alten Testaments», so interessieren zunéchst
weitgehend Aufgabenstellung («Ziel») und Aufriss. Nach W. besteht die Aufgabe, «zusam-
menzufassen und zusammenzusehen, was das Alte Testament als ganzes, in allen seinen
Teilen von Gott sagt», wobei das AT nicht eine gedankliche, sondern eine Geschehens-
Struktur hat (S. 5). «Der Aufbau der alttestamentlichen Theologie enthilt damit einen
Systematischen und einen geschichtlichen Aspekt» (S. 7). Das Inhaltsverzeichnis ldsst beide
Aspekte erkennen:

Teil I: Was sagt das Alte Testament von Gott (Geschichte, Wort Gottes, Antwort des
Menschen, «Das Einssein Gottes als Ermoglichung des Zusammenhangs»; S. 5-27). Teil I1:
Der rettende Gott und die Geschichte (Bedeutung des rettenden Wirkens, Vorgang der
Rettung, Element des Rettungsvorganges; S. 28-71). Teil II1: Der segnende Gott und die
Schépfung (A. Schopfer und Schopfung; Erschaffung der Welt, des Menschen; B. Der
Segen; Segnen und Retten, Geschichte des Segens; C. Schopfung und Segen in der Reli-
gionsgeschichte; S. S. 72-101). Teil IV Gottes Gericht und Gottes Erbarmen (A. Siinde und
Gericht, Gerichtsprophetie ; B. Gottes Erbarmen mit einzelnen, mit seinem Volk, die Heils-
prophetie ; C. Gottes Gericht und Erbarmen am Ende : die Apokalyptik ; S. 102-133). Teil V :
Die Antwort (A. Die Antwort im Reden; Gottes Lob, Klage; B. Die Antwort im Handeln,
Gebot und Gesetz, Gottesdienst; C. Die Antwort des Nachdenkens oder der Reflexion;
Andacht, theologische Geschichtsdeutung, Jahwist, deuteronomistisches Geschichtswerk,
Priesterschrift; S. 134-191). Teil VI: Das Alte Testament und Christus (Geschichtsbiicher
und Christus, proph. Verkiindigung und Christus, Christus und die Antwort des Gottes-
volkes. Zur Frage einer biblischen Theologie; S. 192-205). Verzeichnisse (Abkiirzungen,
Literatur) und Register (Sach- und Bibelstellen) schliessen das Werk ab.

Bevor auf einige Einzelheiten und die hermeneutische Frage eingegangen wird, soll

85



anhand des Bibelstellenregisters (S. 217ff.) die Frage beantwortet werden, ob das AT «als
ganzes» beriicksichtigt wurde. Es fehlen die Biicher Ruth, Esther, Hoheslied, wenig beriick-
sichtigt werden 1-2 Chron, Esra und Nehemia (S. 219 miisste es «Neh 9,30» heissen),
Prediger, Daniel, Maleachi. Kommt damit Wesentliches zu kurz ? Ruth koénnte als Fiihrungs-
geschichte mit der Novelle von Joseph und seinen Briidern erwéhnt (S. 106), das Hohelied in
der «Schopfung» untergebracht werden. Die — fast mochte man sagen: aktuelle —
Problematik des Predigers gehort in den Zusammenhang der Weisheit, die eine Heraus-
forderung fiir «Israel» bedeutete und schliesslich mit der Thora identifiziert wurde (Sir 24).
Nach Est 3,8 unterscheidet sich die Judenheit im persischen Grossreich von allen anderen
Volkern dadurch, dass ihr Gesetz (dat) anders ist, sie nicht nach des Konigs Gesetzen handelt
und deswegen nicht geduldet werden darf (vgl. Dan 1ff.). M. E. sollten nicht nur um des
Neuen Testaments und damit einer «biblischen Theologie», sondern auch um der jiidischen
Nachgeschichte des Alten Testaments willen « Gebot und Gesetz» (vgl. S. 164ff.) als gottliche
Weisung (vgl. die Thora als gottliches und konigliches Gesetz in Esra 7) umfassend zur
Sprache kommen, was eine stirkere Beriicksichtigung von Esra und Nehemia einschliesst.
Jerusalem und Juda (Benjamin) verstanden sich als Reprisentation Gesamtisraels (1-2
Chron); Gott setzte den Davidsohn in sein Haus und seine Konigsherrschaft ein (1 Chron
17,14). Spielen diese in 1-2 Chron enthaltenen Vorstellungen nicht direkt oder indirekt eine
wichtige Rolle im NT ? Geht man von der alttestamentlichen Wirkungsgeschichte im NT aus
— «Wirkungsgeschichte» scheint mir iiberhaupt ein elementares heuristisches Prinzip zu
sein! —, so miissten der «Menschensohn» (Dan 7,13f.), der wiederkommende Elia (Mal
3,1.23), auch der «zukiinftige » Prophet (Dtn 18,15ff.) erwdhnt werden.

Im Bewusstsein, dass es relativ leicht ist, Kritik zu iiben, seien noch folgende Einzel-
bemerkungen erlaubt: M. E. ist in Gen 1,27 zu iibersetzen: «als sein Bild, als Bild Gottes»
(bet essentiae; S. 8.83). Die wortliche Wiedergabe des Schma ist «Jahwe, unser Gott, Jahwe,
einer» (Dtn 6,4); mit Hilfszeitwort lautet die Aussage: «Jahwe ist unser Gott, Jahwe ist
einer»; (vgl. das «Hilfszeitwort» jhjh in der eschatologischen Aufnahme in Sach 14,9; S.
25f.). Die «Stiftshiitte », deren Urbild im Himmel ist (Ex 25), ist wohl nicht nur «Modell des
Tempels» (S. 45), sondern enthilt auch Kritik am Tempel; im zweiten Tempel gab es keine
Lade. Dass die «messianischen Weissagungen» samt und sonders nach 587 entstanden seien
(S. 55; 96), ist mir fraglich. Eine Messiaserwartung in der Konigszeit enthielte zugleich eine
Kritik am gegenwirtigen Konig (vgl. Jer 23,5f.). IV Esra 7,118 (Adams Fall kam nicht nur auf
ihn, sondern auf alle seine Nachkommen) ist nicht Ausserung einer allgemeinen «jiidischen
Lehre» (S. 81). Die Vorstellung von der von Gott gezeugten, nicht geschaffenen Weisheit
(Prov 8,22ff.), wirkte sich im jiidischen und christlichen Bereich aus (zu S. 85f.). Wenn im NT
das «Heil die Erlosung von Siinde und Tod durch Christus» ist, im AT hingegen «politische
Befreiung, Gabe des Landes, Sicherheit und Nahrung in diesem Land» — Westermann
empfindet diese Verallgemeinerungen selbst als Vergroberungen (S. 193f.) —, so darf nicht
tibersehen werden, dass es in beiden Testamenten um die Gemeinschaft mit Gott geht, zumal
der Christ im praktischen Leben, in Siinde und Tod steht. Symptomatisch kommt die
hermeneutische Frage nach dem christlichen Verstindnis des Alten Testaments in dem Lk
4,16-21 voraussetzenden Satz S. 15 zum Ausdruck : «In dem abschliessenden Satz: (Heute ist
diese Schrift erfiillt vor euren Ohren» wird die Verheissung Jes. 61,1f. als im Wirken Jesu in
seiner ganzen Fiille als erfiillt erklirt, in einer Erfiilllungsgeschichte, die mit seinem Kommen
angebrochen ist.» Ist die Erfiillung in der ganzen Fiille erfiillt — gefiillter kann man sich
eigentlich nicht mehr ausdriicken —, oder ist die Erfiillung angebrochen ? Westermann neigt
selbst dem Zweiten zu, sonst hiitte er es nicht gesagt. Schliesst dies aber im Hinblick auf eine
gesamtbiblische Theologie nicht das Thema von Rém 9-11 ein (S. 201 sind diese Kapitel
tibersprungen!) ? Mit anderen Worten : Eine biblische Theologie, die sich nur mit dem Alten
und Neuen Testament, mit «altem» und «neuen Gottesvolk» befasst und unrealistisch —

86



schon im biblischen Sinn! — die Existenz des «alten» Gottesvolkes ausklammert, ist ein frag-
wiirdiges, wenn nicht sogar geféihrliches Unterfangen, gerade im beginnenden 6kumenischen
Zeitalter. Das Alte Testament weist nicht nur auf die «Mitte der Zeit» hin, sondern auch auf
deren Ende, wie das Neue Testament (S. 204). Eine «biblische Theologie» unter explizitem
oder implizitem Einschluss Israels in Vergangenheit und Gegenwart sollte gerade dann
versucht werden, wenn W.s Satz S. 204 praktisch gilt : « Von Christus her ist zugleich ein Nein
gesprochen zu dem, was durch das Werk Gottes in Christus abgetan und nun zu Ende ist : der
Verbindung der Rettung Gottes mit der Macht, die auch Macht zur Vernichtung ist, und der
Verbindung der Rettung des Einzelnen mit der gegen die Frevler gerichteten Bitte, die auf
die Vernichtung der Frevler zielte.» Zum Schluss noch folgendes: Eine «Theologie» des
Alten oder des Neuen Testaments, oder gar eine gesamtbiblische Theologie (mit Einschluss
Israels) wird m.E. immer ein Versuch bleiben. W.s Werk ist ein Versuch, dessen Lektiire
lohnt. Meine Kritik moge als Gesprichsbeitrag um der Sache willen verstanden werden.

Herbert Schmid.

Frank Criisemann, DER WIDERSTAND GEGEN DAS KONIGTUM. Die antikoniglichen
Texte des Alten Testaments und der Kampf gegen den friihen israelitischen Staat.
WMANT 49. Neukirchener Verlag 1978, VII und 257 Seiten, DM 45,— (Subskription
DM 40,50).

Aus dem Vorwort geht u.a. hervor, dass dem Buch eine fiir den Druck iiberarbeitete
Habilitationsschrift (Heidelberg 1975) zugrundeliegt und die Arbeiten von H. H. Schmid
(Spitdatierung des Jahwisten) und R. Rendtorff (Ablehnung des Jahwisten und der
Urkundenhypothese iiberhaupt) nicht mehr beriicksichtigt werden konnten (S. V-VI). Nach
der Einleitung(S. 1-17),in der der Vf.das Problem der antikoniglichen Texte herausstellt und
forschungsgeschichtlich bei Wellhausen und Budde deren royalistische Haltung als herme-
neutischen Schliissel ihrer Beurteilungen des Konigtums in Israel erweist, geht C. auf die
literarische Uberlieferung der antikdniglichen Texte (Ri 8f; Jothamfabel; Gideonspruch; 1
Sam 8-12; 8,11-17; 8,7 und 12,12) ein (S. 19-84). Sowohl bei diesem Abschnitt wie auch bei
den folgenden kénnen die Ergebnisse diffiziler Untersuchungen nicht referiert werden. Nur
einiges sei herausgegriffen: C. meint, dass die Jothamfabel (Ri 9,8ff.) das K&nigtum
iberhaupt ablehne. « Das Konigtum ist unproduktiv, bringt keine Frucht und kann auch die
Schutzfunktion, die es sich anmasst, nicht ausfiillen» (S. 29). Da aber die Biume, die einen
Konig salben wollen, nicht kritisiert werden, ist m.E. (ich war schon vor 1945 alles andere als
autorititsgliubig) die Moral von der Geschichte die, dass sich prinzipiell hinter jedem
Herrscher ein potenzieller Dornstrauch verbirgt. Faktisch wird die Fabel, je nach «Sitz im
Leben», verschieden verstanden. Vielleicht gehort dies auch zu ihrem Lehrziel? Der
Gideonspruch ist geprégt von der Vorstellung der absoluten Alleinherrschaft Gottes, wie sie
vor allem in exilisch-nachexilischer Zeit zum Ausdruck kommt (vgl. Jes 40,10; Ps 103,19; 1
Chron 29,12 u.6.). Es ist mir daher fraglich, ob Ri 8,22f. der salomonischen Zeit zugewiesen
werden kann (S. 52). Hingegen wiirde ich — trotz der gewichtigen Bedenken C.s die bne
belijaal in 1 Sam 10,27a und 11,12f als Triger einer konigskritischen Einstellung eher der Zeit
Sauls als einer spiteren Redaktionsschicht zuweisen (S. 55ff.). Bei der Frage nach dem
«historischen Ort» der Konigskritik (S. 85-127) geht C. zunichst auf Hoseas prinzipielle
Konigskritik ein, wobei allerdings zu beachten ist, dass in Hos 8,4 die Einsetzung von
Konigen ohne Gott und in 7,3 die Salbung (textus emendatus!) in Bosheit verurteilt werden.
Es wire allerdings zu anachronistisch, wollte man daraus schliessen, dass es schon damals
eine religionslose « Demokratie» gegeben habe. In Absaloms Aufstand sieht C. den Versuch
einer Reform des Konigtums (S. 94ff.), in Schebas Abfall den Versuch der Riickkehr zu

87



vorstaatlichen Verhiltnissen (S. 104ff.). Im Abfall des Nordens zeige sich die Konsequenz des
Widerstandes (S. 111ff.). M. E. spielen beim Abfall des Nordreiches auch antidavidische und
«antizionistische » Einstellungen bei Betonung der Israel-Jakob-(auch Isaak-?) und Exodus-
und Aaron-Uberlieferung eine Rolle. Im Widerstand gegen das frithe Konigtum sieht C. den
Ort der konigsfeindlichen Texte ; die Frage ist, ob es sich um den Ort der Texte oder der
Traditionen handelt (S. 122ff.). Unter der Uberschrift «Gegenposition und Anfinge der
Vermittlung» handelt der V{. iiber «die Aufstiegsgeschichte — Legitimierung der davidischen
Herrschaft» (S. 128ff.), iiber «Die Josephsgeschichte — Legitimierung beamtenmaéssiger
Herrschaft und koniglicher Steuerpolitik » (S. 143ff.), iiber «Richter 17-21 — Vorstaatlichkeit
als Anarchie» (S. 155ff.), iiber «Der Jahwist — die landjudédische Vermittlungsposition» (S.
167ff.) und iiber «Die Thronfolgegeschichte — hofisch-weisheitliche Konigskritik » (S. 180-
193). Mir ist fraglich, ob die « Aufstiegsgeschichte» iiberhaupt eine « Geschichte» ist und vor
allem, ob die Josephsnovelle die angegebene Tendenz hat. Einmal ganz abgesehen vom
Problem des «Jahwisten» (Rendtorff!), spielt der in Jerusalem wohnende, landbesitzende am-
haaretz als Triger landlicher Traditionen (Vitertraditionen!) eine prokonigliche Rolle
(Tréager messianischer Erwartungen ?); diese steht in einem sich dndernden Verhiiltnis zum
Priester — und Levitentum und zu den Hofbeamten, das oft schwer zu ermitteln ist. Im
letzten Abschnitt « Der soziale Vorgang» (S. 194-222) bringt der Verf. seine Ergebnisse, die er
nicht von vorneherein auf Grund irgendeines soziologischen Schemas gewonnen hat (siehe S.
200, Fussnote 33), mit der Vorstellung von der «segmentdren Gesellschaft», wie sie
besonders von Chr. Sigrist (Regulierte Anarchie..., Olten-Freiburg i.Br. 1967) dargestellt
wird, in positive Beziehung. Ich wiirde hier nicht gleich den Versuch wittern, Theologie
durch Soziologie ersetzen oder erkliren zu wollen, auch wenn es das heute als Mode-
erscheinung gibt. Die soziologische Fragestellung ist, wie die schon lange geiibte historische,
sozusagen ein Postulat der Bibelwissenschaft. Es fragt sich nur, ob theologische Momente
entsprechend soziologisch beriicksichtigt werden. Tatsichlich stellte das vorstaatliche
«Israel» eine «akephale» Gesellschaft dar; ob die Bezeichnung «segmentir» gliicklich ist,
muss man Fachleuten fiir Geometrie und Soziologie iiberlassen. Wenn ich recht sehe, stellten
die Vatersippen, vor allem im Bereich des spiteren Nordreiches, eine «dimorphic society »
(Rowton) in einem meist schiedlich-friedlichen Verhiltnis zu den kanaaniischen Stadt-
staaten dar. Nur fiir die Mose-Josua-Gruppe trifft im grossen und ganzen der Ubergang von
einer nomadisch-halbnomadischen Existenzweise zur weitgehenden Sesshaftigkeit zu. Im
Gegensatz zu den Viitersippen (Gen 34 ist alles andere als ein «heiliger Krieg») waren Josua,
die Richter, Saul und David Minner des «Jahwekrieges», dem ein charismatisches Fiihrer-
prinzip eigen ist (Mose ?). Dieses Prinzip ist ambivalent: in Zeiten der Bedringnis braucht
man einen «Retter», sonst hochstens einen «kleinen Richter». Durch die Symbiose mit den
Viitersippen in einer grosseren «dimorphic society», durch die Uberwindung von Feinden
und durch die Bedrédngnis durch Feinde kam es schliesslich zum Konigtum, aber auch zur
Ablehnung desselben, was mit der geschichtlichen Genese dieser «segmentiren Gesell-
schaft» zusammenhingt. Infolgedessen halte ich, in einem gewissen Gegensatz zu C., die
komplexe « Konigskritik » fiir eine Erscheinung, die nicht nur aus einer bestimmten soziolo-
gischen Konstellation, sondern — in erster Linie aufgrund schwer fassbarer Vorginge und
Traditionsbildungen, die zu einem «segmentiren» Zustand fiithrten, versuchsweise zu
erkliren ist. Criisemanns Arbeit wird durch Ubereinstimmung und Widerspruch die
Forschung anregen.
Herbert Schmid.

Fritz Maass, WAS IST CHRISTENTUM? Verlag J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) Tiibingen
1978. 148 S., kart. DM 19,80.

Dieses in verstindlicher Sprache geschriebene und doch tiefschiirfende Buch stellt

88



gleichsam ein Vermiichtnis des emeritierten Mainzer Alttestamentlers dar. Am Schluss der
Einfithrung (S. 5-11) schreibt der Vf.: «Je mehr wir uns von den hellenistisch beeinflussten
Dogmen der alten Kirche und der in ihrem Bann stehenden Theologie losen, desto deutlicher
wird die Verflochtenheit des Evangeliums mit der Botschaft des Alten Testaments. Im
erneuerten Christentum muss das israelische Gotteszeugnis und das ihm gemidsse Ver-
stindnis menschlicher Existenz wieder den ihm gebithrenden zentralen Platz bekommen.»
M. beantwortet in einer eigenstiindigen und liberalen Geisteshaltung die Frage des Buchtitels
in vier Abschnitten, auf die ein « Ausblick» (S. 133-148) folgt: 1. Israel (S. 12ff.); 2. Jesus (S.
42ff.); 3. Die Kirchen (S. 73ff.) und 4. Christentum heute (S. 92ff.). Im 1. Teil versteht Maass
den Prophetenkanon als die Mitte des Alten Testaments. Beherzigenswert fiir Bibelwissen-
schaftler und ermutigend fiir « Laien» ist das Wort : «Die form- und traditionsgeschichtliche
Methode tendiert dahin zu ignorieren, dass der israelische Verfasser des alttestamentlichen
Textes seine Worte so gedacht und gemeint hat, wie er sie sagte oder schrieb» (S. 22). Das
(alt-) israelische Menschenverstindnis fasst M. in vier Stichwortern zusammen: Abhiingig-
keit, Verantwortlichkeit, Schuldhaftigkeit und Geborgenheit (S. 24). Dieses Selbstverstind-
nis trifft nicht nur fiir das Alte Testament(S.24-37),sondern auch fir das Neue Testament(S.
59-72) und ein erneuertes Christentum heute zu (S. 96-132). Im alt- und neutestamentlichen
Messias — auch der stellvertretend leidende Gottesknecht von Jes 53 trigt « messianische
Ziigen — sieht M. die personhafte Zuspitzung israelischer Eschatologie (S. 40). Zur
«Erlésung durch Christus» schreibt er : «Erlgst und gerechtfertig sein heisst nichts andres, als
die Gewissheit der Liebe Gottes gewinnen, die auch Israel verkiindet hat» (S. 50). Jesus habe
das «Gesetz» nicht nur erfiillt, sondern auch korrigiert und normiert; die Korrektur des
Alten Testaments «zeigt sich vor allem in der Uberwindung des Hasses und der Abschaffung
des Opferapparates» (S. 57). Toleranz, Universalismus und Abschaffung der blutigen Opfer
sind im Alten Testament angelegt; Jesus hat auf sie zuriickgegriffen (S. 59). «Die neue
Auffassung des Gesetzes besteht darin, das dauernde Schuldigwerden zu erkennen... zum
Vaterunser gehort die Bitte um Vergebung der Schuld...» (S. 66). Im dritten Teil stellt M. vor
allem die Dogmenbildung in Frage. «Die Bibel bezeugt die Realitit Gottes, seines Messias’
und des Heiligen Geistes, aber sie kennt keinen Dreieinigkeitsglauben... sie spekuliert nicht
liber das Wie des Nebeneinanders der gottlichen und menschliche Natur in Christus... (S. 83).
Im vierten Teil plidiert M. fiir die Bibel als Grundlage in kritischer Sicht: «Eine
Entscheidung verlangen die Widerspriiche : die Anordnung iiber den Tempelkult mit dem
blutigen Tieropfer, in der Tora ausdriicklich als Gesetz Gottes proklamiert, sind von
Propheten, von Jesus und den Aposteln nicht als Willenserklirung Gottes anerkannt
worden; der Partikularismus und Blutdurst der Banngesetze, Volkerorakel und Rache-
psalmen ist im humanen alttestamentlichen Universalismus und im Neuen Testament
iberwunden» (S. 94).

Es versteht sich von selbst, dass sich der Verf. fiir « Enthellenisierung und Entdogmati-
sierung» (S. 95ff.) ausspricht. Im «Ausblick» geht es M. um ein «neues christliches
Bekennen» und um die «christliche Weltrevolution». Zu beiden Anliegen zwei Zitate : « Auf
Gott bezogene totale Abhingigkeit, Verantwortlichkeit, Schuldhaftigkeit und Gebor-
genheit... sind zwar irrational und nicht zwingend beweisbar, widersprechen aber keiner
Naturwissenschaft und bestehen vor jeder exakten Wissenschaft» (S. 139), und : «Da es heute
bereits offenkundig ist, dass der Mensch durch eine Anderung der Gesellschaftsstruktur
nicht verindert wird... bricht sich wieder die Erkenntnis Bahn, dass nur durch die
Erneuerung des individuellen Bewusstseins und Verhaltens Hilfe kommen kann» (S. 142).

Abschliessend noch folgendes: Der V{. iibt konstruktive Kritik und erwartet solche. Am
Ende des von «Israel» handelnden Abschnitts schreibt er: « Wer diesen jahrhundertelangen
Weg israelischer Erwartung und ihre Erfiillung im Messias Jesus aufmerksam verfolgt, dem

89



muss sich der Gedanke an die gottliche Regie der Geschichte aufdringen» (S. 41). Mit dem
Begriff der «Erfiillung» (S. 56 spricht M. von der letztgiiltigen Offenbarung des Gotteswillens
und der vollkommenen Reprisentation seiner Herrschaft durch Jesus) verbindet sich
entsprechend jahrhundertealter kirchlicher Tradition die Vorstellung von der Verwerfung
Israels, die zwar einen wirkungsvollen dunklen Hintergrund fiir die Entfaltung christlicher
Lehre bildet, aber weder mit der Botschaft von Rom 9-11 noch mit der Evidenz der
Geschichte iibereinstimmt. M. erkennt bestimmt (siche z.B. S. 107; 129f.) Abhingigkeit,
Verantwortlichkeit, Schuldhaftigkeit und Geborgenheit in der Geschichte der Judenheit post
Christum. M. E. hitte sein Anliegen — auch im Zusammenhang mit « Enthellenisierung » und
«Entdogmatisierung» — an Gewicht gewonnen, wenn der Abschnitt tiber Israel (S. 12-41)
anhand einiger Beispiele bis in die Gegenwart gereicht hitte, auch — oder gerade? — wenn
es um das Christentum geht. M. beklagt mit Recht die verbreitete Niveaulosigkeit und An-
spruchslosigkeit kirchlicher Arbeit. Wer mehr erwartet, dem sei die Anschaffung dieses

Buches empfohlen.
Herbert Schmid.

Ingeborg Kleiner, Dietmar Pohlmann, Wilfried Sobe, Martin Stupperich (Bearbeiter):
MODELL 4, JUDENTUM, in: Werte und Normen. Offenes Curriculum fiir Religions-
und Alternativunterricht, Verlag Vandenhoeck und Ruprecht in Gottingen und Ziirich,
1978, 94 Seiten, DM 9,80.

Die Bearbeiter, die im «Einfithrungssegment» ihren Standort, Konzeption und Inten-
tion, auch die Strukturierung ihres Kurses (als eines dreistiindigen Grundkurses oder eines
fiinfstiindigen Leistungskurses fiir die Klassen 11-13) usw. kundtun, handeln das Judentum in
4 «Segmenten» ab: 1. Judenfeindschaft und Antisemitismus; 2. Zionismus; 3. Selbstver-
stindnis und Gottesverstdndnis Israels und 4. Jidischer Glaube in Briduchen, Riten und
Symbolen. Bei jedem «Segment» geht es um Intentionen, Lernziele, Strukturskizze,
Materialien und eine Literaturliste. Den grossten Raum nehmen die «Materialien», also
Quellentexte ein. Aus Griinden der Platzersparnis sind allerdings Texte angegeben, die in
anderen Quellenheften zu finden sind. Vielleicht wiren sie besser um einer gewissen
Vollstiandigkeit willen abgedruckt worden. M. E. hiitte nicht nur zur Platzersparnis der
geistreiche Satz wegbleiben konnen: « Weil Geschichte eine Kategorie des Humanum ist,
sind Judenfeindschaft und Antisemitismus als geschichtliche Erscheinungen zu verstehen...»
(S. 9). Sieht man von derartigen inhumanen Modesitzen ab, die zum Gliick nicht sehr schid-
lich sind, muss man sagen, dass die Auswahl der Quellentexte sachgemiiss ist und nicht etwa
nur diese oder jene Sicht beleuchten will. Den «drei Stufen des israelischen (gemeint ist
wohl: «israelitischen») Credo», S. 60 und 62, liegen Dtn 6,20ff; 26,5 und Jos 24 zugrunde.
Wer sich mit Judentum auch nur etwas befasst, muss feststellen, dass der Ausdruck Credo
(«Glaubensbekenntnis») tiberhaupt nicht passt. Im ersten Fall wird eine Sohnesfrage nach
den Geboten katechismusartig beantwortet; im zweiten Fall rezitiert ein Bauer bei der
Darbringung der Erstlingsfiichte einen summarischen Geschichtsriickblick und im dritten
Fall spricht Gott — der ja kein «Bekenntniss» im christlichen Sinn abzulegen braucht —
durch Josua zu den Stimmen bzw. Altesten Israels. Was auch immer den jeweiligen Texten
formgeschichtlich zugrundeliegen mag (m.E. handelt es sich in jedem Fall um Zusammen-
fassungen), bezeichnend ist in dieser Art von christlicher Alttestamentlerei, dass Gebote,
Opfer, Verpflichtung («Bund»), die den «Sitz im Leben» der Texte markieren, ausge-
klammert werden. Dadurch wird aber ein Zugang zum jiidischen Verstindnis der gottge-
gebenen Thora verbaut. Kritisch wire noch zu bemerken, dass hebriische Worter in einem
Glossar erklirt werden sollten. Einige Schreibfehler fallen auf: Hillel (statt «Hille!» §. 39);
Erez Israel (statt « Evez Israel» S. 44). Ubrigens stammt das «neue Jerusalemer Programm»

90



des Zionismus nicht aus dem Jahre 1068, sondern 1958 (S. 44). Trotz einiger Méngel ist zu
wiinschen, dass dieses Heft in der Kolleg- oder Studienstufe gebraucht wird. Das Judentum
ist nicht nur aus aktuellen Anlidssen, sondern fundamental ein Thema des Religionsunter-
richts, auch Geschichtsunterrichts, der auf Quellen angewiesen ist, wie sie hier geboten
werden.

Herbert Schmid.

Krister Stendahl, DER JUDE PAULUS UND DIE HEIDEN. Aus dem Amerikanischen
von Ulrike Berger. Chr. Kaiser-Verlag, Miinchen 1978. 144 S. DM 12,50.

Die Kirchen der Reformation haben ein wertvolles Erbe erhalten, niamlich sich unmit-
telbar an der biblischen Botschaft zu orientieren. Das hat zur Konsequenz, immer neu auf
den Text zu horen. «Biblisch denken bedeutet, dass immer neue Ubersetzungsarbeit geleistet
werden muss... Aber wir miissen den Text {ibersetzen, nicht die Ubersetzung» (S. 96). Dabei
gilt es ernsthaft, nach der «urspriinglichen Intention» (S. 135) zu fragen, wenn man sich nicht
unbesehen auf mancherlei Abwege verirren will. Darum gilt es als entscheidende Regel, dass
man «entdecken will, was der Verfasser sagen wollte und nicht das, was wir heute damit
anfangen konnen... Suchet als erstes nach der urspriinglichen Bedeutung, und alles andere
wird euch zufallen» (S. 53).

Zu dieser sinnvollen Anweisung gesellt sich der beachtenswerte Hinweis, diese Schrift-
stiicke des Paulus als wirkliche Briefe an bestimmte Gemeinden in einer besonderen
Situation zu sehen und zu werten, und diesen Charakter nicht dadurch abzuschleifen, dass in
den jeweiligen Aussagen und Begriffen nur der Aufruf zu einer systematisierenden Lehre
gesehen wird. Der V{. bemerkt dazu zweierlei : « Wir miissen uns stets bewusst sein, dass die
verschiedenen Paulusbriefe unterschiedliche Situationen ansprechen, und dass deshalb seine
Sprache und Botschaft in verschiedenen Begriffe gefasst sind, oder vielleicht dieselben
Begriffe mit jeweils unterschiedlicher Bedeutung. Dies liegt nicht daran, dass seine Briefe
einige wenige Jahre voneinander geschieden sind, sondern dass sie wirklich pastorale Briefe
sind, die sich an ganz bestimmte Situationen wenden» (S. 68). Man bringt sich um den zutiefst
trostlichen Charakter dieser Briefe, wenn man bei der Ubersetzungsarbeit diese Konkretion
ausser acht ldsst und iiberspringt. Ein zweites : Die Lehre kann immer nur Hintergrund fiir
den besonderen Auftrag sein. Darum sollte es nicht passieren, dass «seine Lehre von dem
gelost wird, was er als seine Aufgabe, seine Mission und sein Ziel gesehen hatte, Apostel der
Heiden zu sein» (S. 15).

Diese Mission ist der Angelpunkt des Lebens, Denkens und Handelns des Apostels
Paulus. «Fiir die Heiden gibt es einen geraden, direkten Weg zu Christus, unabhingig von
dem Gesetz.» Darum : « Man muss nicht erst Jude sein, bevor man Christ wird» (S. 31). Bei
der Rechtfertigung aus Glauben geht es deshalb darum, «die Rechte der heidnischen
Konvertiten sicherzustellen, ganz und wahrhaft die Erben der Verheissungen Gottes an
Israel zu sein» (S. 11).

Innerhalb der Gemeinde — auch im Verhiltnis von Juden- und Heidenchristen zuein-
ander — bedeutet dies, dass alle Regungen und Ausserungen der Gemeinde durch die Liebe
geschehen und iiberwacht werden miissen: «Jede christliche Handlung... ohne agapé kann
fiir das Wohl der Kirche schédlich, gefihrlich oder bedrohlich sein» (S. 79). Dabei ist die
Liebe nicht ein Verhalten, in das man sich hineinsteigern kénnte. « Wahre Liebe verlangt,
dass weder der Geber noch der Empfinger sich des Gebens und des Empfangens bewusst
sind» (S. 77). Erst damit schwindet der heimlich demiitigende — und darum oft so
abstossende — Charakter der manchmal so betonten und eifrig betriebenen Hilfsbereit-

91



schaft. Von einer tiefen Einsicht in diesen Sachverhalt zeugt jenes Wort von Vinzenz von
Paul, der auf seinem Sterbebett zu einer Schwester sagte, nachdem er den in den Slums von
Paris lebenden Menschen im 17. Jahrhundert entscheidende Hilfe hatte angedeihen lassen :
« Wir miissen diese Menschen sehr lieben, damit sie uns vergeben kdnnen, dass wir ithnen
geholfen haben» (S. 77).

Diese Liebe ist letzlich auch die allein wirksame Sperre gegen «jede Art von
Uberlegenheitsgefiihl... gegeniiber den Juden und dem Judentum» (S. 143), wie es im Verlauf
der Kirchengeschichte in so schrecklicher Weise Gestalt gewonnen hat. Diese anhand von
griindlicher Kenntnis des Textes, der Situation und der Umwelt vorgenommene. «Entdog-
matisierung» im Verhiltnis der Kirche zum jiidischen Volk ist ein wichtiger Schritt auf dem
Weg der Begegnung und des Dialogs. Man kann nur hoffen, dass durch die Lektiire dieses
reichhaltigen und anregenden Buches wichtige Impulse vermittelt und auch in den
Gemeindealltag weitergegeben werden.

Rudolf Pfisterer.

Peter von der Osten-Sacken und Martin Stéhr, WEGWEISUNG. JUDISCHE UND
CHRISTLICHE BIBELARBEITEN UND VORTRAGE. 17. Deutscher Ev. Kirchentag
Berlin 1977, Veroffentlichungen aus dem Institut Kirche und Judentum bei der Kirch-
lichen Hochschule Berlin, Berlin 1978, 98 Seiten.

Das Heft enthélt nach einem Vorwort von D. Goldschmidt jiidisch-christliche Bibel-
arbeiten iiber 1. Kor 12,12-27 (Edna Brocke und Gerhard Bauer), 1. Kor 13 (Pnina Navé-
Levinson und Friedrich-Wilhelm Marquardt) und iiber das Hohelied Salomos (Helmut
Gollwitzer und Pinchas Lapide), nebst den Beitriigen einer Podiumsdiskussion iiber die
letztgenannte Arbeit. Unter dem Leitthema: <Adolf Stoecker und der kirchliche Antisemi-
tismus, steht Eberhard Bethges Vortrag «Judenhass und Sozialistenfeindschaft — eine
christlich-deutsche Tradition?»; unter dem Leitthema: «Einer trage des andern Last, so
werdet ihr die Thora Christi erfiillen» handelt Peter von der Osten-Sacken iiber « Paulus und
das Gesetz» und Ernst Ludwig Ehrlich « Uber die Thora»; unter dem Leitthema : <Wann wird
das christlich-jiidische Verhiltnis endlich normal ?> gehen Rolf Rendtorff und Nathan Peter
Levinson auf die EKD-Studie « Christen und Juden» von 1975 ein. Helene Jacobs bietet Texte
zu « Paulus und die Rabbinen» und Ulrike Berger Notizen « Am Rande des Kirchentags». Das
Heft hat dokumentarischen Wert und seine Lektiire trigt zur Normalisierung des christlich-

jidischen Verhiltnisses bei.
Herbert Schmid.

Peter von der Osten-Sacken, TOLERANZ HEUTE. 250 JAHRE NACH MENDELSSOHN
UND LESSING. Veroffentlichungen aus dem Institut Kirche und Judentum bei der
Kirchlichen Hochschule Berlin, Berlin 1979, 170 Seiten.

Die Beitrige dieses Heftes wurden anlisslich des 250. Geburtstages von Lessing (geb. 22.
Januar 1729) und Moses Mendelssohns (geb. 6. September 1729) im Jahre 1979 herausge-
geben bzw. abgedruckt. Autoren sind Jacob Katz (iiber Aufkldrung und Toleranz und die
politische Anwendung derselben), Ursula Bohn (iiber Mendelssohn und die Toleranz), Ernst
Simon (iiber Lessing und die jiidische Geschichte), Muhammad S. Abdullah (iiber die
Ringparabel), Pnina Nave-Levinson (Versuch zur Ringparabel), Martin Stohr (Lessing,
Nathan und wir), Annemarie und Reinhold Mayer (zum Toleranzproblem bei Franz
Rosenzweig), Friedrich Diirrenmatt (Rede iiber die Priambel der Satzung des Deutschen
Koordinierungsrates der Gesellschaften fiir Christlich-Jidische Zusammenarbeit), R. J. Zwi

92



Werblowski (iiber Engagement und Gleichgiiltigkeit. Erwiigungen iiber Expansionismus,
Exklusivitdt und Koexistenz), Nathan Peter Levinson (iiber den Toleranzgedanken im
Judentum), Ulrich Mann (iiber Christentum und Toleranz), Sir Richard Livingston (iiber
Toleranz in Theorie und Praxis), Uriel Tal (iiber Mythos und Solidaritiéit im zionistischen
Denken und Wirken von Martin Buber), Shemarjahu Talmon (iiber Utopie und Wirklichkeit
im Denken Martin Bubers), Klaus-Peter Lehmann (Theologische Uberlegungen zur gemein-
samen Wurzel von Antisemitismus und Antisozialismus), Rita Thalmann (iiber Essentials
einer Lehrer- und Schiilerausbildung iiber den Nationalsozialismus), Helmut Ruppel (iiber
Janusz Korczak) und Peter von der Osten-Sacken (iiber Folgerungen aus der Geschichte von
Juden und Christen in Deutschland). Es ist in der gebotenen Kiirze nicht moglich, die
diversen Beitriige kritisch zu wiirdigen. Bei der Lektiire wére es sicherlich gut, mit den
umfassenderen (religionswissenschaftlichen) Aufsitzen von Werblowski und Mann zu
beginnen. Didaktisch besonders beachtenswert sind die Ausfithrungen von Thalmann;
interessant ist auch die « Nachtrigliche Vorbemerkung» von Diirrenmatt (S. 571.).

Herbert Schmid.

Rudolf von Thadden (Hg.), DIE KRISE DES LIBERALISMUS ZWISCHEN DEN WELT-
KRIEGEN. Vandenhoeck und Ruprecht Géttingen 1978, 277 Seiten.

Der Herausgeber schreibt im Vorwort: ««Die Krise des Liberalismus zwischen den
Weltkriegen»> ist nicht zufillig die Thematik eines deutsch-israelischen Fachgesprichs
geworden, das seinen Niederschlag in den vorliegenden Beitridgen gefunden hat. Sie beriihrt
eine zentrale Frage der heutigen Diskussion in fast allen geistes- und sozialwissenschaftlichen
Disziplinen, sie rithrt aber auch an einen Nerv der geistigen und politischen Existenz der
beiden Linder, denen die Partner dieses Gesprichs angehdren». Der Band enthilt folgende
Referate, die wihrend eines Symposions der Universititen Jerusalem und Géttingen 1976 in
Gottingen gehalten wurden: S. N. Eisenstadt, Europiische Tradition und die Krise des euro-
pdischen Liberalismus; M. Seliger, Authentischer Liberalismus...; R. v. Thadden, Das
liberale Defizit in den Traditionen des deutschen Konservatismus und Nationalismus; Y.
Arieli, Deutsche Geschichtsschreibung und die liberale Tradition; R. Vierhaus, Die
Ideologie eines eigenen deutschen Weges der politischen und sozialen Entwicklung; W.
Jochmann, Der deutsche Liberalismus und seine Herausforderung durch den National-
sozialismus; H.-P. Bahrdt, Wiinsche, Befiirchtungen, Prognosen, Ausserungen Theodor
Geigers am Ende der Weimarer Zeit ; H.-G. Geyer, Die dialektische Theologie und die Krise
des Liberalismus; N. Rotenstreich, Die Verschiedenheit der Religionen. Judéntum und
Christentum in den Systemen Kants, Cohens und Rosenzweigs; G. Patzig, «Furchtbare
Abstraktionen». Zur irrationalistischen Philosophie im Deutschland der 20er Jahre; E.
Simon, Die Krise des Liberalismus bei Heinrich und Thomas Mann, Musil, Wassermann und
Schnitzler; S. Ertel, Liberale und autoritire Denkstile. Ein sprachstatistisch-psychologischer
Ansatz und G. Scholem, Zur sozialen Psychologie der Juden in Deutschland 1900-1930.
Wenn sich auch diese Beitrige auf die Zeit zwischen den beiden Weltkriegen beziehen, so
sind sie m.E. dennoch «aktuell», denn ein Nachlassen des Liberalismus ist doch auch im
heutigen Deutschland zu spiiren! ? Der Sammelband verdient ernste Beachtung.

Herbert Schmid.

95



Charles Munier, EGLISE DANS L'EMPIRE ROMAIN (Ile-1lle s.). Ille partie: Eglise
et Cité. Editions Cujas, Paris 1979. 307 S.

Le présent volume est la 2e partie du tome 111 de I'Histoire du droit et des institutions de
l'’Eglise en Occident. 1l est divisé en deux livres: | - Le chrétien dans la société romaine et 11 -
Attitude du pouvoir civil. Le livre 1 contient les chapitres suivants: 1. Le chrétien et la vie
familiale; 11. Le chrétien et la vie sociale; 111. Le chrétien et la civilisation profane; 1V.
Chrétiens et Juifs. Le livre 11 comporte les chapitres que voici: [. Les chrétiens et le pouvoir
séculier; 1. Lattitude du pouvoir civil. Chaque chapitre est subdivisé en de nombreux
paragraphes consacrés aux différentes questions de détail.

Il y a lieu de souligner que l'auteur, en étudiant I'évolution de la vie et des coutumes
chrétiennes, est toujours soucieux de mettre en relief I'influence et la part des coutumes
juives, comme par ex. pour le mariage (p. 18s. et 31s.), les relations entre époux (p. 63), les
relations entre parents et enfants (p. 67; 69); etc.

Le chapitre IV du livre ler, consacré d’office aux relations entre chrétiens et juifs (p. 145-
168), comporte une bonne bibliographie. Parmi les livres utilisés par l'auteur, le traité
magistral de Marcel Simon, Verus Israel (Etude sur les relations entre chrétiens et juifs dans
I'Empire romain, 135-425. Paris, 2e édit., 1964), occupe une place de choix et est amplement
cité.

Lauteur fait d’abord remarquer qu'au début du lle siécle, la séparation des deux
communautés, chrétienne et juive, est un fait accompli qui, de toute évidence, constitue un
stimulant pour la confrontation doctrinale. Puis il passe en revue le processus méme de
séparation, aborde, par rapport aux judéo-chrétiens, la question des meshtimadim (apostats),
minim (hérétiques) et posh el Yisraél («mauvais juifs» ; sans le complément « Yisraély, il faut
dire «les poshim» et non «les posché», comme le fait M.) dans la tradition juive, pour passer
ensuite au probléme des relations entre juifs et pagano-chrétiens. C’est dans ce contexte que
se pose de toute évidence le probleme du prosélytisme juif, de la mission chrétienne et d'une
certaine situation d'émulation que cela crée entre les deux communautés. Un paragraphe
particulier est consacré a la controverse entre juifs et chrétiens, aux conditions du dialogue,
aux thémes de la controverse et aux théses patristiques du «nouvel Israél» et du «véritable
Israél».

Voici comment l'auteur décrit la réaction juive aux théses formulées par les auteurs
chrétiens (p. 168):

Aux argumentations successives des Apologistes et des Peres protocatholiques,
les rabbins opposent la vocation éternelle d'Israél, 'amour de prédilection que I'Eternel

n'a cessé de témoigner a son peuple. La destruction de Jérusalem et la dispersion de la

nation juive ne sont pas la sanction qui frappe le peuple «déicide », mais la juste punition

de ses manquements a la Loi. En admettant méme que les péchés d’Israél aient pu
rompre |'Alliance, ce ne saurait &étre de maniére définitive, car I'Eternel... a toujours
accordé son pardon au peuple qu'il s’est choisi...

Inlassablement, le pharisaisme rabbinique a relevé les courages, entretenu I'espoir,

rappelé les hauts faits du passé, les innombrables marques d’amour dont I'Eternel a

gratifi¢ son peuple. «Comme I'olivier qui ne perd jamais son feuillage verdoyant, Isragl

n'aura jamais de fin, ni dans ce monde, ni dans 'autre» (B*Menahot 53b).

A la fin du volume figure un index des citations de I'Ecriture Sainte, des documents juifs,
des traités patristiques, des auteurs profanes de I'antiquité, du droit romain et du Décret de

Gratien.
K. H.

Gotthold Miiller (Hrsg.), ISRAEL HAT DENNOCH GOTT ZUM TROST. Festschrift fiir
Schalom Ben-Chorin. Paulinus-Verlag, Trier 1978. 205 S., 9 Photos. DM 39.80.

94



Der vorliegende Sammelband wurde anlisslich des 65. Geburtstags von Schalom Ben-
Chorin, am 20. Juli 1978, herausgegeben.

Schalom Ben-Chorin, der aus Miinchen stammende und in Israel lebende jiidische
Theologe und Publizist, hat durch seine Veroffentlichungen, seine Gastvorlesungen an
deutschen Universititen und seine Vortragstitigkeit sehr viel dazu beigetragen, einem
interessierten nicht jiidischen Publikum eine bessere Kenntnis judischen Wissens und
judischer Religion zu vermitteln.

Der Band ist nach Themen gegliedert : «Jiidische Bibel», « Christliche Bibel», «Jiidisches
Erbe im Christentum», «Jidische Geistesgeschichte» und «Jiidisch-christlicher Dialog».
Besonders hervorgehoben zu werden verdienen die Beitriige von F. Mussner, Die Beschriin-
kung auf einen einzigen Lehrer (dass die hebriische Wiedergabe der Rischonim und
Acharonim missgliickt ist, ist ein blosser Schonheitsfehler): W. Grimm, Das Opfer eines
Menschen; M. Stohr, Eine biblische Meditation - nicht nur zu Ex. 30 und S. Talmon,
Kritische Anfrage der jiidischen Theologie an das europdische Christentum.

Eine Kurz-Biographie und eine vollstindige Bibliographie von Schalom Ben-Chorin
beschliessen den Band.

K. H.

Axel Huettner, DIE JUDISCHE GEMEINDE VON KIRCHEN (EFRINGEN-KIRCHEN,
KREIS LORRACH) 1736-1940. 2. verbesserte Auflage, erschienen im Selbstverlag des
Verfassers, Hornrain 11, D - 7889 Grenzach (1978). 380 S., 40 Abbildungen, 10 Pline
und Skizzen, Verzeichnisse und Anhiinge. DM 23, —.

Juden sind im Gebiet des heutigen Baden urkundlich erstmals im frithen 13. Jhd.
erwihnt. Sie teilten im Jahrhundert darauf das Schicksal der jiidischen Gemeinden des
Oberrheins, die im Gefolge der Pestepidemie apokalyptischen Ausmasses verfolgt und
vernichtet wurden. Mit Antisemitismus im heutigen Verstindnis hatten diese Geschehnisse,
wie der Verf. richtig betont, nichts zu tun.

Die Geschichte der kleinen jiidischen Gemeinde Kirchen wird in diesem Buch in jene
der Juden Badens eingebettet. Sie erstreckt sich iiber einen Zeitraum von mehr als 2 Jhd.en
und beginnt mit der Ausweisung jiidischer Familien aus dem schweizerischen Dornach am
9.1.1736. Die Biirgerschaft Kirchens verhielt sich den Neuzuziigern gegeniiber erst ab-
lehnend, keineswegs aus religisen oder ideologischen Motiven, sondern einfach wegen der
niedrigen sozialen Stellung der Zuwanderer. Diese konnten sich dennoch zu einer jiidischen
Gemeinde konsolidieren, die nach 1789 wenigstens iiber einen synagogenihnlichen Betraum
verfiigte. Bereits 1831, also bemerkenswert friih, wurde in Kirchen die bis 1938 bestehende
Synagoge gebaut. In diese Zeit fillt auch der einzigartig dastehende und erfolgreiche
Vorstoss des Oberamtmanns J. G. Schlosser aus Emmendingen, Goethes Schwagers, die
Ausbildung der jiidischen Kinder und die «deutsche Lese- und Schreibschule» zu fordern.
Grosse Fortschritte brachte fiir die osterreichischen Gebiete Badens das Toleranzedikt
Josephs I1., dessen Bestimmungen durch den Markgrafen Karl Friedrich in seinen Gebieten
sogleich iibernommen wurden. Von grossem Interesse ist das ebenfalls ausfithrlich belegte
Kapitel iiber die Zeit des Aufstiegs (1803-1864). So sehr auch in Baden allen einschligigen
Gesetzen etwas von dem der Aufklirung innewohnenden «Korrektionsgeist» (Dubnow)
anhaftet, so gewiss war die rechtliche Lage der Juden hier wesentlich besser als anderswo,
€twa in der Schweiz. Die obsiegende Haltung findet ihren treffenden Ausdruck bei J. P.
Hebel: «Dass die Juden an vielen Orten als Fremdlinge verachtet, misshandelt und verfolgt
werden, ist Gott bekannt und leid. Mancher sagt daher im Unverstandt : «Man sollte sie alle

95



aus dem Lande jagen.» Ein anderer sagt im Verstandt: «Man sollte arbeitssame und
niitzliche Menschen aus ihnen machen und sie alsdann behalten.» In der Tat mussten die
Kirchener Juden ihr Leben halb von Nothandel, halb von Bettel fristen, eine Lage, die mit zur
Ermordung des Kridmers Baruch Kahn durch Hirz Bloch aus Kirchen fiihrte.

Bis 1834 unterrichtete in Kirchen als Hauslehrer der spiitere Rabbiner von Hegenheim,
Moses Nordmann, der in Heidelberg ein Schiiler Abraham Geigers gewesen war. Dennoch
bildete auch in Kirchen eine orthodoxe Haltung die Grundlage der Gemeinde, die ohne
Trotz ihr Wohl dem Sittlichkeitsgefiihl ihrer Mitmenschen, der Obrigkeit, vor allem aber
dem Schutz Gottes anheimstellte. Der Revolution von 1848 stand sie ablehnend gegeniiber,
obwohl sie, genau wie ihre christlichen Mitbiirger, bei den darauffolgenden Wahlen den
gemadssigten Republikaner Friedrich Rottra zum ersten Wahlmann von Kirchen wihlte.

Das Jahr 1870 und das neue Reich bildeten einen Priifstein fiir die Kraft der jidischen
Religion wie fiir die Gesinnung der Christen. Ein wichtiges Ergebnis der Untersuchungen des
Verf. diirfte in der Untermauerung der These Klinkenbergs liegen, Antisemitismus sei nie
zuerst dumpfer Drang des Pobels, sondern immer ein Produkt gelehrter Konstruktionen
gewesen : « Man wohnte (in Kirchen) nicht in getrennten Vierteln, ... man kannte einander...
Dieses Kennen, auch dieses menschliche Aufeinanderangewiesensein, war der beste Hemm-
schuh gegen jeden, auch noch so wissenschaftlich verbriamten Antisemitismus. Daher gab es
in Kirchen, von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen ... bis in die dreissiger Jahre hinein
keinen Antisemitismus.» Im praktischen Zusammenleben des Dorfes spielte so die
antisemitische Propaganda des letzten Drittels des 19. Jhd.s. als deren heutiges Erbe das
Schichtverbot etwa in der Schweiz zu betrachten ist, keine Rolle. Sie gewann aber durch den
verlorenen Krieg an Boden und wurde zum Ausdruck der Entfremdung des Menschen von
der Gesellschaft, in die er sich im Nachkriegsdeutschland gestellt sah. Wo die geistige und
seelische Ausriistung fehlte, da gebot selbst ein bewihrtes Zusammenleben der Christen mit
ihren jiidischen Mitbiirgern der Verleumdung und dem Siegeszug einer ihre Kraft wesentlich
aus dem Antisemitismus ziehenden nationalsozialistischen Heilslehre keinen Einhalt. Dabei
geben sich weder Christen noch Juden Rechenschaft, wie blutig ernst das gemeint war, was
sich 1935 in den Niirnberger Gesetzen niederschlug und dann Schritt fiir Schritt besonders
auf wirtschaftlichem und zivilrechtlichem Gebiet ausgebaut wurde. Anzeichen, wohin der
Weg fiihrte, gab es freilich immer mehr, so der auf schweizerische Veranlassung eingefiihrte
J.-Stempel im Pass. Am 10. Nov. 1938, dem Tage der sogenannten Kristallnacht, wurden die
Juden zusammengetrieben und mussten der Schindung ihres Gotteshauses zusehen, das
dann schliesslich auf Grund und Boden zerstort wurde (nicht verbrannt, wie in der 1. Auflage
noch zu lesen stand). Am 22.10.1940 wurden alle noch in Baden lebenden Juden in das
unbesetzte Frankreich abgeschoben.

Die ganz wenigen Ubriggebliebenen der einstigen jiidischen Gemeinde von Kirchen,
«denen in erster Linie dieses Buch gilt», wie die Kinder derer, die einst ihre Nachbarn, dem
Machtanspruch des Bosen weichend, preisgaben und sich damit selber eines Teils der
dorflichen Gemeinschaft beraubten — sie sind es, die zur Riickbesinnung auf die ins jiidische
Volk gelegten und von der Kirche immer bekannten Mittel zur Heilung nétigen. Die
Diagnose ist gestellt, durch ein Werk wie dasjenige Axel Huettners, das modellhaften
Charakter trigt, und es ist Zeit fiir die Therapie. So moge wahr werden, was auf dem vom
Verf. als Grabmal des von 1876 bis 1896 als Gemeindevorsteher und Mohel amtierenden
Veist Bloch identifizierten Stein im lieblichen Kirchner jiidischen Friedhof zu lesen steht:
«Dort wird wie die Morgenrote dein Licht hervorbrechen und deine Heilung wird schnell
hervorsprossen und deine Gerechtigkeit moge vor dir hergehen und Gottes Herrlichkeit wird
dich anscheinen.» (Jes. 58,8)

Thomas Willi.

96



	Rezensionen

