
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Le rôle des signes : dans l'épisode du buisson ardent

Autor: Starobinski-Safran, Esther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE RÔLE DES SIGNES
DANS L'ÉPISODE DU BUISSON ARDENT

par Esther Starobinski-Safran

Au cours des réflexions qui vont suivre, l'épisode du buisson ardent
sera considéré comme une unité, conformément à l'esprit de l'exégèse
ancienne. Nous présenterons une interprétation de cet épisode qui mettra
en évidence tout ce qui cimente l'unité du texte, lui-même inclus dans la
grande unité de la Tora et de la Bible hébraïque. Nos observations
s'inspireront de l'exégèse rabbinique, dont les écrits fondamentaux sont les
deux Talmuds, les Targoumim et les Midrachim, écrits rédigés dans une
large mesure entre le Ile et le Vie siècle après J.-C., mais fondés en partie
sur un matériel plus ancien (1); certains ouvrages, notamment midra-
chiques, sont toutefois plus tardifs. Nous recourrons également aux
explications des grands commentateurs médiévaux, tels Rachi, Ibn Ezra,
Nahmanide, qui ont vécu, respectivement, au Xle, au Xlle et au XlIIe
siècle et dont les remarques prolongent celles de l'exégèse juive ancienne.
Enfin, nous examinerons l'exégèse judéo-hellénistique, établie sur la Bible

grecque et occupant de ce fait une place à part. Le principal représentant
de cette exégèse, Philon d'Alexandrie, a vécu au tout début de l'ère
actuelle.

L'interprétation de type rabbinique déconcerte le lecteur par sa

richesse, par ses multiples facettes. Elle peut paraître, au premier abord,
désordonnée. Mais derrière ce désordre apparent nous tenterons de saisir
un ordre et une cohérence.

Nous étudierons l'épisode dans le texte massorétique, que nous livre la

tradition rabbinique. Les limites seront celles que nous indique la Bible
massorétique, qui divise le texte, non dans les chapitres et les versets
usuels, mais au moyen d'«ouvertures» et de «fermetures», de petouhot et
de setoumot, marquées par les lettres S et D. L'épisode se situe ainsi
entre Ex. 3,1 et 4,17. Il est précédé d'un bref enchaînement de versets (Ex.
2, 23-25) annonciateur d'un récit de théophanie (2). Ces trois versets
constituent, en quelque sorte, le noyau de l'épisode.

*

63



La lecture attentive de la péricope permet de distinguer, à l'intérieur
du texte, des parties qui se caractérisent notamment par l'emploi d'un
certain vocabulaire. Ainsi une première tranche de l'épisode se détache
facilement du contexte. Elle a trait à la vision proprement dite du buisson
(3, 2-4). Le mot «buisson», sneh, y est répété avec insistance. L'élément
visuel y est très important. Cette première partie découle directement du
bref enchaînement de versets qui précède, dans le sens d'une réciprocité :

Dieu vit (va-yar : 2, 25), puis il se fit voir (va-yera : 3, 2) (3).

Au v. 5 commence le dialogue proprement dit, qui se poursuivra
jusqu'à la fin de l'épisode, et comprendra lui-même plusieurs étapes. Nous
ne sommes plus, à présent, dans la vision, mais dans l'audition. Il existe
toutefois des affinités entre la partie «visuelle» et la partie «auditive» de la
péricope, qui s'annonce dès le v. 4. Au v. 2 «et l'ange de l'Eternel se fit voir
à lui... du milieu du buisson» correspond le v. 4 «et Dieu l'appela du milieu
du buisson».

Le dialogue, au moins dans sa première étape, explicite le contenu de
la vision: il constitue une «exégèse» de cette vision offerte par le texte
biblique lui-même. Dieu compatit aux souffrances des Israélites opprimés
en Egypte et entend opérer leur délivrance (v. 7-9). C'est au sauvetage des
Israélites que vise la mission ordonnée par Dieu à Moïse. En rapport avec
cette mission (v. 10 sqq.), le mot «signe», ot, apparaît pour la première fois
dans cet épisode. Le signe est indiqué à Moïse à la suite d'une première
objection présentée par le prophète au sujet de la mission qui lui incombe.
Cette objection porte sur sa propre personne (v. 11 : «Qui suis-je, pour
aller trouver le Pharaon?...). Elle représente un aveu de modestie: Moïse
reconnaît sa propre faiblesse.

A quoi se réfère le signe mentionné au v. 12? L'exégèse juive ancienne

propose diverses interprétations à ce sujet. Certains voient le signe dans ce
qui précède, d'autres dans ce qui suit l'énoncé du mot lui-même.

Ainsi le signe pourrait renvoyer à l'embrasement du buisson (4). Cela
irait dans le sens de la correspondance, de la corrélation entre la partie
visuelle et la partie dialoguée de l'épisode. Dans le prolongement de cette
idée, Rachi écrit: «De même que le buisson accomplit sa mission et n'est

point consumé, de même, lorsque tu accompliras la tienne, tu ne seras

point lésé» (5). L'exégèse rabbinique la plus répandue de la vision du
buisson embrasé par les flammes est que Dieu est avec Israël au milieu des

souffrances, symbolisées par les épines du buisson (6). Le verset qui
corrobore ordinairement cette exégèse est Ps. 91, 15: «Je suis avec lui
dans la souffrance». D'autre part, que le buisson ne soit pas consumé par

64



le feu est un symbole de pérennité, d'indestructibilité, s'appliquant à

Israël (7).

Dans la partie dialoguée, le signe pourrait résider dans l'expression «je
serai avec toi» (8). Ma force s'associera à ta faiblesse. Moïse avait fait état
de son insuffisance et Dieu lui répond en lui redonnant confiance. La

protection que Dieu a assurée à Moïse dans le passé est garante de sa

protection future.

Mais on peut également déceler le signe dans la suite du v. 12. Le fait
que tu sortiras le peuple d'Egypte sera pour toi un signe : tu sauras ainsi

que vous servirez Dieu sur cette montagne (9). Dans le même ordre
d'idées, Rachi explique ceci. La réussite de ta mission sera pour toi un
signe te garantissant une réalisation ultérieure : vous me rendrez un culte
(littéralement: vous me servirez) sur cette montagne (10).

Suivant les commentateurs, le signe se réfère donc soit à quelque chose
d'actuel (le buisson en flammes), soit à des événements passés ou à des
réalisations futures. Il en résulte qu'une durée s'attache au signe, qui
acquiert une valeur permanente. Du reste, la forme verbale ehyeh (dans ki
ehyeh imakh) représente une forme inaccomplie du verbe (11), une action
qui dure, fortement orientée vers l'avenir.

La continuité historique, liée à une suite d'événements, se double au v.
12 d'une continuité géographique. Le service de Dieu s'accomplira «sur
cette montagne». Dans sa pénétrante étude sur Gen. 32 (12), le professeur
R. Martin-Achard nous rend attentifs aux associations sonores qui ne sont
perceptibles que dans le texte hébreu. Cette remarque vaut aussi pour
notre section, où le mot sneh, «buisson», préfigure, aux yeux des

commentateurs traditionnels, le Sinaï, montagne de la révélation et du
service de Dieu (13).

Nous trouvons une autre notation intéressante, au même v. 12, dans
l'affirmation «vous servirez Dieu sur cette montagne». Il y est fait allusion
à l'institution d'un culte, mais, plus largement, cela veut dire que le signe
implique un engagement de la part des Israélites: une fois au bénéfice de
la liberté, ils seront tenus de servir Dieu.

L'idée d'un engagement réciproque nous conduit à la notion d'«
alliance», de berit, attachée à Yot, au «signe». Nous la rencontrons dans le

signe noachique, l'arc-en-ciel (Gen. 9, 12 et 17), puis dans le signe
abrahamique, la circoncision (Gen. 17, 10), enfin dans le signe consécutif à

la révélation du Sinaï, le sabbat (Ex. 31, 17), qui marque l'alliance
particulière entre Dieu et Israël. A propos de ce dernier signe, aboutissement

des précédents, observons qu'il n'implique plus rien de spatial ou de

65



physique, comme les signes antérieurs, mais qu'il est purement temporel et
spirituel. Au livre de la Genèse, l'alliance noachique concernait l'ensemble

de la création ; l'alliance abrahamique, la postérité de ce patriarche.
Au livre de l'Exode — comme il apparaît déjà au ch. 3 — l'alliance qui
culminera dans le sabbat (14) noue des liens étroits entre Dieu et son
peuple mais aussi entre lui et chacun des membres de ce peuple.

A la fin du v. 12 s'opère le passage du singulier au pluriel. Désormais,
ce n'est plus pour lui-même, c'est pour la collectivité des Israélites que
Moïse réclamera un signe : celui-ci devra faire reconnaître Dieu et, du
même coup, légitimer sa propre mission. Au v. 13, nous lisons : «Et s'ils me
demandent quel est son nom, que leur répondrai-je?» Selon Nahma-
nide (15), Moïse n'aurait pas autant insisté pour connaître le nom, si ce
nom n'avait constitué un signe.

Déjà dans l'exégèse ancienne de la Tora (16) on a observé une
correspondance entre le v. 12 «Je serai avec toi» et le v. 14 «Je serai celui
qui serai». En effet, une version du Targoum Onqelos citée par Nahma-
nide donne l'interprétation suivante: «Je serai avec qui je serai». Cet
infléchissement dans le sens d'avec a été couramment adopté par l'exégèse
mystique (17), et notamment hassidique, de ce v. 14. Dieu se trouve avec
le croyant dans la mesure où celui-ci se sent lui-même engagé. En

indiquant son nom, Dieu accorde aux Israélites un signe du même ordre
que celui donné à Moïse. Ce signe s'adresse, certes, à des personnes
individuelles mais implique, en même temps, une généralisation: il se

rapporte à toute la collectivité d'Israël et s'étend à l'ensemble de son
histoire. Selon le Talmud babylonien, l'assistance divine dont bénéficient
les Israélites les soutiendra également dans leurs servitudes futures (18).
L'idée de continuité historique ressort du texte biblique lui-même (v. 15).

*

Le v. 18, avec «ils écouteront ta voix», présente la confiance des
Israélites vis-à-vis de la mission de Moïse comme allant de soi.

Quant au v. 19, situé au coeur de l'épisode, il marque un tournant dans
la progression du dialogue. Jusqu'ici tout paraissait concourir à la réussite
de la mission. Mais à présent Dieu lui-même prévoit un obstacle à cette
réussite. Car Moïse ne devra pas seulement s'adresser aux Anciens ou à

l'ensemble des Israélites, mais il aura à affronter le Pharaon.

La Bible tient à marquer la mission auprès du Pharaon par un

66



changement de style, une modification de langage. La révélation initiale
— la vision du buisson — est présentée au roi d'Egypte comme une
«rencontre» fortuite. Une comparaison s'impose entre le v. 16, où Moïse
doit s'adresser aux Anciens d'Israël en ces termes : «L'Eternel Dieu de vos
pères s'est fait voir à moi» — nir'ah renvoie à la vision du buisson — et le v.
18 où Moïse est appelé à dire au Pharaon: «L'Eternel Dieu des Hébreux
nous a rencontrés» (presque par hasard, par accident) — niqrah étant de
la famille de miqreh, «hasard» (19). La même nuance de vocabulaire se

retrouve aux chapitres suivants (4, 1 ; 4, 5; 5, 3). Pour l'auteur biblique, il
ne sied pas de mentionner la révélation lorsque Moïse va trouver le
Pharaon : celui-ci n'est pas réceptif à cette forme de communication et ne
croit pas au Dieu qui est providence.

Mais une autre modification intervient encore au v. 19. Jusqu'ici, il
n'était question que de parole persuasive. Maintenant apparaît le mot
«main», yad, symbole de la contrainte, plus exactement yad hazakah,
«main forte» (20). Le v. 20 développe l'idée du précédent avec l'intervention

de la main : elle aussi est tenue d'accomplir une mission, en tant
qu'exécutrice des signes (21). Seule elle sera capable de faire fléchir le
Pharaon. Quant aux prodiges dont sera frappée l'Egypte, ils s'apparentent
aux «signes» du ch. 4 et annoncent les plaies (22).

*

En rapport avec une nouvelle objection de Moïse portant, cette fois,
sur la question de la foi des Israélites, apparaissent les signes (Ex. 4, 2

sqq.), multiples et matériels, par opposition au signe unitaire, total et
spirituel d'Ex. 3, 12.

Les exégètes anciens se sont interrogés sur la légitimité de l'objection
faite par Moïse concernant la foi des Israélites. En effet, leur confiance
paraissait acquise d'après Ex. 3, 18, où Dieu dit: «Et ils écouteront ta voix».

Si les Sages du Talmud et du Midrache (23) critiquent l'objection de
Moïse, les commentateurs médiévaux, eux, tentent de la justifier. Ainsi
Ibn Ezra établit une distinction entre ve-chameou le-qolekhci d'Ex. 3, 18 et
ve-lo yichmeou be-qoli (littéralement : «et ils ne se fieront pas à ma voix»)
d'Ex. 4, 1. D'après lui, chamoa le-qol indiquerait un acquiescement
extérieur, superficiel, tandis que chamoa be-qol marquerait l'adhésion
profonde, celle du coeur. Ibn Ezra écrit lo yaaminou be-lev, «ils ne
croiront pas dans leur coeur» (24). Or, la lettre 2 représente l'intério-

67



rité (25). Il en résulte qu'il existe des degrés de la foi et que celle-ci n'aurait
pas encore atteint sa plénitude chez les Israélites. C'est à la suite des

nombreux miracles accomplis par Dieu en sa faveur, et notamment celui
de la mer Rouge, que le peuple «eut foi (va-yaaminou) en l'Eternel et en
Moïse son serviteur» (Ex. 14, 31).

Une autre explication, intéressante par la fidélité avec laquelle elle suit
la progression du texte biblique, est celle de Nahmanide (26). La voici : les
Israélites seront tout disposés à croire (en un premier temps); mais

lorsqu'ils apprendront l'opposition du Pharaon à leur départ, ils se

mettront à douter (en un second temps). Si nous nous fondons sur notre
péricope, entre la foi (3, 18) et le doute (4, 1), s'interpose le Pharaon (3,

19), le contestataire, le semeur de doute.

Désormais se pose le problème de la foi. C'est pourquoi une
dégradation se produit : on passe du singulier au pluriel, du spirituel au
matériel. Ces maîtres de la foi que sont les Hassidim des temps modernes,
eux-mêmes héritiers d'une antique tradition de foi qui remonte au Talmud
et au Midrache (27), affirment à son propos qu'elle doit être inconditionnelle,

non pas liée à l'attente d'un signe.

En Gen. 1, les «luminaires», meorot (eux-mêmes assimilés à des

«signes», le-otot au v. 14), étaient dérivés de la «lumière» primordiale, or;
de même ici des signes multiples, comportant divers aspects, dérivent d'un
signe initial, immatériel, presque insaisissable, perceptible seulement aux
justes. Ces «signes» au pluriel, ces otot sont ambigus à l'instar des
luminaires de Gen. 1, 14. Car contrairement à la lumière primordiale, à

Vor, foncièrement bonne, les meorot peuvent être utilisés à des fins
mauvaises et se transformer ainsi en mearot, en «malédictions» (28).

Les signes d'Ex. 4, 2 sqq. sont, quant à eux, des symboles polyvalents.
On peut les interpréter en rapport avec une situation donnée, celle des
Israélites opprimés en Egypte. Mais ils se rattachent aussi à la personne de
Moïse, comme nous le verrons plus loin. Le Midrache nous dit : «Dieu lui
donna des signes en rapport avec ses paroles» (29).

Avant d'examiner la raison d'être de chaque signe, pris séparément, il
sied de s'arrêter au nombre trois, celui de l'ensemble des signes. La triade
est largement représentée dans cette péricope. Au v. 3, 18, il est question
d'une marche de trois jours dans le désert, elle-même annonciatrice de la
préparation de trois jours à la révélation du Sinaï (Ex. 19, 11-15-16). Dieu
se présente de multiples fois (Ex. 3, 6-15-16; 4, 5) comme celui des trois
patriarches. La formule «Dieu d'Abraham, Dieu d'Isaac et Dieu de Jacob»
est un leitmotiv de la section. Le Midrache note la correspondance entre

68



les trois signes et les trois patriarches. Philon l'indique de son côté (30). Ce

parallélisme peut être approfondi à l'aide du contexte.

En Ex. 3, 16 nous rencontrons l'expression paqod paqadeti et khem,
habituellement traduite par «je vous ai visités»: elle marque l'intervention
divine dans le cours des événements. Mais ce verbe comporte un double
aspect: celui du souvenir (31) et celui de l'accomplissement (32). Le
souvenir est celui des patriarches, l'accomplissement est donné comme
imminent. Il y a dans paqod paqadeti deux volets d'un diptyque. L'un est
du côté des patriarches, triples dépositaires de la promesse (33), l'autre du
côté des signes, qui en montrent l'accomplissement. Le nombre trois
représente la plénitude et de la promesse et de l'accomplissement. Enfin,
selon l'interprétation mystique de la Tora, dans le Zohar (34), le nombre
trois symbolise Yemounah, la foi. Or les trois signes viennent au secours
d'une foi vacillante.

Dans le contexte du buisson ardent, la captivité spirituelle que figure,
entre autres, l'esclavage d'Egypte (35) appelle un retour à la source de
toute faute, au péché d'Adam. Le premier des signes, le serpent (4, 2-4),

que le bâton annonce par sa forme, évoque le serpent originel (36).
Impliqué dans la chute, le serpent doit l'être aussi dans le processus de
restauration. Mais de plus, il incarne une attitude permanente: celle
du Pharaon, du contestataire (37).

Le second signe, la lèpre (4, 6-7), symbolise l'impureté en général-et,
présentement, l'impureté de l'Egypte (38). Mais au terme de cette
souillure, on voit poindre la pureté (39), avec le mot «neige» (4, 6 in fine),
qui évoque Es. 1, 18: «Quand vos péchés seraient comme l'écarlate, ils
deviendront blancs comme neige». Ce mot relie, en outre, le second signe
au troisième. La transition se fait de la neige à l'eau (v. 6 et 9).

Le troisième signe, la transformation de l'eau du Nil en sang (4, 9),
rappelle la création du monde, à propos de laquelle il est dit (Gen. 1,2):
«le souffle de Dieu planait sur la face des eaux». Pures à l'origine et
génératrices de pureté tout au long de l'histoire, les eaux sont destinées à

redevenir pures (cf. Es. 11, 9). Mais les Egyptiens les ont corrompues par
un acte d'impiété : la divinisation des eaux du Nil (40). C'est pourquoi le
dernier signe se réfère à ce fleuve.

Entre les trois signes, on observe une gradation. Le premier représente
une menace à laquelle Moïse tente d'échapper. Le deuxième comporte
une atteinte physique sur la personne du prophète. Mais les deux premiers
sont réversibles et le troisième ne l'est pas. C'est le signe décisif, appelé
à lever toute espèce de doute (cf. 4, 8 et surtout 4, 9). Il indique une

69



transformation durable et, symbole de mort, préfigure les dix plaies de

l'Egypte allant de l'eau du Nil changée en sang (41 jusqu'à l'extermination
des premiers-nés. Mais, en même temps, ce sang annonce aussi celui de

l'agneau pascal (Ex. 12, 7 sqq.), c'est-à-dire la délivrance.

*

Les versets 4, 10-16 reprennent le thème de la parole, central dans cet
épisode. Ces versets traitent de la parole prophétique, qui fait écho à la
parole divine (ch. 3). Mais le rapport de ce passage avec le précédent
(4, 1-9), relatif aux signes, est moins évident. Il existe cependant un lien,
qu'on peut dégager par allusion. Le thème de la parole est sous-jacent dans
les v. 1 à 9. Ainsi, le serpent originel a induit en tentation par la parole
(Gen. 3, 1 s.). La lèpre est, dans l'esprit de la Bible, une maladie en relation
avec la parole : elle résulte de la calomnie (cf. Num. 12, 10) (42). Les signes
eux-mêmes sont assimilés à une sorte de langage : ils sont doués de voix —

tout comme l'est Moïse — il sied donc d'en saisir l'enseignement : Nous
lisons au v. 8: «S'ils n'écoutent pas la voix du premier signe, ils se

laisseront convaincre par la voix du second.»

Le thème de la parole réapparaît au grand jour avec la question
relative au bon usage de cette faculté (v. 10 sqq.). Dans cette ligne
d'interprétation, les signes du serpent et de la lèpre renverraient à Moïse
en personne, qui a failli sur le plan de la parole (43). Quant au troisième
signe, celui de l'eau, il a trait, lui aussi, à la parole de Moïse, mais sous une
forme anticipatrice. A l'épisode des eaux de Meriba (Num. 20, 13 et 24),
Moïse faillira en substituant le signe, réalisé avec le bâton qui frappe le

rocher {ibid. 11), à la parole ordonnée par Dieu (ibid. 8). Or nous voyons
ici que Dieu doit être le maître, l'inspirateur de la parole, et notamment du
verbe prophétique (v. 11).

Le milieu du v. 12 «et moi je serai avec ta bouche», fait écho à 3, 12

«car je serai avec toi». L'assistance permanente, déjà assurée à Moïse,
Dieu la garantit plus spécialement sur le plan de la parole. La suite du v. 12

«et je te montrerai ce que tu devras dire» est à rapprocher du v. 15 «et je
vous montrerai (à toi et à Aaron) ce que vous devez faire». Alors que la

parole divine est action, s'identifie avec elle (ainsi, lors de la création du
monde), sur le plan de l'intervention humaine, la parole se différencie de

l'action.

Nous voyons s'instaurer une dialectique de la parole persuasive et de

70



l'action contraignante, qui s'exprime sous la forme de signes. La présence
d'Aaron à ses côtés garantira à Moïse le secours de l'éloquence (v. 14-16).
Un seul signe pourrait suffire, s'il était de l'ordre de la parole (cf. 3, 12), si

le Pharaon y était réceptif. Mais le verset final de l'épisode (v. 17) nous
révèle que les signes seront réalisés par la main. Moïse est pourvu du
bâton, qui lui confère le pouvoir de frapper, d'exécuter les signes, bâton
qui en totalise l'ensemble (44). Le dernier mot est ainsi laissé à la

multiplicité des signes. L'action forte prévaudra. Grâce à elle, Dieu se fera
reconnaître (cf. Ex. 7, 5; 8, 18) comme Souverain disposant des éléments
et Maître de la conduite de l'histoire.

*

A la suite des signes de l'Exode, qui se font jour dans l'épisode du
buisson ardent, il convient d'en marquer quelques autres, indiqués par la
Bible hébraïque. Ce sont des jalons sur la large voie des signes reliant
l'homme biblique à Dieu.

Le Deutéronome tire la leçon des signes de l'Exode : il la comprend au
sens d'une généralisation, qui s'applique à toute l'histoire d'Israël. Deut. 7,
19 mentionne «les signes (otot) et les prodiges (moftim), la main forte (yad
hazakah) et le bras étendu (zeroa netouyah), par lesquels l'Eternel ton
Dieu t'a fait sortir. Ainsi fera l'Eternel ton Dieu vis-à-vis de tous les peuples
que tu crains d'affronter. » La Tora s'achève (Deut. 34, 11-12) parle rappel,
qui a valeur de prophétie, des «signes», des «prodiges», de la «main forte»
et du «grand effroi» (mora gadol) produits aux yeux de tout Israël.

Les Psaumes situent également les signes dans une fresque d'ensemble
de l'histoire israélite (ainsi Ps. 105, 27; 135, 9). D'autre part, ces mêmes
chants présentent le signe comme un gage de protection et d'assistance
offert au croyant, à titre individuel. Par exemple dans Ps. 86, 17 :

«Accorde-moi un signe pour le bien et mes ennemis le verront et ils auront
honte car toi, Eternel, tu m'as aidé et m'as consolé.»

La pérennité des signes, leur portée à la fois nationale et universelle est

indiquée par Jer. 32, 20: «Toi qui as produit des signes et des prodiges au

pays d'Egypte (dont la mémoire dure encore) jusqu'à ce jour et pour Israël
et pour les autres hommes et tu t'es fait un nom (comme cela se voit
encore) aujourd'hui.»

Dans la perspective eschatologique, le signe reparaît dans son unicité,
mais comme tel, il n'est plus l'apanage des seuls Israélites. D'après Es. 19,

71



19-20, «En ce jour-là, il y aura un autel pour l'Eternel au milieu du pays
d'Egypte et un monument près de sa frontière pour l'Eternel. Ils serviront
de signe et de témoignage pour l'Eternel des armées au pays d'Egypte. » Le
culte que les Egyptiens rendront à Dieu (cf. aussi ibid. 22) au sein de leur
propre pays, purifié, fait écho à celui qui est prescrit aux Israélites au
désert, dans l'épisode du buisson ardent (45). Car les Egyptiens, eux aussi

bénéficieront alors de la situation de peuple de Dieu (ibid. 25).

La fin des temps se caractérisera par la reconnaissance universelle du
signe, qui sera celle de la souveraineté de Dieu, jusqu'aux endroits les plus
reculés de la terre. Nous lisons en Es. 66, 19: «Je leur donnerai un
signe (46) et ils proclameront ma gloire aux nations.»

Dans l'interprétation judéo-hellénistique du buisson ardent, telle que
nous la trouvons chez Philon, les signes sont également considérés en

rapport avec une situation historique. L'exégète discerne un symbole dans
le buisson qui brûle sans être consumé : ceux qui oppriment le peuple ne
parviendront pas à le détruire, les maux présents n'ont pas de prise sur
lui (47).

Le miracle du buisson contient un message d'espoir et a une valeur
prémonitoire : il annonce le secours divin. Quant aux trois signes de la
mission de Moïse, ils sont de nature à susciter la confiance en Dieu des
Israélites. En effet, par des «signes», des «prodiges» et des «phénomènes»
(arpueLoiç xal xépaai xal <pâapaaiv) appelés à se réaliser «en ce temps-là»

xcit' èxeïvov tôv yoôvov Dieu frappe les oppresseurs et secourt les
victimes de l'injustice, venues chercher refuge auprès de lui (48).

Les instruments des miracles sont la main et le bâton de Moïse (49). Or,
pour Philon, la main représente l'action (50) et le bâton la fermeté, la
stabilité (51), mais aussi la puissance de frapper (52), celle-là même qui
permet de châtier les oppresseurs et d'aider les victimes.

C'est dans une exégèse spirituelle que les signes prennent toute leur
importance pour Philon. L'Alexandrin distingue dans l'épisode du buisson
ardent les étapes du cheminement vers Dieu accompli par chacun de
nous. Inaccessible dans son essence, comme l'indique la formule d'Ex. 3,
14 èyœ elpi Ô <frv (53), Dieu pénètre néanmoins dans tout l'univers, peut se

mettre en rapport avec chaque homme.

Le sens de l'affirmation «je suis celui qui est» peut s'expliquer ainsi:

72



Dieu seul existe véritablement, parce que seul il a consistance, solidité. Lui
qui remplit tout est l'unique stable (54). Précisément cette «solidité»
(ßtßaioTTic) et cette fermeté appellent la «foi» (lucmç). En rapport avec
Ex. 4, 1 sqq., Philon saisit la présence du bâton de Moïse comme une
invitation à la foi (55). Car celle-ci s'appuie sur l'immutabilité divine (56).

Philon établit la distinction entre Dieu tel qu'il est en lui-même et Dieu
par rapport aux hommes (57). Ainsi, il opère la transition entre Ex. 3, 14

avec l'énoncé «je suis celui qui est» et Ex. 3, 15 avec l'appellation «Dieu
d'Abraham, Dieu d'Isaac et Dieu de Jacob». Les trois patriarches auxquels
Dieu relie son nom sont aussi des modèles de vertu. Or, la vertu de chacun
d'eux représente un mode d'accès à Dieu.

Le nombre trois, celui des patriarches — mais également celui des

signes du buisson ardent — embrasse la totalité de l'itinéraire spirituel.
Philon décrit, en effet, la voie de l'étude, liée à la figure d'Abraham ; celle
de l'exercice ascétique, liée à la figure de Jacob. L'aboutissement de ce
double et patient cheminement se trouve dans la sagesse infuse, la saisie

immédiate, instantanée de Dieu, dont le symbole est Isaac (58).

Tout comme les hommes, dans leur quête de Dieu, se distinguent par
telle ou telle qualité prédominante, à l'exemple des patriarches, Dieu
choisit de se manifester à chacun selon l'une ou l'autre de ses puissances,
en tenant compte d'aptitudes spirituelles individuelles.

Les divers types de relations que Dieu établit avec les hommes sont
indiqués par ses différents noms. La dénomination «le Seigneur Dieu»
(v.vpioç ô Oeô;) de vos pères, Dieu d'Abraham, Dieu d'Isaac et Dieu de

Jacob, est interprétée dans le sens d'une pluralité d'approches de Dieu.
L'Inengendré se désigne comme Seigneur aux insensés (59) — cette
appellation se rapporte à la puissance royale — et suscite ainsi la crainte.
Il se montre comme Dieu aux progressants — cette désignation se réfère à

la puissance créatrice — et manifeste de la sorte sa bienveillance (60).
Mais au parfait, à l'homme de Dieu — c'est le type spirituel incarné par
Moïse — l'Inengendré se révèle à la fois comme Seigneur et comme Dieu,
car le parfait saisit l'unité de Dieu à travers ses attributs complémentaires.

A l'opposé de l'homme de Dieu, nous rencontrons le Pharaon, symbole
de l'impiété extrême. A des hommes de cette espèce, le Seigneur Dieu ne
se montre pas comme tel (61) : ces êtres sont incapables de le saisir dans
ses attributs principaux de bonté et de puissance. Aux hommes auxquels
échappe le sens des appellations Seigneur et Dieu sont destinés les

«signes» (oriptTa), préfigurés par ceux d'Ex. 4. En effet, par des signes et
des prodiges, Dieu indique clairement sa volonté même à des hommes

73



fixés dans le mal (62). Les signes ont pour caractéristique d'être
«manifestes», «patents» (IvaQYfj), ils sont donc accessibles à tous (63).

Mais lorsque les «démonstrations» (àjtoôelÇeiç!) ne suffisent pas,
viennent les coups (jtX.rjyat). Philon attribue une valeur pédagogique aux

coups qui s'abattent sur le Pharaon (64), administrés par le bâton de
Moïse.

En conclusion, dans l'exégèse rabbinique les signes se rattachent à une
conception de l'histoire indéfectiblement conduite par Dieu vers son
aboutissement ultime : un peuple d'Israël affranchi de ses exils successifs,
une humanité délivrée du péché résultant de la faute originelle, et qui
opère son retour vers Dieu.

Quant à l'interprétation philonienne des signes, jointe à celle des noms
de Dieu, elle laisse apparaître qu'il existe une forme de connaissance de
Dieu adaptée à chaque homme et à chaque étape de la vie spirituelle. Il n'y
a point d'être radicalement, définitivement séparé de Dieu, ce «refuge
universel» où, selon l'expression de Philon, «tous ont la vie en
partage» (65).

NOTES

(1) Voir, par exemple, J. Bowker, The Targums and Rabbinic Literature, Cambridge 1969.

(2) Cf. C. Perrot, Petuhot et Setumot, RB 76, 1969, p. 50 sqq. ; I. H. Grinz, Introduction à la
Bible (hébr.). Tel-Aviv 1972. p. 188 sqq. «La division en parachiot, petuhot et setumot».

(3) Même alternance dans Gen. 22, 14 (Le sacrifice d'Isaac): «... l'Eternel verra (yir'eh)...
l'Eternel se fera voir (yeraeh)».

(4) Sekhel tov.
(5) Rachi ad Ex. 3, 12.

(6) Mekhilta de-Rabbi Chimeone ben Yohaï Ex. 2: Ex. rabba 2. 7 : Rachi ad Ex. 3, 2. Dans
le même ordre d'idées, voir Targoum Onqelos et Targoum Yonatan ben Ouziel ad
Ex. 2, 25.

(7) Ex. rabba 2, 9; Midrache ha-gadol.
(8) Ex. rabba 3, 5. A d'autres chefs israélites investis d'une mission, Dieu adresse également

un «signe» sous la forme d'une promesse d'assistance (à Gédéon dans Jud. 6, 16 sqq., à

Saül dans I Sam. 10, 7). Voir C. A. Keller, Das Wort OTH als Offenbarungszeichen
Gottes, Basel 1946, p. 22 sqq.

(9) Midrache Chemouel 8.

(10) Rachi ad loc. Qu'un événement prochain soit donné comme signe annonciateur d'un
événement ultérieur, plus important, est attesté aussi ailleurs. Cf. I Sam. 2, 34-35; Jer.
44, 29-30.

(11) Cf. A. Lacocque, Le devenir de Dieu. Paris 1967, p. 92.

74



(12) R. Martin-Achard, «Un exégète devant Gen. 32, 23-33», in Analyse structurale et exé¬

gèse biblique (vol. collectif), Neuchâtel 1971, voir p. 45.

13) Midrache ; Ibn Ezra ad Ex. 3, 2 ; Nahmanide ad Ex. 3, 5.

(14) Cf. A. Safran, Le sabbat dans la tradition juive, in Revue de Théologie et de Philoso¬
phie 11/1977, p. 136-149. Voir p. 145.

(15) Nahmanide ad loc.
(16) Correspondance signalée aussi par des critiques modernes. Ainsi, U. Cassuto, A com¬

mentary on the Book of Exodus 3 (hébr. Jérusalem 1959, p. 22 sqq., p. 31.

(17) Cf. G. Vajda, dans une communication sur Ex. 3, 14 présentée à l'Ecole pratique des
Hautes Etudes, Vie section ; E. Starobinski-Safran, Signification des noms divins —

d'après Exode 3, in Revue de Théologie et de Philosophie Vl/1973, p. 426-435. Voir p.
429.

(18) Berakhot 9b; cf. aussi Rachi ad Ex. 3, 14.

(19) Cette «rencontre» fortuite est indiquée aussi en Num. 23, 3, par la bouche de Balaam,
prophète des nations: «Peut-être l'Eternel fera-t-il que je le rencontre (yiqareh liqrati)
et me montrera-t-il quelque chose...». Cf. Rachi ad loc.

(20) Cf. A. Neher, «Moïse et le buisson ardent» (hébr.) in lyouné Ha'hug la-Tenakh le-
zekher YishaïRon. Tel-Aviv 1973, p. 151-162. Voir p. 159.

(21) Noter le v. ve-chalahti. «et j'enverrai» (ma main). Il évoque la chelihout, la «mission».
(22) Ve-hikeiti, «et je frapperai», s'apparente à makkot, «plaies».
(23) Talmud Babylonien Sabbat 97a ; Ex. rabba 3, 15.

(24) Ibn Ezra ad Ex. 3, 18.

(25) Cf. Gen. rabba 19, 18.

(26) Nahmanide ad Ex. 3, 18 et 4, 1.

(27) Talmud Babylonien Sabbat 97a ; Ex. rabba 23, 6; Cant, rabba 4, 18.

(28) Voir Rachi ad loc.
(29) Ex. rabba 3, 15.

(30) Ex. rabba 3, 19; Philon Mos. I, 76.

(31) Tossefta 5, 4-6.

(32) Pessikta Rabbati 19.

(33) Cf. Gen. 12, 7; 13, 15; 15, 18; 17, 7-8; 26, 3; 28, 13: promesse toujours liée à la Terre
d'Israël. Or, la «visite» dont il est question en Ex. 3, 16 aura pour conséquence (v. 17)
la montée des Israélites au «pays où coulent le lait et le miel».

(34) II, 43b.

(35) Gen. rabba 19, 18. Cette conception s'applique à l'ensemble des exils d'Israël.
(36) Ex. rabba 3, 15; Midrache Agada.
(37) Lekah tov ; Midrache ha-gadol.
(38) Notamment celle du Pharaon : Pirkei de-Rabbi Eliezer 40.

(39) Passage de l'impureté à la pureté : cf. aussi Midrache hadache al ha-Tora.
(40) Philon Mos. 1, 98 sqq ; Rachi ad Ex. 4, 9.

(41) Ex. rabba 3, 19; Lekajt tov.
(42) Allusion à la lèpre dont sera frappée Miriam : Sifrei be-haalotkha piska 105 ; Deut.

rabba 6, 6.

(43) Ex. rabba 3, 15; Midrache Agada.
(44) Hagada de Pâques.
(45) Le mizbealf. I'«autel» d'Es. 19, 19 évoque le nizbeffah, l'injonction de «sacrifier» à

l'Eternel en Ex. 3, 18.

(46) Signe à la fois matériel et spirituel. Cf. Rachi et Rabbi David Qimtii ad Es. 66, 19.

75



(47) Mos. I, 69. Le Midrache (Ex. rabba 2, 10) s'exprime dans le même sens.

(48) Spec. II, 217-218.

(49) Mos. I, 80.

(50) L'action, jtpaltç, entendue aussi au sens d'entraînement ascétique. Ainsi, la prise en
main du serpent (Ex. 4, 4) signifie la maîtrise du plaisir, dont le serpent est le symbole.
Plus largement, la transformation du bâton en serpent et du serpent en bâton représente
le combat ascétique, où défaites et victoires alternent {Leg. II, 90-92).

(51) Fug. 150; Mutât. 135.

(52) Mutât. 135.

(53) Mos. I, 75; Mutât. 11 ; Somn. I, 230; Deus. 109; Deter. 160; Her. 170.

(54) Somn. II, 221.

(55) Leg. II, 88-89.

(56) Confus. 30 ; Cf. aussi Sacrif. 93.

(57) Mutât. 27-28.

(58) Abr. 52; Congr. 35-36; Fug. 166-168 et notes à ces passages (éd. du Cerf).
(59) Mutât. 23.

(60) Ibid.
(61) Mutât. 19.

(62) Mos. I, 95.

(63) Mos. I, 188.

(64) Mos. I, 95.

(65) Fug. 75 et 77.

76


	Le rôle des signes : dans l'épisode du buisson ardent

