
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Die nationalsozialistische Judenverfolgung und Judenvernichtung als
Herausforderung an Christentum und Kirche [Fortsetzung]

Autor: Greive, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE NATIONALSOZIALISTISCHE
JUDENVERFOLGUNG UND JUDENVERNICHTUNG

ALS HERAUSFORDERUNG AN CHRISTENTUM
UND KIRCHE *

von Hermann Greive

(Fortsetzung.)

1. Auf katholischer Seite

ist hier vorweg der Hamburger St. Raphaelsverein zu nennen, dessen
Präsident in den entscheidenden Jahren Bischof Berning von Osnabrück war.
Der Raphaelsverein — eine (alte) Gründung des Jahres 1871 (zum Schutze
katholischer deutscher Auswanderer) — hatte in seiner (neuen) Funktion
der Verfolgtenhilfe einen Vorläufer, der wenigstens kurz erwähnt sei : den
überkonfessionellen, aber durch Unterstützung von katholischer Seite
entstandenen «Reichsverband christlich-deutscher Staatsbürger
nichtarischer oder nicht reinarischer Abstammung» — eine ausgesprochene
Selbsthilfeorganisation. Sie blieb so gut wie erfolglos ; nicht zuletzt, weil
ab 1937 auf Regierungsdruck hin die sogenannten (christlichen)
«Volljuden» aus dem inzwischen «Paulusbund» genannten Verein
ausgeschlossen wurden (11). Der «Reichsverband» entstand im Juli 1933, noch
vor der nichtchristlichen jüdischen Selbsthilfeorganisation (solcher
Terminologie muss man sich hier bedienen), der «Reichsvertretung der
deutschen Juden» (später «der Juden in Deutschland»), die im September
desselben Jahres gegründet wurde. Am Anfang der organisierten Hilfe
standen — verständlicherweise — Bemühungen der (jüdischen und
christlichen) Betroffenen selbst. Indessen kam es nach Auskunft von Lutz
Eugen Reutter noch in demselben Jahre (1933) auch zur Gründung des
«Sonderhilfswerkes» für die Betreuung von Auswanderungswilligen aus

politischen und rassischen Gründen im Rahmen (nämlich als Abteilung)
des Raphaelsvereins. Auf wessen Initiative? Wohl Bernings (was freilich
nicht gesichert ist) ; jedenfalls hat Berning sich 1937 beim Kultusministerium

für die Errichtung vom Raphaelsverein geleiteter und betreuter
Umschulungslager verwandt, die auf die Auswanderung sogenannter Nicht-
arier vorbereiten sollten. Trifft die These vom auslösenden Einsatz
Bernings zu, so zeigt sich hiermit erneut (wie zuvor schon bei Grüber),
dass gerade dort, wo man der nationalsozialistischen Ideologie und
Herrschaftspraxis weniger ablehnend gegenüberstand, eine gewisse Bereitschaft

zur öffentlichen politisch relevanten Aktion zu finden war. Gerät
die Hilfstätigkeit — für uns, in distanzierter Rückschau — dadurch ins

57



Zwielicht, dass sie von Männern wie Berning entscheidend gefördert
wurde? Noch provozierender gefragt: Was bewog hier eigentlich zur
Hilfeleistung? Sicherlich die Hilfsbedürftigkeit der Betroffenen — das ist
fraglos. Aber: spielte vielleicht bei dem oder jenem am Ende nicht mit,
dass die Auswanderung von Menschen jüdischer Herkunft (und gar von
nichtchristlichen Juden) für Deutschland, auch für die Kirche in Deutschland

ganz wünschenswert sei? (Hiergegen sich innerlich aufzubäumen,
führt — so verständlich es ist — nicht zur Klärung; im Gegenteil.) Es gilt
nicht, Männer wie Berning zu diskreditieren ; sie haben ganz zweifellos
besten Wissens und Gewissens gehandelt und zu alledem Gutes bewirkt.
Es gilt nur, Auschwitz verständlich zu machen. Auch wenn man die letzte,
bewusst provozierend gestellte Frage beiseite lässt, bleibt der Eindruck
des Zwielichtigen — in der funktionierenden Zusammenarbeit mit
offiziellen Stellen, ob diese nun ausgesprochen nationalsozialistisch oder
aber mit Männern besetzt waren, die das nationalsozialistische Vertrauen
genossen. Freilich — anders wäre nichts auszurichten gewesen. Doch
welcher Abfall war dann vorausgegangen Es geht — nochmals gesagt —

nicht darum, das Hohe zu erniedrigen, sondern das Schreckliche zu
begreifen (und der Verweis auf den Teufel ist keine Auskunft). Anders
ausgedrückt : Es kann auch das grüne Holz so grün nicht gewesen sein, da
das dürre so gänzlich verdorrt war. Und zudem: es war eine Hilfe im
Zwielicht — nicht nur für den, der (kritisch) im nachhinein urteilt. Ein,
wie Lutz Eugen Reutter schreibt, «nicht näher bezeichnetes Utrechter
Büro» feindete Pater Max Joseph Grösser S.A.C., Generalsekretär des

Raphaelsvereins in der fraglichen Zeit, schon damals als «Nazi-Priester»
an (12). Man muss das Erschreckende denken, um das Schreckliche
fassbar zu machen. — Das Wirken des Raphaelsvereins war segensreich.
Er hat mit seinen verschiedenen Zweigstellen, nicht zuletzt der in
Freiburg, wo Gertrud Luckner tätig war, vielen Verfolgten wirksame Hilfe
geleistet; wenn es auch trotz allen guten Willens und zweifellos grosser
Anstrengungen angesichts dessen, was geschehen ist, insbesondere nach
Auflösung des Vereins (1941) geschehen ist, viel zu wenig war. Die
Bemühungen, nach der Auflösung des Vereins bei der «Reichsvereinigung
der Juden in Deutschland» eine Stelle K (katholische Stelle) neben der
bereits bestehenden Stelle E (evangelischen Stelle) zur Koordinierung der
katholischen Hilfstätigkeit einzurichten, sind durch das Emigrationsverbot
vom Oktober 1941 zunichte gemacht worden (13).

Natürlich waren es in erster Linie «nichtarische» Katholiken, die sich
an den Verein wandten und denen er half. Doch war es keineswegs
ausschliesslich so. Im Jahre 1938 übertraf bei der Freiburger Stelle die Zahl
der hilfesuchenden Juden bei weitem die der jüdischen Christen. Nach den

58



erhaltenen Tätigkeitsberichten waren von den darin erfassten Fragestellern

(dieses Jahres) 231 katholischer, 32 evangelischer und 379 jüdischer
Religionszugehörigkeit (während in 89 Fällen Angaben dieser Art fehlen)

(14). Wie vielen hiervon wirklich geholfen werden konnte, geht
hieraus natürlich nicht hervor.

2. Auf evangelischer Seite

Die bekannteste und wohl auch wirksamste Hilfsstelle auf evangelischer

Seite war das «Büro Grüber» in Berlin, ab 1939 An der Stechbahn.
Zuvor war es in der Oranienburger Strasse, im Hause der britischen
Missionsgesellschaft «Hebrew Christian Testimony to Israel» untergebracht

gewesen. (Die Judenmissionare des 19. und 20. Jahrhunderts
dürften durchweg besser gewesen sein als ihr Ruf, so kritisch wir sie heute
betrachten.) Das Büro stand mit zahlreichen andern Hilfsstellen in
Verbindung: mit Hilfsstellen der Bekennenden Kirche in Köln, Dresden und
Leipzig, der Inneren Mission in Frankfurt am Main, München,
Braunschweig, Bremen und Münster, mit der Quäkerin Margarete Lachmund in
Pommern, und übte so eine gewisse Koordinierungsfunktion aus (15).
Daneben arbeitete es sowohl mit dem katholischen Raphaelsverein, der —

alteingeführt — wohl über die besseren Auslandskontakte verfügte, wie
auch mit der jüdischen «Reichsvereinigung» zusammen (16).

Propst Grüber und seine Mitarbeiter haben zweifellos vielen wirksame
Hilfe geleistet. Trotzdem gerät man auch hier wiederum in das Dämmer*
licht jener Randzone, in der die Grenzen (vielfach sicherlich unbewusster)
Mitwirkung bei der Durchsetzung nationalsozialistischer Ziele auf der
einen und konspirativen Widerstands auf der anderen Seite verschwimmen.

Wie weit: bis in welche Kreise — auch bis in welche seelischen
Schichten der Einzelnen, muss der Abfall gegangen sein, wenn in dem
Buch «An der Stechbahn» berichtet wird, dass nicht nur Regierungsrat
vom Rath, der wohl hauptsächlich aufgrund der Ermordung seines Vaters
durch Grynspan zum Leiter des Judenreferats im Berliner Polizeipräsidium

gemacht worden war (Grüber kannte ihn aus seiner Düsseldorfer
Zeit), sondern dass auch dessen Nachfolger im Judenreferat, Regierungsrat

Hennig, ein Bekannter, anscheinend ein guter Bekannter Grübers (aus
dessen Templiner Zeit) war (17).

Nichtsdestoweniger, solange es arbeiten konnte — im Februar 1941

wurde Grüber verhaftet und nach Sachsenhausen gebracht, im Oktober
des Jahres durch das Emigrationsverbot legale Auswanderungshilfe
unmöglich gemacht —, hat das «Büro Grüber» vielen geholfen; wie vielen,
wird hier wie in ähnlichen Fällen nicht mehr zu ermitteln sein.

59



«Von den Kirchen organisierte oder offen unterstützte Institutionen
konnten unter diesen Umständen nicht mehr tätig werden» (18). Doch hat
es natürlich private Hilfe weiter gegeben ; auf die Gruppe um Dr.
Kaufmann, selber jüdischer Abstammung, die bis 1943 arbeiten konnte,
hatte ich bereits hingewiesen (19). In welchem Umfang solche Hilfe
geleistet wurde, ist freilich kaum noch auszumachen. Da die Bevölkerung
(nicht ohne Grund) völlig verängstigt, jede illegale Tätigkeit dieser Art
lebensbedrohend war, sollte man mit Schätzungen vorsichtig sein. Immerhin

heisst es bei Zipfel mit dem Blick auf das «Büro Grüber», also schon
für die Zeit bis 1941, dass die Mitarbeiter fast ausnahmslos selbst «zum
Kreis der Gefährdeten gehörten» (20). Dies sollte ernüchtern.

C. Das Ende

Das nationalsozialistische Regime schritt 1941 endgültig zur Vernichtung

des europäischen Judentums. — Erst in dieser letzten Phase, da
immer klarer wurde, dass nicht nur die Existenz des Judentums, sondern
auch die Existenz der Kirche(n) auf dem Spiele stand, und selbst dann
noch vergleichsweise spät — eigentlich erst, als der bevorstehende
Zusammenbruch Deutschlands schon erkennbar war (spätestens mit
Stalingrad, im Winter 1942/43) kam es zu Stellungnahmen von
kirchlichoffizieller Seite, die hinsichtlich der Juden nicht mehr im Allgemeinen
blieben, etwa die nationalsozialistische Rassenlehre anprangerten (wobei
ungewiss blieb, ob nicht am Ende die Rettung kirchlichen Traditionsguts
mehr am Herzen lag als die Rettung jüdischer Menschen), sondern die sich
mehr oder weniger offen, jedenfalls aber eindeutig auf die Juden als
Juden bezogen. So erklärte in seinem Hirtenbrief vom 13. Dezember 1942

Konrad Graf von Preysing, Bischof von Berlin :

«Wie die letzten Grundsätze des Rechtes nicht zeitbedingt sind, nicht
Ausfluss völkischer Eigenart sein können, so kann das Recht und die
Inanspruchnahme von Rechten und die Ausübung solcher Rechte auch
nicht das Vorrecht eines einzelnen Volkes sein. Wer immer Menschenantlitz

trägt, hat Rechte, die ihm keine irdische Gewalt nehmen darf. Es ist
ein Ruhmesblatt in der Geschichte der Menschheit, dass das Recht der
Fremden sich immer mehr entwickelt hat, dass das Völkerrecht diese
Rechte näher umgrenzt und festlegt. All die Urrechte, die der Mensch hat,
das Recht auf Leben, auf Unversehrtheit, auf Freiheit, auf Eigentum, auf
eine Ehe, deren Bestand nicht von staatlicher Willkür abhängt, können
und dürfen auch dem nicht abgesprochen werden, der nicht unseres
Blutes ist oder nicht unsere Sprache spricht...

Prüfen wir uns selbst, wie weit der Gedanke eines ewigen, unwandelbaren

Rechtes in uns lebt, wie weit wir der Überzeugung sind, dass gewisse

60



Urrechte des Menschen keinem, wer immer es sei, versagt werden dürfen,
dass ein Versagen solcher Rechte oder gar ein grausames Vorgehen gegen
unsere Mitmenschen ein Unrecht am fremden, aber auch am eigenen
Volke ist.» (21)

(Als Deutsche freilich scheinen die Juden, obwohl sie sich selber in
der Mehrzahl als solche verstanden, auch hier nicht mehr gesehen zu
werden.)

Klarer und vor allem konziser war noch der Protest des Erzbischofs
von Köln, Josef Frings, vom 12. März 1944: Im Sinne von Verlautbarungen

des Heiligen Vaters sei «zu fordern, dass

1. die Freiheit keinem Staatsbürger entzogen werde, ohne dass er die
Möglichkeit der Verteidigung habe und einem ordentlichen oder
ausserordentlichen Gericht zugeführt werde,

2. niemand seiner Güter oder gar seines Lebens beraubt werde, der
unschuldig ist, etwa deshalb, weil er einer fremden Rasse angehört. Das
kann nur als himmelschreiendes Unrecht bezeichnet werden,

3. die Rechte der christlichen Familie gewahrt bleiben» usf. (22)

Schliesslich erklärte Landesbischof Wurm, der noch im März 1943

geäussert hatte, dass er «nicht aus Vorliebe für das Judentum» spreche,
«dessen übergrossen Einfluss auf das kulturelle, wirtschaftliche und
politische Leben in der Zeit, in der fast die ganze Presse philosemitisch eingestellt

war, fast nur von christlicher Seite als verhängnisvoll erkannt
wurde» (23), wenige Monate später, nämlich am 16. Juli 1943 in einem
Schreiben an Hitler selbst :

«Im Namen Gottes und um des deutschen Volkes willen sprechen wir
die dringende Bitte aus, die verantwortliche Führung des Reiches wolle
der Verfolgung und Vernichtung wehren, der viele Männer und Frauen im
deutschen Machtbereich ohne gerichtliches Urteil unterworfen werden.
Nachdem die dem deutschen Zugriff unterliegenden Nichtarier in
grösstem Umfang beseitigt worden sind, muss auf Grund von Einzelvorgängen

befürchtet werden, dass nunmehr auch die bisher noch verschont
gebliebenen sogenannten privilegierten Nichtarier erneut in Gefahr sind,
in gleicher Weise behandelt zu werden. Insbesondere erheben wir einen

dringlichen Widerspruch gegen solche Massnahmen, die die eheliche
Gemeinschaft in rechtlich unantastbaren Familien und die aus diesen
Ehen hervorgegangenen Kinder bedrohen. Diese Absichten stehen,
ebenso wie die gegen die anderen Nichtarier ergriffenen Vernichtungs-
massnahmen, im schärfsten Widerspruch zu dem Gebot Gottes und
verlezten das Fundament alles abendländischen Denkens und Lebens:

61



Das gottgegebene Urrecht menschlichen Daseins und menschlicher
Würde überhaupt.» (24)

Jetzt — in kritischer Sicht erst jetzt — hatten die Kirchen (theologisch
gesprochen :) zu sich selbst zurückgefunden.

Eine bei erstem Zusehen eher harmlose Erinnerung des jüdischen
Rechtsanwalts Siegfried Neumann enthält — genauer betrachtet — das

ganze Elend des voraufgegangenen Abfalls. Siegfried Neumann berichtet :

«Einmal schüttete mir plötzlich ein Referendar, mit dem ich zufällig im
Anwaltszimmer allein war, sein Herz aus. Er war Katholik. Er sagte : <Sie

wissen nur, was alles den Juden passiert, aber Sie müssen mal unser
katholisches Kirchenblatt lesen, was man da mit uns alles macht. Und dazu ist

man auch noch obendrein SA-Man.>» (25)

Worauf diese gespaltene Christlichkeit vieler Christen für die Juden,

genauer für das Verhältnis der Christen zu den Juden hinauslief, führt
folgende ebenso unpathetische Notiz desselben Überlebenden
exemplarisch vor Augen (sie bezieht sich auf die «Reichskristallnacht») :

«Mit dem Ruf <Schmeisst den Juden ins Feuer> schleifte man mich auf
dem Bürgersteig vor die die Strasse Kopf an Kopf füllende Menschenmenge,

die in völligem Schweigen verharrte...» (26)

ANMERKUNGEN

* Vortrag vom 14. Januar 1978 an der Paulus-Akademie in Zürich.
(11) Vgl. Zipfel (s. Anm. 1), S. 217f. und Reutter (s. Anm. 5), S. 39f.

(12) Reutter (s. Anm. 5), S. 182.

(13) Ebd. S. 186.

(14) Ebd. S. 188.

(15) An der Stechbahn, Erlebnisse und Berichte aus dem Büro Grüber, Berlin 1957, S. 18f.

(16) Ebd. S. 21.

(17) Ebd. S. 19f.

(18) Zipfel (s. Anm. 1), S. 220.

(19) Ebd. S. 221.

(20) Ebd. S. 219.

(21) Zitiert nach Walter Kinkel: Kirche und Nationalsozialismus, Ihre Auseinandersetzung
zwischen 1925 und 1945 in Dokumenten dargestellt, Düsseldorf 1960, S. 152f.

(22) Kinkel (s. Anm. 21), S. 156; s. auch Wilhelm Corsten : Kölner Aktenstücke zur Lage der
katholischen Kirche in Deutschland 1933-1945, Köln 1949, S. 310.

(23) Gerhard Schäfer in Verbindung mit Richard Fischer: Landesbischof D. Wurm und der
nationalsozialistische Staat 1940-1945, Stuttgart 1968, S. 162.

(24) Ebd. S. 164f.

(25) Vom Kaiserhoch zur Austreibung (s. Anm. 9), S. 15.

(26) Ebd. S. 17.

62


	Die nationalsozialistische Judenverfolgung und Judenvernichtung als Herausforderung an Christentum und Kirche [Fortsetzung]

