
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Die Weltschöpfung in einer mittelalterlichen jüdischen Sakraldichtung :
der Pijut "Mi Kamocha" des Rabbi Meir Ben Rabbi Elijahu von Norwich

Autor: Mutius, Hans-Georg von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WELTSCHÖPFUNG IN EINER
MITTELALTERLICHEN JÜDISCHEN SAKRALDICHTUNG:

DER PIJUT «MI KAMOCHA» DES
RABBI MEIR BEN RABBI ELIJAHU VON NORWICH

von Hans-Georg von Mutins

Einleitung

Von dem englischen Juden Meir Ben Elijahu aus Norwich, der im 13.

Jahrhundert lebte, sind mehrere Dichtungen bekannt, (1) von denen hier
eine mit Begrenzung auf einen ausgewählten Abschnitt behandelt werden
soll. Es geht dabei um sein Passahgedicht «Mi Kamocha», das einen
Abriss der biblischen Geschichte von den Anfängen bis zum
Exodusgeschehen enthält und von A. M. Haberman vor mehr als einem Jahrzehnt
ediert sowie mit einem kurzen Kommentar versehen wurde. (2) Die
vorliegende Abhandlung will die von der Weltschöpfung handelnden
Passagen übersetzen und kommentieren. Die knappen, neuhebräisch
geschriebenen Anmerkungen Habermans über die literarischen Quellen der
von unserem Autor verarbeiteten Traditionen sollen dabei ausgewertet,
vertieft und ergänzt werden. Von dem insgesamt 216-zeiligen Werk
interessieren uns die Zeilen 9-32, und da diese wiederum in mehrere
Sinnabschnitte weiter unterteilt werden können, ergibt sich folgendes Bild :

Zeile 9-10: Was der Erschaffung der Welt vorausging

«Bevor er den Eckstein warf, und ehe aus den Mesarim Kälte kam,
hatte er sieben Schöpfungen geschaffen; der Bildner des Alls ist er.»

Der übersetzte Text besteht zu drei Vierteln aus Biblizismen. Zeile 9a

spielt auf Hiob 38,6 an, Zeile 9b auf Hiob 37,9 und Zeile 10b reproduziert
Jeremia 10,16.

Mit seinen Ausführungen spielt unser Autor auf jene wohlbekannte
haggadische Tradition an, wonach sieben Dinge der Erschaffung der Welt
vorausgingen. Im Talmudtraktat b Pesachim 54a sind diese Dinge aufgelistet.

Es handelt sich dabei um 1. die Thora, 2. die Busse, 3. das Paradies,
4. die Hölle, 5. den Thron der Herrlichkeit, 6. den Tempel und 7. den

49



Namen des Messias. (3) Sie waren schon vorhanden, ehe Gott den
Eckstein warf. Im Talmudtraktat b Joma 54b hat man Hiob 38,6 so

gedeutet, dass der Schöpfer einen Stein ins Urmeer schleuderte, von dem
die Welt ihr Fundament bekam. (4) Meir Ben Elijahu wird wohl an diese

Deutung gedacht haben, als er seine Worte formulierte. Problematisch ist
das Verständnis des ebenfalls aus dem Hiobbuche stammenden
Ausdruckes Mesarim (MZRYM). Raschi deutete in seinem Hiobkommentar
zu Kap. 37,9 die Mesarim als den Namen einer himmlischen Kammer, und
Abraham Ibn Esra hielt sie für eine Sterngruppe. (5) Kap. 6 der Pirke de
Rabbi Elieser wiederum verstand darunter ein Fenster inmitten des

Firmaments, das von der Sonne nur in grossen Zeitabständen betreten wird
und von ihr am Tag ihrer Erschaffung passiert worden war. (6) Was sich

unser Autor unter den Mesarim vorgestellt hat, ist nicht zu erkennen und
muss darum als Frage offen gelassen werden. (7)

Zeile 11-12: Die Bändigung der Chaoswasser

«Er bestimmte ein Mass für seine Wasser, der da Frieden schuf in
seinen Höhen.
Er zimmerte in ihnen (oder: «mit ihnen», hebr. BM) seinen Himmel,
zu einem Obergemach, wo er ist. »

Die Zeile 11 kontaminiert Formulierungen aus Hiob 28,25 und Hiob
25,2. Die Zeile 12 setzt sich aus Worten von Psalm 104,3 und 1. Könige
17,19 zusammen.

Thema dieses Abschnittes ist die Bezwingung und Dienstbarmachung
des Urwassers durch Gott. Die Midraschexegese der von Meir Ben Elijahu
eingearbeiteten Bibelverse macht dies deutlich. Für Zeile IIa ist auf eine
Bemerkung im Midrasch Tanchuma Buber, Abschnitt MQZ §1

hinzuweisen. Dort wird gesagt, dass Berge, Höhen, Wind, Wasser und Finsternis
eine endliche Begrenzung besitzen. Für das Wasser ginge dies aus Hiob
28,25 hervor. (8) Bei Zeile IIb ist auf eine Exegese im Traktat Rosch Ha-
Schana 2,5 des Talmud Jeruschalmi zu achten: Hiob 25,2 zeige, dass das

aus Wasser bestehende Firmament und die aus Feuer bestehenden Sterne
mit- und nebeneinander wohnten, ohne sich gegenseitig zu schaden. (9)
Unser Autor wird sicher an diese oder ähnliche Auslegungen gedacht
haben; ihm geht es speziell um die Eingrenzung und Bändigung des

Wassers, die Gott vornahm, um es nicht überschwappen zu lassen, so dass

in den himmlischen Höhen ein Durcheinander entstanden wäre. Das alte
Motiv vom Chaoskampf klingt hier abgemildert an.

50



Bei der Interpretation der Zeile 12 ist je nach Deutung des Wortes BM
zu fragen, ob dort von den Wassern lokal oder instrumental geredet wird.
Im ersten Fall zimmert Gott seinen Himmel in den Wassern, im zweiten
Falle mit ihnen. Beleuchtet man die Formulierung mit Hilfe der Midrasch-
exegese, liegt die zweite Interpretation näher. Im Midrasch Tehillim Ps.

104 56 wird gefragt, aus was für einem Stoff der Himmel ist, und
geantwortet, dass er aus Wasser besteht, wie aus Ps. 104,3 hervorgehe. Das
dort stehende B-MYM wird also instrumental gedeutet. Die Wasser sind
das Baumaterial, aus dem Gott seinen Himmel herrichtet. (10)

Zeile 13-14: Das Licht am Anfang

«Das Licht wurde mächtig durch sein Wort; bis zu den Enden der
Erde Hess er es leuchten.
Den Frevlern entzog er sein Licht ; sie sahen das Licht nicht, das
hellglänzend ist. »

Die Zeile 14 kontaminiert Redewendungen aus Hiob 38,15 und Hiob
37,21. Unser Autor verarbeitet mit seinen Worten eine Haggada aus dem
Talmudtraktat b Chagiga 12a, die den folgenden Inhalt hat : Das Licht, das

Gott am ersten Schöpfungstage geschaffen hatte, war so hell, dass man
damit von einem Erdende zum andern schauen konnte. Als aber Gott
über die Sünden der Sintflut- und Turmbaugeneration vorausschauend
meditierte, nahm er ihnen dieses Licht weg, wie aus Hiob 38,15 hervorgehe,

und bewahrte es für die Gerechten der Endzeit auf. (11)

Zeile 15-16: Die Erschaffung des Firmaments

«Er trat auf die Höhen der Blitze, errichtete sein Firmament inmitten
seiner Wasser.
Glanzvoll ist er im Himmel ; der Gott des Himmels ist er.»

Zeile 16 vereinigt Worte aus Hiob 37,21 und Nehemia 2,20. Die Errichtung

des Firmamentes enthält nichts über die entsprechende Passage in
Gen. 1 hinaus. Lediglich die Erwähnung der Blitze ist ein besonderes
Element. «Auf die Höhen von etwas treten» ist eine im Alten Testament
häufiger vorkommende Formulierung, die die Bedeutung hat : «sich etwas
Untertan machen/über etwas herrschen.» (12) Demgemäss will Meir Ben

Elijahu hier zum Ausdruck bringen, dass Gott beim Schöpfungswerk die
Blitze seiner Verfügungsgewalt unterwarf. (13)

51



Zeile 17-18: Die Erschaffung der Erde

«Er sammelte die Meere, grenzte sie ein mit Sand, und seine Länder
kamen allesamt zum Vorschein.
Erde nannte der ewige Gott den Namen jener Stätte.»

Der Text handelt von der Differenzierung von Festland und Meer auf
der Erdoberfläche. Die Eingrenzung der Meere mit Sand verarbeitet
Jeremia 5,22, und die Formulierung «nannte er den Namen jener Stätte»
in Zeile 18b lehnt sich wortwörtlich an Josua 7,26 an. Besonderheiten
gegenüber der biblischen Vorlage sind keine festzustellen. (14)

Zeile 19: Die Erschaffung der Pflanzen

«In Form des Kal-Wa-Chomer brachte sie Gräser hervor, und die
Bäume wurden nach ihrer Eigenart erschaffen.»

In dieser Zeile ist eine interessante haggadische Deutung zu Gen. 1,11

aufgenommen worden, die sich im Talmudtraktat b Chullin 60a wiederfindet.

Als Gott im Hinblick auf die Bäume sprach, dass sie «nach ihrer
Art» erschaffen werden sollten, zogen die Gräser einen Schluss vom
Leichteren zum Schwereren im Hinblick auf sich selbst. Wenn Gott bei
den Bäumen kein Durcheinander wollte, sei dies um so weniger bei ihnen,
den Gräsern, der Fall. Darum müssten sie ebenfalls nach Arten getrennt
emporspriessen. (15)

Zeile 20: Die Erschaffung von Sonne und Mond

«Furchtbare Lichter schuf er; ein grosses und ein kleines steht dort.»

Die zweite Hälfte der Zeile ist ein Biblizismus aus Hiob 3,19. In diesem
Kontext hier macht er deutlich, dass speziell von der Erschaffung der
Sonne und des Mondes geredet wird und nicht von anderen Gestirnen.
Gegenüber dem völlig demythologisierten priesterschriftlichen
Schöpfungsbericht von Gen. 1,16-18 ist hier eine nicht unbeachtliche
Abweichung zu konstatieren. Unser Autor qualifiziert die beiden Astralwesen

als furchterregende Lichter. Hier klingt das Grauen des
mittelalterlichen Menschen vor den kosmischen Mächten deutlich an, ein

Wesenszug, der der biblischen Vorlage völlig abgeht. (16)

52



Zeile 21-22 : Die Erschaffung der Fische

«Die in den Meeren kriechen, machte er fruchtbar, und schuf sie mit
dem Merkmal der Reinheit.
Seinen Diener lehrte er die sie betreffende Bestimmung; um einen

Schuppenpanzer handelt es sich.»
Die Erschaffung der Fische wird hier mit einigen halachischen

Bemerkungen verknüpft. Deutlich angespielt wird auf Leviticus 11,9-12,
wonach alle Wassertiere mit Schuppen gegessen werden dürfen, die
anderen Wassertiere aber nicht. Sein Diener, den Gott dieses Gesetz
lehrte, ist natürlich Mose. Da im Midrasch Sifra zu Leviticus ebenso wie
von unserem Dichter in Zeile 22b 1. Samuelis 17,5 als Belegvers gebraucht
wird, (17) wird sich Meir Ben Elijahu von dieser Quelle wohl auch seine

Anregungen zur Textgestaltung geholt haben. Es geht ihm ja darum, auf
den Schuppenpanzer als Reinheitsmerkmal für Fische hinzuweisen. (18).

Zeile 23-24: Die Erschaffung der Vögel und Tiere

«Er teilte die Vögel in etliche Arten auf, schuf festgesetztes Getier.
Und ohne zwei Merkmale ist es nicht rein.»

Ein Biblizismus liegt in Zeile 24b vor, wo 1. Sam. 20,6 eingearbeitet
worden ist. Von den Vögeln einmal abgesehen ist hier die Erschaffung der
Tiere ebenfalls unter einem halachischen Aspekt gesehen. Nur jene Tiere
sind rein, die zwei bestimmte Merkmale besitzen. Gemeint sind d.amit
natürlich die Arten, die erstens wiederkäuen und zweitens vollständig
gespaltene Hufe besitzen. (19)

Zeile 25-26: Die Erschaffung Adams

«Aus Lehm richtete er sein Geschöpf her, sammelte aus Ariel seinen
Staub.
Um ihn gelingen zu lassen, schuf er ihn mit seiner Hand ; denn aus der
Hand Gottes ist er.»

Das im biblischen Hebräisch bezeugte Wort Ariel gilt in der jüdischen
Tradition als Bezeichnung des Opferaltars im Tempel. (20) Gemäss einer
Überlieferung im Jerusalemer Talmud (Traktat Nasir§7,2) schuf Gott den
ersten Menschen aus Material von der Stätte des zukünftigen Tempelaltars.

(21) Diesen Sachverhalt will unser Autor in Zeile 25 zum Ausdruck
bringen. Probleme wirft das Verständnis von Zeile 26 auf. Dem dort ge-

53



äusserten Gedanken lag offenbar die Frage zugrunde, warum Gott bei der
Schöpfung des Menschen derartig massiv und direkt eingriff, dass er ihn
mit der Hand schuf. Die darauf gegebene Antwort muss gelautet haben,
dass dies nötig war, damit der Höhepunkt des göttlichen Schöpfungswerkes

auch gelang. Dieser Gedanke ist in der Midraschliteratur nirgendwo

nachweisbar. Sofern Meir Ben Elijahu hier keine eigene Spekulation
vorträgt, muss er auf eine uns heute nicht mehr bekannte Haggada
anspielen. Unter Umständen steht eine verloren gegangene Auslegung zu
Kohelet 2,24 dahinter, der in der zweiten Hälfte von Zeile 26 zitiert wird.
Sicher aber ist dies nicht. Bei der Aussage, dass Gott Adam mit der Hand
schuf, wird von unserem Autor das Wort KF benutzt. Man fühlt sich dabei
an eine Formulierung aus den Otijot De Rabbi Akiba erinnert, einer noch
vor dem 10. Jahrhundert redigierten und in mehreren Fassungen
erhaltenen mystischen Schrift. (22) Dort wird an einer Stelle nach der
Begründung für die These gefragt, wieso Gott mit seiner Hand (B-KPW) den
Adam erschuf, und als Antwort auf Gen. 2,7 verwiesen. (23) Schon dort
wird also derselbe Ausdruck wie in unserem Pijut gebraucht. Die
Zielrichtung beider Texte aber ist unterschiedlich. Während Meir Ben Elijahu
nach den Gründen fragt, die Gott veranlassten, Adam mit der Hand zu
erschaffen, fragen die Otijot De Rabbi Akiba, aus welcher Schriftstelle
sich diese Art des göttlichen Schöpfungshandelns ableiten lässt. (24)

Zeile 27-32: Die Erschaffung Evas

«Als der Herr sah, dass er der Einzige war, sprach er: Es ist nicht gut,
dass er allein ist.

Ich will ihm eine Hilfe machen, die ihm entspricht; vielleicht sollte
er schlafen.
Als die Krone der Schönheit geschaffen wurde, flocht er sie und
brachte sie zu Adam.
Mit einem Kanopus kam sie wie eine Braut, und er segnete sie an

jenem Tag.
Sie soll Männin genannt werden, denn von ihrem Manne ist sie genommen

worden.
Nach ihr strebt er, um sie zu suchen ; ein Verlorenes, wovon er sagt,
dass es dies sei.»

Zeile 27f lehnt sich eng an den Wortlaut von Gen. 2,18 an. In Zeile 29

ist der Ausdruck «Krone der Schönheit (KLYLT YWFY)» ein in Hesekiel
27,3 und anderswo belegter Biblizismus, (25) der im AT selbst wohl noch
mit «vollkommene Schönheit» zu übersetzen ist. Hier ist er natürlich eine

54



Titulatur der Eva. Dass Gott sie flocht, beruht auf einer sich im Talmudtraktat

b Berachot 61a und anderswo findenden Exegese von Gen.
2,22. (26) Der Vers lautet ja bekanntlich, dass der Herr die Rippe Adams
zur Frau ausbaute (WYBN). Die Rabbinen verweisen darauf, dass man in
den Küstenstädten das Geflecht (QLY'T') Gebäude (BNYYT') nennt, und
folgern unter Identifizierung beider Begriffe Entsprechendes für die
Deutung der Verbform im genannten Bibelvers. (27)

Zeile 30, die von einer hochzeitartigen Aufmachung Evas redet, ela-
boriert sicher eine Tradition im Midrasch Genesis Rabba §18,1, wo
überliefert wird, dass Gott die Eva wie eine Braut schmückte und zu Adam
brachte. (28)

Zeile 31 folgt Gen. 2,23 und ist nicht weiter problematisch. Zeile 32

hingegen, die im zweiten Teil Exodus 22,8 reproduziert, bedarf wieder
einer Erläuterung. Unser Autor spricht davon, dass der Mann nach der
Frau strebt wie jemand, der etwas Verlorenes sucht. Dies fusst auf einer
Ausführung im Talmudtraktat b Kiduschin 2b. Es heisst dort, dass der
Mann üblicherweise eine Frau sucht und nicht umgekehrt. Er gleiche
darin jemandem, dem etwas verloren gegangen sei und der nach dem
Verlorenen suche. Die nordfranzösischen Tosafisten haben dieses Verlorene
völlig zutreffend auf die Rippe gedeutet, die dem Mann entnommen und
aus der die Frau erschaffen wurde. (29) Darauf spielt auch Meir Ben

Elijahu hier an. (30) Er fährt dann fort mit der Paradiesgeschichte, die
jedoch schon ausserhalb des oben abgesteckten Untersuchungsfeldes
liegt. (31)

ANMERKUNGEN

(1) Zu seiner Person siehe A. M. Haberman : TWLDWT HPYWT WhSyRH, 2. Teil.
Ramat Gan, 1972, S. 244-246.

(2) PYWTYM WSYRYM M'T RBY M'YR BRBY 'LYHW MNWRGY?, London, 1966,
S. 17ff.

(3) Text in: Der Babylonische Talmud Mit Einschluss Der Vollstaendigen Misnah; hrsg.
u. übersetzt von L. Goldschmidt, Bd. 2, (Den) Haag, 1933, S. 512.

(4) In der Ausgabe Goldschmidt, a.a.O., S. 911.

(5) Beide Texte in: MQRAVT GDWLWT - KTWBYM, Jerusalem/Tel-Aviv, 1959, S.

189a.

(6) Text in : SFT PRQY DRBY 'LY'ZR, hrsg. von A. A. Broda ; Nachdruck Tel-Aviv,
1963, ohne Paginierung.

(7) Habermans Kommentar zu diesem Stück enthält eine Notierung der Biblizismen und
gibt b Pesachim 54a als Referenztext an.

55



(8) MDRS TNyWM' HQDWM WHySn..., hrsg. von S. Buber - BR'SYT ; Jerusalem,
1%4, S. 95a (Nachdruck der Wilnaer Ausgabe). Den Hinweis auf diese Midraschpassage
entnahm ich dem Indexwerk von A. Heiman : SFR TWRH HKTWBH WHMSWRH *L
TWRH NBY'YM WKTWBYM, 3. Bd., Nachdruck Tel-Aviv, 1965 (von 1926), S. 174.

(9) TLMWD YRWSLMY, Jerusalem, 1960 nach der Krotoschiner Ausgabe, S. 58a im
angegebenen Traktat.

(10) Text in: MDRS THLYM HMKWNH SWHR JWB; hrsg. von S. Buber, Jerusalem,
1966, S. 221a (Nachdruck der Ausgabe Wilna, 1891). Haberman vermerkt zu den beiden
Zeilen die Biblizismen Hiob 25.2 u. 1. Kön. 17,19; die von mir angeführten Referenztexte

sind stellenmässig und inhaltlich andere als die von ihm erwähnten.

(11) In der Ausgabe Goldschmidt, Bd. 3, S. 818. Beide Biblizismen und die Talmudstelle
sind bei Haberman notiert.

(12) Siehe A. Even-Schoschan : HMLWN HHDS, 1. Teil, 6. Aufl., Jerusalem, 1975, S. 238,
s. v. DRK.

(13) Die Biblizismen beider Zeilen sind bei Haberman vermerkt.
(14) Siehe die vorige Anmerkung.
(15) Text bei Goldschmidt, a.a.O., Bd. 8, S. 994. Die Stelle ist bei Haberman angegeben.
(16) Der Biblizismus ist bei Haberman notiert.
(17) Text in : SFR' DBY RB HW SFR TWRT KHNYM ; hrsg. von J. H. Weiss, Wien, 1862,

S. 49b.

(18) Haberman vermerkt den Biblizismus. Die Deutung des Dieners auf Mose stammt von
ihm und ist natürlich zutreffend.

(19) Zu den Merkmalen der reinen Tiere im AT siehe W. Bunte, Art. «Speisegesetze, 1.»,
BHH III, Göttingen, 1966, Sp. 1828.

(20) Siehe N. H. Tur-Sinai, Art. «'RY'L, RY'L» in: 'NZYQLWPDYH MQR'YT, Bd. 1, 3rd
printing, Jerusalem, 1965, Sp. 558.

(21) Text in der Krotoschiner Ausgabe, a.a.O., S. 56a im angegebenen Traktat. Haber-
mans Hinweis auf Genesis Rabba § 14 ist nicht so gut.

(22) Zu diesem Werk siehe A. Marmorstein, Art. «Alphabet Des R. Akiba», EJ1, Bd. 2,

Berlin, 1928, Sp. 451-453.

(23) Text in: BTY MDRSWT, 2. Aufl., herausgeg. von Abraham Wertheimer; 2. Teil, Jeru¬
salem, 1956, S. 412.

(24) Haberman vermerkt den Biblizismus zu Kohelet. Seine Hinweise auf Gen. 1,27 und
Genesis Rabba 5 8 sind mir nicht ganz klar.

(25) Siehe S. Mandelkern : Veteris Testamenti Concordantiae Hebraicae Atque Chaldaicae,
7. Aufl., Jerusalem/Tel-Aviv, 1967, S. 583, s.v.

(26) Weitere Stellen bei L. Ginzberg : The Legends Of The Jews, Bd. 5, Philadelphia, 1955

(Nachdruck von 1925), S. 90.

(27) Text in der Ausgabe Goldschmidt, Bd. 1, S. 226.

(28) Text in : MDRS BR'SYT RB", hrsg. von J. Theodor u. Ch. Albeck ; Bd. 1. 2. verbesserte
Aufl., Jerusalem, 1965, S. 161.

^
(29) Text des Talmudtraktes und des Tosafistenkommentares in: MSKT ODWSYN MN

TLMWD BBLY [M PYRWS RS'Y, TWSFWT, ; Jerusalem, 1959, S. 4.

(30) Haberman vermerkt die Biblizismen, die beiden Talmudtexte und die Genesis-Rabba-
Stelle.

(31) Herrn Prof. Johann Maier danke ich hier wegen seiner Hinweise zum sprachlichen
Verständnis einiger schwieriger Worte in den Zeilen 22, 23 und 24 des Gedichtes.

56


	Die Weltschöpfung in einer mittelalterlichen jüdischen Sakraldichtung : der Pijut "Mi Kamocha" des Rabbi Meir Ben Rabbi Elijahu von Norwich

