Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Das Erdreich als Schépfungselement in den Mythen der Urgeschichte
Autor: Abir, Simha

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS ERDREICH ALS SCHOPFUNGSELEMENT
IN DEN MYTHEN DER URGESCHICHTE

Von Simha Abir

Es ist anzunehmen, dass die Mythenbilder, die das Erdreich zum Aus-
gangspunkt von Schoépfungsmythen nahmen, hierzu durch gewisse Er-
scheinungen in der Pflanzenwelt angeregt worden sind. Verglich jener
Mensch den Wachstumsprozess vom Samen bis zur Frucht mit den Vorgén-
gen bei den Lebewesen, wie Geburt, Reifung, Fortpflanzung und Sterben,
so kann er leicht zu dem Schluss gekommen sein, dass die Entstehung der
Pflanzen und der Lebewesen auf einen und denselben Urgrund zuriickging.
Bei solch allgemein zugénglichen und gleichartigen Beobachtungen hitte
man erwarten konnen, dass auf dieser Grundlage in einem Kulturkreis nur
ein Schopfungsmythos gebildet worden wire. In Wirklichkeit finden sich
jedoch in der Urgeschichte mehrere Ausgestaltungen mit tiefgehenden
Unterschieden, sowohl was die Schopfungsweise, die Termini fiir den
Schopfungsakt, aber auch was die Benennung der Schopfungselemente
betrifft: drdz, adamah, saddh,‘afar.

Um diese Vielfalt zu erkliren, miissten wir wissen, ob diese Unter-
schiede nur stilistischen Zufilligkeiten zu verdanken sind oder ob sie
Sondertraditionen darstellen. Um dies entscheiden zu konnen, miisste
man von den Bodenbezeichnungen ausgehen und untersuchen: 1. Bilden
sie jeweils Landschaften besonderer Art? 2. Wenn ja, mit welchen Eigen-
schaften und Potenzen sind diese Bodenarten ausgestattet ? 3. Lassen sich
auf der gezeichneten Grundlage und nach den stilistischen Eigenheiten je
eigene Traditionen nachweisen? 4. Besteht eine Entsprechung zwischen
den Landschaften und den ihnen zugehoérigen Schopfungsmythen? 5.
Bilden diese Mythengiiter jeweils geschlossene Erzidhlungen? 6. Entspre-
chen diese Traditionen der tiblichen Quellenscheidung ?

Die Landschaften

Einleitend sei vermerkt, dass wir uns bei den Bodenbezeichnungen
drdz, adamah, saddih, ‘afar auf die Bedeutungsbereiche beschrinken, die
in der Urgeschichte zum Ausdruck kommen. Auf die Etymologie und die

23



engeren Bedeutungen dieser Ausdriicke gehen wir nicht ein. Fiir unseren
Fall geniigt der Umstand, dass die Bedeutungsbereiche «Boden, Erdreich»
fiir alle vier Bezeichnungen, selbst fiir‘afar (1K6n 18,38 ;Jes34,7.9;Hi19,9)
gelten (1). Diese Beschrinkung ist umsomehr berechtigt, als ja der Erzidhler
den Anfang aller Erscheinungen und Titigkeiten, d.h. die Art und
Beschaffenheit der Landschaft in ihrem Urzustand schildern wollte.

Als erstes zeichnet er das Bild der ’@rdz. Sie muss als Landschaft sehr
wasserreich gewesen sein, was schon aus der Art ihrer Entstehung zu
erwarten war. Sie tauchte aus der grossen Masse der Gewiisser als eine Insel
hervor (Gen 1,9). Sie war so feucht und fruchtbar, dass sie ohne
Bewisserung und ohne menschliches Zutun die ganze Pflanzenwelt und die
Lebewesen aus sich hervorgehen liess (1,10ff.; 1,24). Die Menschen
konnten in dieser fruchtbaren Landschaft und tppigen Pflanzenwelt
Sammelkultur treiben und waren auf Fleischnahrung nicht angewiesen
(1,291.).

Der vollige Gegensatz zu dieser wasserreichen Landschaft ist die
adamah. Sie wird als ein trockenes Steppenland geschildert (2,6), auf dem
Dornen und Disteln wild wuchsen (3,17a). Erst wenn der Mensch die
adamah bearbeitet und bewissert (2,5b), trigt sie Brotfriichte (3,18).
Dieser Charakter der adamah erscheint auch in der Erzdhlung vom
Garten, wo die Baume durch einen Fluss bewissert werden mussten (2,10 ;
vgl. edin V. 6) (2).

Eingeflochten in die ‘adamah-Konzeption treffen wir noch zwei Rest-
traditionen an : ‘afar und saddh. Obgleich diese nur selten und ohne Einzel-
heiten angefiihrt werden, gibt es genug Anzeichen, dass sie urspriinglich
volle Traditionen fiir sich bildeten. Saddh ist wie adamah ein trockenes
Land, es liegt aber in einem Gebiet, in dem es zeitweise regnet, wodurch das
Land fruchtbar gemacht wird (2,5, gdschdm; vgl. Deut 11,10,11.14;
28,12.24). In der Urgeschichte wird von einer Bearbeitung nichts berichtet ;
die Pflanzen wachsen wild, der Ertrag ist karg, wie die Drohung vermuten
ldsst : «Du wirst essen das Kraut des saddh» (Gen 3,18).

Uber ‘afar als Landschaft und ihre Pflanzen werden keinerlei Angaben
gemacht.

Der Vollstdndigkeit halber fiihren wir noch den Garten Eden als Land-
schaftsform an. Er besass die herrlichsten Biume, die Gott selbst pflanzte
oder wachsen liess (2,8.9). Die Bodenart war, wie wir horen, die trockene
adamah, die durch einen wasserreichen Fluss fruchtbar gemacht werden
musste (2,10). Ob die Bewisserung durch Adam erfolgte, wie 2,15 vermuten
lasst (3), oder ob die Wurzeln der Bdume den feuchten Untergrund
erreichten, wissen wir nicht, Jedenfalls konnte der Mensch dort, dhnlich

24



wie auf der ’drdz, ein leichtes Leben fiihren, was wir aus der Strafe der
Vertreibung schliessen diirfen (3,23.24).

Die Potenzen

Aber nicht nur das Landschaftsbild der drdz, adamah, sadih und ‘afar
ist verschiedenartig, auch die Potenzen, mit denen die Mythenbildner das
jeweilige Erdreich ausstatteten, differieren untereinander. Die grosste
Macht, Vielfalt und Fruchtbarkeit wird der @Grdz zugeschrieben. Ihre
Aktivitdten erstrecken sich auf Lebenserscheinungen aller Art, von der
Pflanze bis zu den Lebewesen. Sie wird in Analogie zu der Frau gesetzt (4),
sie hat ein Schamteil, einen Schoss, sie kann begattet werden, gebéren,
menstruieren, unrein werden und huren (Gen 42,9.12; Hi 38,8; Ez 43,14 ;
Jes 42,4 ; Hos 2,23ff.; Gen 1,24 ; Jes 66,8 ; Ps 139,15; Num 35,34 ; Lev 19,29
Hos 1,2). Sie hat ferner, wie ein Lebewesen, einen Mund (Num 16,32 ; Deut
11,6), Augen (Ex 10,5.15; Num 22,5.11), ein Gesicht (Gen 1,29 u.a.),
ausserdem hort sie (Deut 32,1). Erwihnt wird auch der Nabel (Ri 9,37) und
das Innere (Gen 45,6 u.a.) (5). Auch von geistigen Aktivititen und
Empfindungen wird gesprochen: die drdz kann Freude empfinden (1
Chron 16,30f.), ihre Geschopfe belohnen, sie bestrafen und belehren. Sie
speit die siindigen Menschen aus, die Blutschuld auf sich laden oder sich
sexuell vergehen (Lev 18,25ff.; 20,22; Deut 24,4), verschlingt sie (Num
16,30ff. ; 26,10; 13,32 ; Deut 11,6; Ex 15,12) oder enthélt ihnen ihren Ertrag
vor (Lev 26,20). Im Gegensatz dazu zeigt sie sich den wiirdigen Geschopfen
gegeniiber als hilfreich, liefert ihnen Milch, Honig und Fett (Ex 3,8.17;
33,3;13,5; Lev 20,24 ; Gen 45,18 u.a.). Auch belehrt sie sie (Hi 12,8; 21,28 ;
Prov 13,24).

Im Vergleich zu drdz erscheinen die Potenzen der adamah und ihre
Aktivitdten begrenzt. Von den Organen wird nur der Mund erwihnt, mit
dem sie die siindigen Menschen verschluckt (Num 16,30). In der kultischen
Sphire spielt sie insofern eine Rolle, als sie geheiligt werden kann (Ex 3,5),
und damit erweist sie sich zum Bau des Altares wiirdig (Ex 20,24). Sie nimmt
mit ihrem Mund das Blutopfer auf (Gen 4,4.11) und siihnt (Deut 32,43).
Sodann besitzt sie die Fruchtbarkeitspotenz koach, die sie dem Menschen
zubilligen aber auch vorenthalten kann (Gen 4,12; 5,29; 8,21 ; Hi 31,38ff.).
Ausserdem wird ihr die Fihigkeit der Empfindung von Freude und Trauer
zugeschrieben, sowie die Neigung, Gott anzubeten (1 Chron 16,30ff. ; Joel
2,12; Hi 31,38).

Uber sadih gibt es noch weniger Angaben ; nur soviel, dass es geheiligt
werden kann (Lev 27,16-25) und dass bei ihm einige kultische Vorschriften

25



zu beobachten sind (Lev 19,9.13; 23,22; 25,3f.; Deut 24,19). In 1 Chron
16,32 wird noch erwéihnt, dass saddh sich freuen kann.

Uber die Eigenheiten von ‘afar finden wir keinerlei Aussagen.

Stilistische Eigenheiten

Wie zu erwarten, differieren in diesen Traditionen vom Erdreich die
Pflanzenarten, die Verben fiir den Wachstumsvorgang, sowie die Appella-
tiva fiir die Lebewesen. Das Verbum fiir die Hervorbringung der Pflanzen
wird von ddschd’ abgeleitet (Hif.). Die charakteristischen Pflanzen sind
Kraut, ‘essdv, und die Fruchtbdume (Gen 1,11ff.). Das Verbum fiir die Her-
vorbringung der Lebewesen wird von jaza’abgeleitet (Hif.) (1,24). Anders
bei adamah. Dort wird der Wachstumsvorgang mit zamach (Hif.) bezeich-
net (2,9; 3,17). Die Pflanzen sind dort vorwiegend die Brotfriichte (3,19 ; Hi
31,40), aber auch Baume (Gen 2,9). Das gilt fiir den Fall, dass sie bearbeitet
wird ; sonst bringt sie nur Dornen und Disteln hervor (3,18) ; Kraut (‘essdv)
wird bei adamah nicht erwihnt. Bei saddh wiederum heissen die Pflanzen
siach, «Busch» und ‘essdv, «Kraut» (2,5). Das Wachstum wird mit
demselben Verbum wie bei adamah bezeichnet. Von ‘afar haben wir keine
Angaben. Ebenso zeigen die Appellativa fiir die Lebewesen gewisse Bevor-
zugungen. Bei drdz treffen wir an: ’isch ha-ardz, «Mann der driz» (Lev
18,27), am ha™-ardz, «Volk der drdz» (20,2 u.a.), chajjat ha-ariz, «Lebe-
wesen der drdiz» (Gen 1,24.30; 9,2.10), sowie schdrdz, « Gewimmel» (1,26
u.a.) und rdamds, «Gekrduch» (1,27 u.a.). Isch, «Mann», wird auch bei
‘adamah verwendet (9,2), dann aber finden wir nur rdmds (1,24 u.a.);
chajjah, «Lebewesen» und schdrdz fehlen vollig. Isch ist anscheinend eine
durchgehende Bezeichnung, denn sie findet sich bei saddh (25,27), wie auch
chajjah, «Lebewesen» (2,19 u.a.). Rdmds und schdrdz fehlen hier vollig. Bei
‘afar lasst sich nur ein Appellativ fir Menschen nachweisen: ‘afar @ni,
«Staub bin ich» (18,22 u.a.).

Charakteristische Schliisselworte lassen sich auch auf kultischem
Gebiet nachweisen. Diese sind besonders aufschlussreich, da ja die
Vorschriften verpflichtenden Charakter haben. Als erstes bringen wir zwei
verschiedene Riten fiir die Jagd, die auf je einer Bodenbezeichnung
basieren. Nach dem einen Ritus soll der Jager das Blut des erlegten Wildes
mit ‘afar bedecken (kassah: Lev 17,13 P; vgl. Gen 37,26; Ps 104,29; Ez
24,7f.). Nach dem anderen Ritus soll der Jager das Blut einfach «auf die
drdz schiitten (schafach) wie Wasser» (Deut 12,16.24; 15,22f. P; Zeph
1,17). Bei dem einen handelt es sich um eine Art Libation (Gen 4,11; Ps
16,4), bei dem andern um eine Art Begrdbnis. Nach der *afar-Tradition

26



sollte das aufgestorte, gewaltsam vom Korper getrennte Blut zu Ruhe
gebracht werden. Auf diese Weise wollte sich der Jager vor der Rache
des getoteten Tieres absichern (6). Die andere Tradition — ‘riz —
verlangt wiederum, dass man ihr ein Opfer darbringt.

(1

(2)

(3)

(5)

(6)

(Wird fortgesetzt)

ANMERKUNGEN

Fiir adamah, Grdz und saddih sind die Bedeutungsbereiche Erde, Boden, Acker, Feld,
Land und Erdmaterial gemeinsam, wie aus den Lexika zu ersehen ist. Uber die Worte
«eprun», «ersetun», «tittu» s. R. Labat, Les Origines et la formation de la Terre, ete. S.
211f., G. Castellino, Les Textes bibliques et les Textes Cunéiformes. Suppl. to Vet.
Test. 1957, S. 120ff.

Ausf. bei O. Kaiser, Die mythische Bedeutung des Meeres in Agypten, Ugarit und Israel,
BZAW 78, 1959, S. 101ff. u. Anm. 71.

E. Robertson, The Paradise Narrative in Genesis 2,3. Manch. Univ. Egypt. and Oriental
Society Journal, 1939, 25-27. Anders N. J. Strassy, L Homme devait-il... 77, 1967, 78.
Ausfiihrlich bei: A. Dietrich, Mutter Erde. 1905, S. 46.80.83 u.a. Anati, Palestine, 161.
V. Maag, Sumer. u, babyl. Mythen v.d. Erschaffung des Menschen, in Asiat. Studien
H. 8, 1954, S. 92f., Anm. 14 u. 15. Patai, adam vadama, A. A. 11, 74{. Herbert Schmid,
Die Mutter Erde td Schiopfungsgeschichte der Priesterschrift, Judaica 22/4, 1966, S.
237ff. Hans Schmidt, Die Erzdhlung v. Paradies und Siindenfall, 1931, S. 38, Anm. 1. H. F.
Miiller, Mann und Frau im Wandel der Wirklichkeitserfahrung lsraels, Ztschr. f. Rel. u.
Geistesgeschichte, 1965, Jhg. 12, H. 1. Nach Sirach ist die Erde « Mutter aller Lebenden» :
40,1. P. Dhorme, La terre-mére chez les Assyriens. Archiv f. Religionswissenschaft, S.
163ff., 1905, 8, nennt sie «eine Seele». Vgl. A. T. Clay, A Hebrew Deluge Story, in
Cuneiform VI, 1-4, §. 71. Kramer, Geschichte beginnt..., S. 13.

In den babyl. Mythen hat die Erde auch eine Zunge : K.A.R. I, Nr. 43, V. Z. 1-6. A. Jirku,
Altorient. Komm. i. A. T., S. 29, Anm. 5.

Baudissin, Stud. z. sem. Religionsgesch.. 1, S. 14.]. G. Frazer, Golden Bough, S. 228, 518.
Ad. Friedrich, Die Forschung iiber das friihzeitl. Jigertum, Paideuma 11, 1941-43, S. 22.

27



	Das Erdreich als Schöpfungselement in den Mythen der Urgeschichte

