
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Das Erdreich als Schöpfungselement in den Mythen der Urgeschichte

Autor: Abir, Simha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS ERDREICH ALS SCHÖPFUNGSELEMENT
IN DEN MYTHEN DER URGESCHICHTE

Von Simha Abir

Es ist anzunehmen, dass die Mythenbilder, die das Erdreich zum
Ausgangspunkt von Schöpfungsmythen nahmen, hierzu durch gewisse
Erscheinungen in der Pflanzenwelt angeregt worden sind. Verglich jener
Mensch den Wachstumsprozess vom Samen bis zur Frucht mit den Vorgängen

bei den Lebewesen, wie Geburt, Reifung, Fortpflanzung und Sterben,
so kann er leicht zu dem Schluss gekommen sein, dass die Entstehung der
Pflanzen und der Lebewesen auf einen und denselben Urgrund zurückging.
Bei solch allgemein zugänglichen und gleichartigen Beobachtungen hätte
man erwarten können, dass auf dieser Grundlage in einem Kulturkreis nur
ein Schöpfungsmythos gebildet worden wäre. In Wirklichkeit finden sich

jedoch in der Urgeschichte mehrere Ausgestaltungen mit tiefgehenden
Unterschieden, sowohl was die Schöpfungsweise, die Termini für den
Schöpfungsakt, aber auch was die Benennung der Schöpfungselemente
betrifft: 'äräz, 'adamah, sadähfafar.

Um diese Vielfalt zu erklären, müssten wir wissen, ob diese Ünter-
schiede nur stilistischen Zufälligkeiten zu verdanken sind oder ob sie
Sondertraditionen darstellen. Um dies entscheiden zu können, müsste
man von den Bodenbezeichnungen ausgehen und untersuchen: 1. Bilden
sie jeweils Landschaften besonderer Art? 2. Wenn ja, mit welchen
Eigenschaften und Potenzen sind diese Bodenarten ausgestattet? 3. Lassen sich
auf der gezeichneten Grundlage und nach den stilistischen Eigenheiten je
eigene Traditionen nachweisen? 4. Besteht eine Entsprechung zwischen
den Landschaften und den ihnen zugehörigen Schöpfungsmythen? 5.

Bilden diese Mythengüter jeweils geschlossene Erzählungen 6. Entsprechen

diese Traditionen der üblichen Quellenscheidung?

Die Landschaften

Einleitend sei vermerkt, dass wir uns bei den Bodenbezeichnungen
'äräz, 'adamah, sadäh, 'afar auf die Bedeutungsbereiche beschränken, die
in der Urgeschichte zum Ausdruck kommen. Auf die Etymologie und die

23



engeren Bedeutungen dieser Ausdrücke gehen wir nicht ein. Für unseren
Fall genügt der Umstand, dass die Bedeutungsbereiche «Boden, Erdreich»
für alle vier Bezeichnungen, selbst iär'afar (lKön 18,38 ;Jes34,7.9;Hi 19,9)

gelten 1 Diese Beschränkung ist umsomehr berechtigt, als ja der Erzähler
den Anfang aller Erscheinungen und Tätigkeiten, d.h. die Art und
Beschaffenheit der Landschaft in ihrem Urzustand schildern wollte.

Als erstes zeichnet er das Bild der 'äräz. Sie muss als Landschaft sehr
wasserreich gewesen sein, was schon aus der Art ihrer Entstehung zu
erwarten war. Sie tauchte aus der grossen Masse der Gewässer als eine Insel
hervor (Gen 1,9). Sie war so feucht und fruchtbar, dass sie ohne
Bewässerung und ohne menschliches Zutun die ganze Pflanzenwelt und die
Lebewesen aus sich hervorgehen liess 1, lOff. ; 1,24). Die Menschen
konnten in dieser fruchtbaren Landschaft und üppigen Pflanzenwelt
Sammelkultur treiben und waren auf Fleischnahrung nicht angewiesen
(l,29f.).

Der völlige Gegensatz zu dieser wasserreichen Landschaft ist die
'adamah. Sie wird als ein trockenes Steppenland geschildert (2,6), auf dem
Dornen und Disteln wild wuchsen (3,17a). Erst wenn der Mensch die
'adamah bearbeitet und bewässert (2,5b), trägt sie Brotfrüchte (3,18).
Dieser Charakter der 'adamah erscheint auch in der Erzählung vom
Garten, wo die Bäume durch einen Fluss bewässert werden mussten (2,10 ;

vgl. ed in V. 6) (2).

Eingeflochten in die Wa/rca/z-Konzeption treffen wir noch zwei
Resttraditionen an : 'afar und sadäh. Obgleich diese nur selten und ohne Einzelheiten

angeführt werden, gibt es genug Anzeichen, dass sie ursprünglich
volle Traditionen für sich bildeten. Sadäh ist wie 'adamah ein trockenes
Land, es liegt aber in einem Gebiet, in dem es zeitweise regnet, wodurch das
Land fruchtbar gemacht wird (2,5, gäschäm; vgl. Deut 11,10,11.14;
28,12.24). In der Urgeschichte wird von einer Bearbeitung nichts berichtet ;

die Pflanzen wachsen wild, der Ertrag ist karg, wie die Drohung vermuten
lässt: «Du wirst essen das Kraut des sadäh» (Gen 3,18).

Über 'afar als Landschaft und ihre Pflanzen werden keinerlei Angaben
gemacht.

Der Vollständigkeit halber führen wir noch den Garten Eden als
Landschaftsform an. Er besass die herrlichsten Bäume, die Gott selbst pflanzte
oder wachsen liess (2,8.9). Die Bodenart war, wie wir hören, die trockene
'adamah, die durch einen wasserreichen Fluss fruchtbar gemacht werden
musste (2,10). Ob die Bewässerung durch Adam erfolgte, wie 2,15 vermuten
lässt (3), oder ob die Wurzeln der Bäume den feuchten Untergrund
erreichten, wissen wir nicht. Jedenfalls konnte der Mensch dort, ähnlich

24



wie auf der 'äräz, ein leichtes Leben führen, was wir aus der Strafe der
Vertreibung schliessen dürfen (3,23.24).

Die Potenzen

Aber nicht nur das Landschaftsbild der 'äräz, ädamah, sadäh und 'afar
ist verschiedenartig, auch die Potenzen, mit denen die Mythenbildner das

jeweilige Erdreich ausstatteten, differieren untereinander. Die grösste
Macht, Vielfalt und Fruchtbarkeit wird der äräz zugeschrieben. Ihre
Aktivitäten erstrecken sich auf Lebenserscheinungen aller Art, von der
Pflanze bis zu den Lebewesen. Sie wird in Analogie zu der Frau gesetzt (4),
sie hat ein Schamteil, einen Schoss, sie kann begattet werden, gebären,
menstruieren, unrein werden und huren (Gen 42,9.12; Hi 38,8; Ez 43,14;
Jes42,4; Hos 2,23ff. ; Gen 1,24; Jes 66,8; Ps 139,15 ; Num 35,34; Lev 19,29;
Hos 1,2). Sie hat ferner, wie ein Lebewesen, einen Mund (Num 16,32 ; Deut
11,6), Augen (Ex 10,5.15; Num 22,5.11), ein Gesicht (Gen 1,29 u.a.),
ausserdem hört sie (Deut 32,1). Erwähnt wird auch der Nabel (Ri 9,37) und
das Innere (Gen 45,6 u.a.) (5). Auch von geistigen Aktivitäten und

Empfindungen wird gesprochen: die 'äräz kann Freude empfinden (1

Chron 16,30f.), ihre Geschöpfe belohnen, sie bestrafen und belehren. Sie

speit die sündigen Menschen aus, die Blutschuld auf sich laden oder sich
sexuell vergehen (Lev 18,25ff. ; 20,22; Deut 24,4), verschlingt sie (Num
16,30ff. ; 26,10; 13,32; Deut 11,6; Ex 15,12) oder enthält ihnen ihren Ertrag
vor (Lev 26,20). Im Gegensatz dazu zeigt sie sich den würdigen Geschöpfen
gegenüber als hilfreich, liefert ihnen Milch, Honig und Fett (Ex 3,8.17;
33,3 ; 13,5 ; Lev 20,24 ; Gen 45,18 u.a.). Auch belehrt sie sie (Hi 12,8 ; 21,28 ;

Prov 13,24).

Im Vergleich zu äräz erscheinen die Potenzen der ädamah und ihre
Aktivitäten begrenzt. Von den Organen wird nur der Mund erwähnt, mit
dem sie die sündigen Menschen verschluckt (Num 16,30). In der kultischen
Sphäre spielt sie insofern eine Rolle, als sie geheiligt werden kann (Ex 3,5),
und damit erweist sie sich zum Bau des Altares würdig (Ex 20,24). Sie nimmt
mit ihrem Mund das Blutopfer auf (Gen 4,4.11) und sühnt (Deut 32,43).
Sodann besitzt sie die Fruchtbarkeitspotenz koach, die sie dem Menschen
zubilligen aber auch vorenthalten kann (Gen 4,12 ; 5,29; 8,21 ; Hi 31,38ff.).
Ausserdem wird ihr die Fähigkeit der Empfindung von Freude und Trauer
zugeschrieben, sowie die Neigung, Gott anzubeten (1 Chron 16,30ff. ; Joel
2,12; Hi 31,38).

Über sadäh gibt es noch weniger Angaben ; nur soviel, dass es geheiligt
werden kann (Lev 27,16-25) und dass bei ihm einige kultische Vorschriften

25



zu beobachten sind (Lev 19,9.13; 23,22; 25,3f. ; Deut 24,19). In 1 Chron
16,32 wird noch erwähnt, dass sadäh sich freuen kann.

Über die Eigenheiten von 'afar finden wir keinerlei Aussagen.

Stilistische Eigenheiten

Wie zu erwarten, differieren in diesen Traditionen vom Erdreich die
Pflanzenarten, die Verben für den Wachstumsvorgang, sowie die Appella-
tiva für die Lebewesen. Das Verbum für die Hervorbringung der Pflanzen
wird von däscha abgeleitet (Hif.). Die charakteristischen Pflanzen sind

Kraut, 'essäv, und die Fruchtbäume (Gen 1,1 Iff.). Das Verbum für die
Hervorbringung der Lebewesen wird von jaza' abgeleitet (Hif.) (1,24). Anders
bei 'adamah. Dort wird der Wachstumsvorgang mit zamach (Hif.) bezeichnet

(2,9 ; 3,17). Die Pflanzen sind dort vorwiegend die Brotfrüchte (3,19 ; Hi
31,40), aber auch Bäume (Gen 2,9). Das gilt für den Fall, dass sie bearbeitet
wird ; sonst bringt sie nur Dornen und Disteln hervor (3,18) ; Kraut ('essäv)
wird bei 'adamah nicht erwähnt. Bei sadäh wiederum heissen die Pflanzen
siach, «Busch» und 'essäv, «Kraut» (2,5). Das Wachstum wird mit
demselben Verbum wie bei 'adamah bezeichnet. Von 'afar haben wir keine
Angaben. Ebenso zeigen die Appellativa für die Lebewesen gewisse
Bevorzugungen. Bei aräz treffen wir an; 'isch ha-'aräz, «Mann der aräz» (Lev
18,27), am ha'-aräz, «Volk der 'äräz» (20,2 u.a.), chajjat ha-'aräz, «Lebewesen

der 'äräz» (Gen 1,24.30; 9,2.10), sowie schäräz, «Gewimmel» (1,26
u.a.) und rämäs, «Gekräuch» (1,27 u.a.). 'Isch, «Mann», wird auch bei
'adamah verwendet (9,2), dann aber finden wir nur rämäs (1,24 u.a.);
chajjah, «Lebewesen» und schäräz fehlen völlig. 'Isch ist anscheinend eine

durchgehende Bezeichnung, denn sie findet sich bei sadäh (25,27), wie auch
chajjah, «Lebewesen» (2,19 u.a.). Rämäs und schäräz fehlen hier völlig. Bei

'afar lässt sich nur ein Appellativ für Menschen nachweisen : 1afar 'ani,

«Staub bin ich» (18,22 u.a.).

Charakteristische Schlüsselworte lassen sich auch auf kultischem
Gebiet nachweisen. Diese sind besonders aufschlussreich, da ja die
Vorschriften verpflichtenden Charakter haben. Als erstes bringen wir zwei
verschiedene Riten für die Jagd, die auf je einer Bodenbezeichnung
basieren. Nach dem einen Ritus soll der Jäger das Blut des erlegten Wildes
mit 'afar bedecken (kassah : Lev 17,13 P; vgl. Gen 37,26; Ps 104,29; Ez
24,7f.). Nach dem anderen Ritus soll der Jäger das Blut einfach «auf die
'äräz schütten (schafach) wie Wasser» (Deut 12,16.24; 15,22f. P; Zeph
1,17). Bei dem einen handelt es sich um eine Art Libation (Gen 4,11 ; Ps

16,4), bei dem andern um eine Art Begräbnis. Nach der la/arTradition

26



sollte das aufgestörte, gewaltsam vom Körper getrennte Blut zu Ruhe
gebracht werden. Auf diese Weise wollte sich der Jäger vor der Rache
des getöteten Tieres absichern (6). Die andere Tradition — aräz —

verlangt wiederum, dass man ihr ein Opfer darbringt.

Wird fortgesetzt)

ANMERKUNGEN

(1) Für 'adamah. aräz und sadäh sind die Bedeutungsbereiche Erde, Boden, Acker, Feld,
Land und Erdntaterial gemeinsam, wie aus den Lexika zu ersehen ist. Über die Worte
«epru», «ersetu», «tittu» s. R. Labat, Les Origines et la formation de ta Terre, etc. S,

21 If., G. Castellino, Les Textes bibliques et les Textes Cunéiformes. Suppl. to Vet.
Test. 1957, S. 120ff.

(2) Ausf. bei O. Kaiser, Die mythische Bedeutung des Meeres in Ägypten. Ugarit und Israel.
BZAW 78, 1959, S. lOlff, u. Anm. 71.

(3) E. Robertson, The Paradise Narrative in Genesis 2.3. Manch. Univ. Egypt, and Oriental
Society Journal. 1939, 25-27. Anders N. J. Strassy, L'Homme devait-il... 77. 1967, 78.

(4) Ausführlich bei: A. Dietrich, Mutter Erde. 1905, S. 46.80.83 u.a. Anati, Palestine. 161.

V. Maag, Sumer. u. babyl. Mythen v.d. Erschaffung des Menschen, in Asiat. Studien
H. 8, 1954, S. 921'., Anm. 14 u. 15. Patai, adam vadama. A. A. 11, 74f. Herbert Schmid,
Die Mutter Erde i.d. Schöpfungsgeschichte der Priesterschrift. Judaica 22/4, 1966, S.

237ff. Hans Schmidt, Die Erzählung v. Paradies und Sündenfall. 1931, S. 38, Anm. 1. H. F.
Müller, Mann und Frau im Wandet der Wirklichkeitserfahrung Israels. Ztschr. f. Ret. u.

Geistesgeschichte. 1965, Jhg. 12, H. 1. Nach Sirach ist die Erde «Mutter aller Lebenden» :

40,1. P. Dhornte, La terre-mère chez les Assyriens. Archiv f. Religionswissenschaft. S.

163ff., 1905, 8, nennt sie «eine Seele». Vgl. A. T. Clay, A Hebrew Deluge Story, in
Cuneiform VI, 1-4, S, 71. Kramer, Geschichte beginnt.... S. 13.

(5) In den babyl. Mythen hat die Erde auch eine Zunge : K.A.R. I, Nr. 43, V. Z. 1-6. A. Jirku,
Altorient. Komm. i. A. T.. S. 29, Anm. 15.

(6) Baudissin, Stud. z. sem. Religionsgesch.. LS. 14. J. G. Frazer, Golden Bough. S. 228, 518.
Ad. Friedrich, Die Forschung über das frühzeitl. Jägertum. Paideuma IL 1941-43, S. 22.

27


	Das Erdreich als Schöpfungselement in den Mythen der Urgeschichte

