Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Die nationalsozialistische Judenverfolgung und Judenvernichtung als
Herausforderungen an Christentum und Kirche

Autor: Greive, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE NATIONALSOZIALISTISCHE
JUDENVERFOLGUNG UND JUDENVERNICHTUNG
ALS HERAUSFORDERUNG AN CHRISTENTUM
UND KIRCHE *

von Hermann Greive

Wenige Gegenstinde der jiingeren Geschichte haben in der Ge-
schichtswissenschaft — trotz aller Werturteilsfreiheit — eine so unter-
schiedliche, ja gegensitzliche Behandlung und Beurteilung erfahren wie
das Verhéltnis der Kirchen zum Nationalsozialismus, speziell zum natio-
nalsozialistischen Antisemitismus und zur Judenvernichtung durch den
Nationalsozialismus.

Zunichst herrschte der Eindruck vor — und diese Linie ist (modifi-
ziert) bis in die Gegenwart weiterverfolgt worden, dass die Kirchen, da sie
nicht im Nationalsozialismus aufgegangen waren, Horte des Widerstands
gewesen seien und als solche natiirlich auch in der Judenfrage opposi-
tionell. Dies musste den verantwortlichen Reprédsentanten der Institu-
tionen recht sein. Es entsprach iiberdies ihrem Selbstverstindnis. Demge-
méiss haben sie bei der Erwirkung dessen, was der Volksmund in
Anspielung auf das bekannte Waschmittel « Persilscheine» nannte (um die
reine Weste ging es ja), guten Gewissens eifrig mitgewirkt. Die sechziger
Jahre : die inzwischen gross gewordenen Kinder derer, die dabei gewesen
waren, wollten es anders. Nun konnte man in einem moralischen Sturm
der Entriistung solche Sicht der Dinge nur mehr als blanke (die Kirchen
selbst gefidhrdende) Scheinheiligkeit begreifen. Wo die alten Thesen
bruchlos weitervertreten wurden, waren sie um ihre Naivitidt gekommen.
So etwa, wenn 1965 Friedrich Zipfel — fast noch naiv — iber die
kirchliche Hilfeleistung ab 1941 schreibt:

«Fir die Bekennende Kirche aber entstanden jetzt, ebenso wie fiir die
katholische Kirche, Aufgaben, die iiber den Bereich der Kirchenorgani-
sation und eines Selbstbehauptungskampfes weit hinausreichten. Durch
tatige Hilfe fiir Verfolgte, fiir getaufte und ungetaufte Juden wie fiir
Geisteskranke musste christliche Nichstenliebe sich bewdhren. Wenn es
auch der Kirche nicht gelungen ist, die nationalsozialistischen Terror-
massnahmen zu unterbinden, so miissen die von beiden Kirchen unter-

12



nommenen Versuche, so viele Menschen wie nur irgend moglich vor dem
Zugriff der Vernichtungsorgane zu schiitzen, anerkannt werden. Selbstlos
haben sich Christen um ihrer Mitmenschen willen in Gefahr gebracht. Der
Einsatz, der in vielen Fillen mit der Freiheit, in einigen sogar mit dem
Leben bezahlt wurde, hat den anfangs vorwiegend theologischen Streit um
den Arierparagraphen in die Hohe der Tat und des Opfers gehoben.» (1)
Dabei ist in erster Linie an die Zeit nach dem Emigrationsverbot vom
Oktober 1941 gedacht, als «von den Kirchen organisierte oder offen
unterstiitzte Institutionen... nicht mehr tiatig werden» konnten. (2) Dass es
wirklich nur mehr «fast» noch naiv gesagt ist, zeigt sich wenige Seiten
spater, wenn als einziges Beispiel tatkréftiger und effektiver Hilfe in
dieser Zeit die Bemiihungen des seiner Herkunft nach jiidischen Ober-
regierungsrats Dr. Kaufmann und seiner Gruppe angefiihrt werden.

Doch dies nur als Exkurs.

Kehren wir zu der Gegensitzlichkeit der Darstellung und Beurteilung
der Haltung und des Verhaltens der Kirchen und kirchlicher Kreise zu-
riick. Wie ist es damit? Wer hat recht?

Hierauf ist zu antworten :

1. Christentum und Kirche, und zwar nicht nur als ideelle Grossen,
sondern als in Personen und Institutionen verkorperte Wirklichkeit,
standen zum Nationalsozialismus und speziell zum nationalsozialistischen
Antisemitismus in unversohnlichem Gegensatz. Dies bestitigt die wirk-
liche Entwicklung — am Ende (zumindest) war dieser Gegensatz augen-
fallig. So verstanden haben diejenigen recht, die in den Kirchen Horte des
Widerstands sehen. Dem ist freilich hinzuzufiigen, dass diese Bewédhrung
der Kirchen als Gegensatz zum Nationalsozialismus sich nur in sehr de-
fizienter Weise und allzu verspitet auch auf den nationalsozialistischen
Antisemitismus bezog. Doch zuniéchst ist (das Allgemeine :) der Gegensatz
festzuhalten.

Vielleicht hat dies die eine oder andere der kritischen Arbeiten ver-
neinen wollen — insofern wire sie selbst der Kritik zu unterziehen.
Jedenfalls aber sind viele so verstanden oder auch missverstanden worden
— darunter auch meine eigene Arbeit (die andererseits natiirlich den
Produkten der moralischen Entriistung der sechziger Jahre zuzurechnen
ist).

2. Dass dieser Gegensatz bestand und mit fortschreitender Zeit auch
immer augenfilliger wurde, entlastet Christentum und Kirchen nicht.
Gemessen an dem Ergebnis des Prozesses der Bewidhrung und erst recht
gemessen an ihrem (alten wie neuen) moralischen Anspruch sind Chris-

13



tentum und Kirche — immer konkret verstanden: in ihren beamteten
oder nicht beamteten Reprisentanten — schuldig geworden. Wie steht es
da mit dem Gegensatz? Sie traten in Gegensatz zu sich selbst. Ich kann
hier eine Formulierung Franklin H. Littells aufgreifen, die freilich theolo-
gischer ist, als ich — als Historiker — vielleicht sein sollte. Er schreibt zur
Korrektur oder doch zur Prizisierung der Rede von der Kirchenverfol-
gung oder Christenverfolgung durch die Nationalsozialisten :

«Abfall (Apostasy) nicht Verfolgung ist das Schliisselwort.» (3)

Der christliche Kampf gegen den Nationalsozialismus (soweit er statt-
fand), umgekehrt auch der Kampf des Nationalsozialismus gegen das (ori-
gindre) Christentum, war weniger ein Kampf gegen einen dusseren als
gegen einen inneren Feind — die Uberwindung des Feindes folglich so
etwas wie Selbstiiberwindung. Hier hat es einen guten Sinn, von «Bewilti-
gung der Vergangenheit» zu reden. Die Nationalsozialisten waren Chris-
ten, viele sogar kirchliche Christen, viele Christen, auch kirchliche Chris-
ten Nationalsozialisten und noch mehr (wenigstens) Sympathisanten. Es
bestand «im Grunde» eine qualvolle Einheit der Gegensiitze, individuell
wie sozial, den Einzelnen wie die Gruppen betreffend. Selbst die anschei-
nend génzlich Abgefallenen und (kirchlich) Ausgeschlossenen, agierten
und reagierten als solche, die noch am Christentum hdngen — freilich
(nun) negativ, also nicht a-, sondern anti-christlich, als abgefallene Chris-
ten. Das gilt vorweg von Hitler selbst, sehr viel leichter durchschaubar
etwa von Friedrich Murawski, der 1924 (damals Kaplan in Boele bei
Hagen), eine geradezu exemplarisch vorurteilsfreie Stellungnahme zum
Verhiltnis von Christentum und Judentum abgab und ca. 15 Jahre spiter
gehissige Pamphlete gegen Christentum und Judentum schrieb. Andere
— wie Joseph Roth — akzeptierten als Gemassregelte die kirchliche Mass-
regel nicht, sondern sahen sich trotz allem als Christen, vielleicht als die
besseren Christen. Es gehort zum Erschreckendsten, dass Mut zum Wi-
derstand gegen die Hierarchie: zu kirchlichem Nonkonformismus, sich
damals katholischerseits gerade so zeigen sollte.

Worin bestand der Abfall ?

Diese Frage beschrinkt sich ersichtlich nicht auf das, was «faktisch»
war. Sie enthilt als Voraussetzung ein Sein-Sollen : Sie zielt darauf ab, das
was war, an dem zu messen, was héitte sein konnen oder sollen. Bei aller
Sachlichkeit, die man zu recht vom Historiker erwartet, kann und darf
(auch) er der Zu- und Einordnung seiner Arbeit in einen solchen Bezugs-
rahmen, anders gesagt der verantwortlichen Wahl eines leitenden Ge-
sichtspunkts nicht ausweichen. Es geht nicht an, den Theologen und Phi-
losophen den Sinn zu iiberlassen und sich selbst (als Historiker) mit dem

14



sinnlosen Sein zu begniigen. Das auch nur zu versuchen, liefe auf einen
Abfall eben derselben Art hinaus wie der, von dem im folgenden die Rede
sein soll.

Worin bestand der Abfall?

Man trifft, meine ich, eine entscheidenden Seite, wenn man ihn als
Abfall von der Politik begreift und erklirt. Das gilt fiir die katholische wie
fiir die evangelische Kirche in Deutschland, wenn auch nicht ganz und gar
in demselben Sinne.

Was ist damit gemeint ?

Zunichst heisst es nicht, dass die Kirchen und kirchliche Kreise (als
solche) von Anfang an politisch uninteressiert und einflusslos gewesen
wiren. Ganz das Gegenteil ist richtig: Die katholische Kirche war insbe-
sondere liber das Zentrum politisch wirksam und die evangelische Kirche
— vor allem in Preussen — durch ihre Fithrungsschicht, ihre Elite, die in
der Kaiserzeit der selbstverstandlichste Verbiindete der wirtschaftlich und
politisch fiihrenden Schicht gewesen war und auf diese Rolle trotz ein-
schneidender Verdnderungen auch in der Weimarer Zeit nicht vergessen
hatte. Es bestanden also durchaus enge und wirksame Zusammenhinge
zwischen Religion und Politik. Man kann sie als die gesellschaftliche
Schichtung stabilisierend charakterisieren.

Trotzdem — grossenteils gerade deswegen — gab es das, was ich den
Abfall von der Politik genannt habe ; und zwar in dem Sinne, dass es an
einer halbwegs rezipierten eingestindigen und vor allem umfassenden
(nicht auf die Belange des eigenen Uberlebens fixierten) politischen
Konzeption und Aktion fehlte: an einer Politik mit dem Blick auf das
Ganze. So verstanden hatte die Entpolitisierung der Kirchen lingst be-
gonnen, als von nationalsozialistischer Seite hart und riicksichtslos
eingegriffen wurde, um sie zu Ende zu fiihren.

Auf katholischer Seite ist dies vielleicht deutlicher erkennbar. Hier
herrschte als die Kehrseite dessen, was ich das Fehlen einer umfassenden
politischen Konzeption genannt habe, ein Kulturbegriff, der auf einen ge-
schlossenen (christlich-katholischen) Kulturbereich mit christlicher
Schule, Literatur und Musik abzielte, also auf eine Art « Dreizehnlinden-
Kultur». Er herrschte nicht nur in den Kopfen, sondern in der Praxis des
Kulturbetriebs und der kulturellen Bemiihungen. Dass es Abweichungen
gab, auch Gruppen, beweist nicht das Gegenteil. Die am meisten
erwihnenswerten Abweichler in der Zeit vor der Machtergreifung waren
die Méinner um die Rhein-Mainische Volkszeitung, mit Dessauer und
Dirks. Fiir das, was ich zeigen will, aufschlussreicher sind die Rechtsab-

]



weichler, die sich mit voller christlich-katholischer Uberzeugung dem
Nationalsozialismus zuwandten und denen Minner wie Schmaus und
Lortz zugehorten : auch sie fanden zu einer Politik zuriick, die das Ganze
des Staates und der Gesellschaft meinte, freilich auf eine Weise, die den
gemeinten Abfall (dessen sie sich und weil sie sich dessen am wenigsten
bewusst waren) aufs grellste markiert. Hier zeigt sich am deutlichsten, wie
das politisch entleerte Christentum geradezu nach einer politischen
Auffiillung schrie — und die gewéhlte war «positiv-christlich» genug, um
als christliche aufgefasst werden zu kOnnen (schopfte sie nicht aus
christlich-germanischen Quellen ?). Es ldsst sich dariiber streiten, ob man
hier von Abweichlern sprechen soll. Denn es geht um die Spitze eines
Eisberges, um jene doch keineswegs kleine Gruppe der katholischen
Bevolkerung, die — hédufig genug vielleicht mit ein bisschen mehr
schlechtem Gewissen als die exponierten katholischen Nationalsozialisten
— von den Jahren des Umbruchs an die Bewegung unterstiitzten. Im
tibrigen aber geniigte die unpolitische Distanz der Opfer der Entpolitisie-
rung von Kirche und Christentum, um der Entwicklung Vorschub zu
leisten. Die politisch Aktiven und Einflussreichen hatten statt eines poli-
tischen Konzepts und ganz im Sinne der erwidhnten kulturellen Ghettoi-
sierung nur die Sicherung (zum Teil kleinlicher) katholischer Sonder-
interessen zum politischen Ziele — etwa die konfessionnelle Schule.
Hierin: In dieser Fixierung auf die partikuldren Interessen der eigenen
Gruppe und dem Desinteresse an iibergreifenden Zusammenhéngen
(vielfach freilich Hand in Hand mit einer geheimen Sympathie fiir
autoritidre Strukturen wie die der Kaiserzeit) besteht auf katholischer Seite
der Abfall von der Politik, auf den ich hinweisen will.

Zu einer Entpolitisierung — wenn auch nicht ganz der gleichen Art —
kam es auch auf protestantischer Seite. Die eingermassen weitreichende
Rezeption des liberalen Gedankens von der Religion als Privatsache zeigt
es an. Das in diesem Zusammenhang entscheidende Moment liegt in der
lange eingeiibten, gerade in der Kaiserzeit erfolgreich praktizierten
Selbstverstindlichkeit, mit der man seitens der kirchlichen Elite, die und
gerade weil sie mit der wirtschaftlichen und politischen Elite engstens
verbunden war (in denselben Kreisen verkehrte), das politische Geschiift
den Politikern iiberliess — sie betrieben es ohnedies «ganz zwanglos» im
Sinne der Kirche. Hier bildete die Weimarer Zeit freilich einen vergleichs-
weise tiefen Einschnitt; indessen kaum tief genug, um nicht als heilbar
angesehen werden zu konnen.

Jedenfalls war auf katholischer wie auf protestantischer Seite Politik
viel zu sehr Kirchturmspolitik geworden, dort aus der Zwangslage der
Minoritéitssituation und einem idealisierenden Ghettodenken heraus, hier

16



aufgrund der lange Zeit allzu problemlos gegebenen Moglichkeit, den
eigenen (kirchlichen) Vorteil zu wahren, um fiir den Gesamtstaat und die
Gesamtgesellschaft zukunftsweisend sein zu kdnnen.

Zu Beginn der nationalsozialistischen Herrschaft waren die religiosen
Gruppierungen (einschliesslich ihrer Orthodoxien, die hierin zunédchst so
widerspenstig gewesen waren) bestens disponiert, die zweifelhafte «auf-
kldarerische» Pille von der Religion als Privatsache endgiiltig zu schlucken.
Man hatte akzeptiert, was aufgedrungen worden war: die wirklich
wichtigen Dinge iiberliess man den andern. Mir scheint, dass in diesem
Abfall der Kirchen von der Politik sowohl die Abwendung zahlreicher
Christen von den Kirchen (als belangloser Betstuben) wie auch das proble-
matische Verhalten der Kirchen als Institutionen, auch vieler, freilich
langst nicht aller Christen bei der Opferung des jiidischen Volkes (mit)
begriindet war.

A. Die Anfange

1. Die katholische Kirche

Das Konkordat forderte es zutage — mit erschreckender Deutlichkeit.
Man konnte denken, es sei zu iibergehen, denn es betreffe die Juden nicht.
Doch eben das ist falsch: es betraf sie. Man ging vom Widerstand, wie es
ihn ja gegeben hat (und am Ende — notgedrungen — wieder geben sollte)
zur Unterstiitzung tiber und opferte damit alles, um sich selber zu retten.
Die Kirche als Institution versagte, nicht weil sie zu mittelalterlich,
sondern weil sie zu neuzeitlich reagierte, die gewiinschte Rolle als fiir das
offentliche Leben (in seiner Gesamtheit) nicht zustdndige Grosse akzep-
tierte und sich als Verein gerierte. Vertraglich «gesichert» wurden nur die
Gruppeninteressen.

Dies war sowohl folgenreich wie auch symptomatisch. Man band sich
die Hiande und wollte es auch gar nicht anders. So gesehen war die
bekannte Bemerkung Bischof Bertrams, die man heute — im nachhinein
— als im hochsten Masse zynisch empfinden muss, das Allerselbstver-
stindlichste :

Es handelte sich beim Judenboykott (vom 1. April 1933) «um einen
wirtschaftlichen Kampf in einem uns in kirchlicher Hinsicht nicht nahe-
stehenden Interessenkreise» (4).

Das ist — objektiv — Menschenverachtung. Doch lassen wir diesen
Vorwurf beiseite — das Knochengeriist der Verantwortungsverweigerung

17



kommt so oder so zum Vorschein: Es handelt sich um einen wirtschaft-
lichen Kampf — d.h. doch: damit hat die Kirche nichts oder wenig zu tun,
der geht es «nur» um Religion (sei es in der Wirtschaft, wie es wolle) —
wie aufgeklért! Indessen verliert die Kirche damit ihre moralische Exis-
tenzberechtigung und behélt nur eine vereinstechnische. Die Rede von
der «kirchlichen Hinsicht» (im Blick auf den Interessenkreis) bestitigt
exakt das Gesagte.

Es lisst sich sagen: Bertram war einer — eine Ausnahme. Doch Lutz
Eugen Reutter (in seiner Haltung zur Kirche ganz unverdéchtig) bestitigt,
dass die Metropoliten von Koln, Miinchen, Paderborn und Bamberg ganz
dhnlich dachten (5). Lediglich Erzbischof Grober (Freiburg) sei fiir eine
Intervention eingetreten. Ausgerechnet Grober, der dem Nationalsozia-
lismus zu diesem Zeitpunkt ideologisch wohl nidherstand als die andern!
Gerade dies erhellt schlaglichtartig, worauf ich hinauswill: So verkehrt
war die (christliche) Welt!

Der Konkordatsabschluss zeigt, dass die politische Weisheit, mit der
man auf katholischer Seite dem Nationalsozialismus begegnete — Gordon
Zahn (6) spricht (in bestimmtem Zusammenhang) von «der Weisheit der
Schlangen» —, nicht ausschliesslich deutscher Herkunft war — Rom tat
hier mit. Wenn bedeutsamere Spannungen bestanden, so am ehesten
zwischen Rom und dem deutschen Episkopat auf der einen und dem poli-
tischen Katholizismus auf der anderen Seite. Wo das grossere Mass an
(wirklich) politischem Bewusstsein vorhanden war (wenn auch zumeist mit
allzu belanglosen Inhalten und Zielen), war auch der stirkere Wider-
standswille — wofern dieses politische Bewusstsein nicht gerade umge-
kehrt zur Identifikation mit dem Nationalsozialismus gefiihrt hatte. Bei
der regionalen wie bei der zentralen Kirchenleitung aber hatte man sich
der These von der rein religiosen Zustédndigkeit der Religion ldngst bis zur
Quasi-Blindheit gefiigt.

2. Die evangelische Kirche

Auf protestantischer Seite war die Lage etwas anders. Hier gab es
keine politische Partei als politischen Interessenvertreter. Als die Par-
teienlandschaft sich formierte, hatte es zu einer solchen Interessenver-
tretung auch keinen Anlass gegeben: die Verbindung des offiziellen Pro-
testantismus besonders Preussens mit Politik und Staat war, ohne dass
dafiir sonderlich viel Aufwand getrieben werden musste, eng genug. Wo
man 1933 an die alte kaiserzeitliche Tradition wieder ankniipfen zu
konnen glaubte, bei den Deutschen Christen und Reichsbischof Miiller,
setzte denn auch rasch ein «erfolgversprechender» Prozess der Gleich-

18



schaltung ein. Hierbei ist — wie mir scheint — von ganz besonderem
Gewicht, dass auf protestantischer Seite wohl infolge des politischen
Machtverlusts durch den Umbruch nach dem Ersten Weltkrieg (wdhrend
auf katholischer Seite eher ein Machtzuwachs zu verzeichnen war) in viel
grosserem Umfang als im Katholizismus sich volkische Gruppierungen
bildeten, die auf ihre Weise Religion und Politik neu zu verbinden suchten
und mit ihrer radikalen Germanomanie und Judenfeindschaft das Ver-
halten auch der offiziellen Kirche mitbestimmten.

Hier tritt der Abfall und seine Folgen plastisch vor Augen:

a) der proklamative Verzicht auf Politik als Einsatz fiir das Ganze, der
— recht verstanden — seit der Aufkldrung ja nur mehr ein Einsatz fiir das
heterogene, nicht einheitliche Ganze sein kann, bei faktisch betriacht-
lichem politischem Einfluss;

b) zugunsten partikuldrer Eigeninteressen ausgeiibt (Kulturkampf!);

c) der Versuch der Wiedergewinnung das Ganze des Staates und der
Gesellschaft umfassender Politik durch die falsche Identifikation von
Christentum und Germanentum

d) in dessen Konsequenz die Opferung Isaaks: des Judentums. — Man
hat die Aufkldrung in gewisser Hinsicht rasch genug rezipiert und dennoch
den aufklirerischen Toleranzgedanken niemals christlich begriffen. —
Dies gilt — mutatis mutandis — auch fiir den Katholizismus.

Im Unterschied zur Entwicklung im Katholizismus gab es jedoch auf
protestantischer Seite nicht nur eine weitreichende Identifikation mit dem.
Nationalsozialismus, sondern auch einen idhnlich weitreichenden Wider-
stand : in der Bekennenden Kirche. Die Geschichte dieses inneren Wider-
spruchs, des Zerfalls (wenn man will) des deutschen Protestantismus in
verschiedene Lager ist hier nicht nachzuzeichnen. Um den Hintergrund,
die Voraussetzungen der in der Bekennenden Kirche so iiberzeugend
verwirklichten Mdglichkeit anzudeuten, mochte ich Bonkovsky zitieren,
der feststellt:

«Als sich im Protestantismus der Widerstand gegen Hitler formierte,
wurde der Hauptanteil der aktiven Opposition vom kalvinistischen und
pietistischen Fliigel der etablierten Kirche getragen» (7).

Vielleicht ist dies so auszulegen, dass es innerhalb der (Gross-) Kirche
eher Aussenseiter-Gruppierungen waren, die als Sauerteig wirkten.

Hier ist auch der Ort, an die ganz ungewohnliche Rolle zu erinnern, die
die Bibelforscher, auch Quiker und Mennoniten damals gespielt haben.

Allem Anschein nach sind noch am ehesten die kleineren Gruppen,

19



fiir die die Versuchung des Arrangements weniger gegeben ist, fahig und
willens (auch im Interesse des eigenen Uberlebens) den Blick auf das
Ganze zu richten — und danach zu handeln.

Nach dem Gesagten war das Verhiltnis der Grosskirchen zum
Nationalsozialismus anfidnglich zwiespaltig und hochproblematisch, erst
recht hinsichtlich der beginnenden Judenverfolgung. Und es ist besonders
erschreckend, dass in diesem Punkte die Bekennende Kirche, die grund-
sdtzlich eine durchaus andere, entschiedenere Position bezog, sich zwar
nicht gleich, aber dhnlich verhielt. Mit der gesamten offiziellen Christen-
heit (Deutschlands) konnte zu Anfang auch die Bekennende Kirche — um
mit Bertram zu reden — die Verfolgung der Juden nicht als etwas
begreifen, das ihrem «Interessenkreise» nahestand. Lange Zeit hat man
allenthalben im Zusammenhang mit der «Arierfrage» fast nur die
sogenannten «nichtarischen Christen» im Auge gehabt.

B. Von der Vertreibung zur Vernichtung

Obwohl es schlechterdings falsch ist, dass christlicherseits nichts
geschehen sei, war doch die offizielle Politik der Kirchen und kirchlicher
Kreise in Form von Stellungnahmen und Eingaben und auch die mehr
oder weniger offizielle Hilfeleistung lange, allzu lange durch die skizzier-
ten Voraussetzungen und Ansitze bestimmt.

Die «Reichskristallnacht» mag hier als Beispiel stehen. Wenn irgend-
etwas, so hitten die Ereignisse der Nacht vom 9. auf den 10. November
1938 zur Herausforderung werden miissen. Sie wurden es nicht — riefen
so gut wie nichts hervor, es blieb still : Kirche und Christen schwiegen (8);
von wenigen Ausnahmen, wie Dompropst Lichtenberg in Berlin, abge-
sehen. Was es sehr wohl gegeben hat, war private Hilfeleistung, wie man
etwa in den Aufzeichnungen des Rechtsanwalts Siegfried Neumann nach-
lesen kann (9). Wie weit sie reichte und in welchem Umfange sie christlich
und nicht etwa nachbarschaftlich o.4. begriindet war, wird freilich immer
ungewiss bleiben.

Sicherlich ist gegeniiber dem Vorwurf des schuldhaften Schweigens
(wie er etwa von Hochhuth besonders gegen Rom erhoben worden ist)
geltend zu machen, ob denn der offene und offizielle Protest dienlich
gewesen wire, ob er nicht unterbleiben musste, um Schlimmeres zu
verhiiten. Vielleicht. — Vor allem, nachdem es zum Schlimmen lange
gekommen war. Doch wichtiger ist, dass auch die(se) wohlwollende Inter-
pretation die These vom Abfall der Kirche oder doch ihrer Glieder vom

20



Glauben an die weltverwandelnde, also auch (im umfassenden Sinne)
politische Macht des Christentums nur bestitigt. Ein lebendiges Christen-
tum und eine lebendige Kirche hitten in der uniiberwindlichen Uber-
zeugung von der Wirksamkeit des eigenen Finsatzes gehandelt (wie etwa
die holldndischen Katholiken) und den Misserfolg oder gar die Ver-
schlimmerung der Lage hochstens als abstrakte Moglichkeit, als unwahr-
scheinlichen Ausgang antizipiert. Es war anders: Wer fiir die Kirche
sprach, war sich der Kirchlichkeit ihrer Glieder nicht mehr gewiss. So weit
ging der Abfall zumindest — wenn schon nicht, wie bei vielen, bis zur
Mittdterschaft (die Grenzen sind fliessend). Von Schuld kann dann
freilich kaum mehr die Rede sein — nur mehr von Irrtum und Schwiche.

Dass wir uns mit dieser Auffassung auf dem richtigen Wege befinden,
bestitigt — fiir die katholische Kirche in Deutschland — eine Notiz des
«Passauer Bistumsblatts»; sie bezieht sich auf das Biirgerbriu-Attentat
vom 8. November 1939 auf Hitler. So befangen und schwach war die
Kirche, so sehr dabei, sich selbst zu beseitigen, dass man dort (nach der
«Reichskristallnacht») nicht zu reden, hier (nach dem Attentat) nicht zu
schweigen wagte. Dies ist der Text:

«Mit dem ganzen deutschen Volke sind wir Katholiken einig in der
entschiedenen Verurteilung des ruchlosen Verbrechens, das im Biirger-
bréukeller zu Miinchen unternommen wurde. Sprengkérper und Hollen-
maschinen, Attentate und Revolten sind nach christlicher Moralauffas-
sung keine geeigneten Mittel zur Losung politischer Fragen. Wir beklagen
aufs tiefste die Opfer dieses gemeinen Anschlages und versichern die
Angehorigen der Getodteten unserer Anteilnahme.»

Bis dahin ist der Text so, dass man auch eine gewisse Kritik
herauslesen konnte — das Sprechen (und Hoéren) war schwierig ge-
worden ; immerhin ist von der «Losung politischer Fragen» (bedurfte es
dessen ?) die Rede. Was folgt, ldasst davon kaum etwas iibrig :

«Niemand wagt den Gedanken auszudenken, was gekommen wiire,
wenn das Attentat sein Ziel erreicht hitte. Und so miissen wir der
Vorsehung Gottes dankbar sein, dass der Fiihrer, dessen Tod gerade in
diesen ernsten Tagen hochster nationaler Kraftanspannung unabsehbare
Folgen gehabt hitte, gliicklich gerettet wurde. In diesem Sinne hat auch
Papst Pius XII. durch den Apostolischen Nuntius in Berlin dem Fiihrer
Adolf Hitler seine personlichen Gliickwiinsche fiir seine Errettung
tibermitteln lassen. Im Namen der bayerischen Bischofe sandte Kardinal
Faulhaber von Miinchen ein Gliickwunschtelegramm an den Fithrer und
Reichskanzler.» (10)

Trotzdem hat es einen nennenswerten christlichen Einsatz fiir Ver-

21



folgte des nationalsozialistischen Staates gegeben; und hierauf ist ndher
einzugehen. Ich denke dabei an die organisierte Hilfe; nur diese ist
einigermassen iiberschaubay.

(Wird fortgesetzt)

ANMERKUNGEN

* Vortrag vom 14. Januar 1978 an der Paulus-Akademie in Ziirich.
(1) Kirchenkampf in Deutschland 1933-1945, Berlin 1965, S. 219.
(2) Ebd. S. 220.

(3) Church Struggle and Holocaust, in: F. H. Littell / H. G. Locke : The German Church
Struggle and the Holocaust, Detroit 1974, S. 16.

(4) Vgl. Hermann Greive : Theologie und Ideologie, Katholizismus und Judentum in
Deutschland und Osterreich 1918-1935, Heidelberg 1969, S. 200.

(5) Die katholische Kirche als Fluchthelfer im Dritten Reich, Recklinghausen 1971, S. 37.
(6) In: Littell/Locke (s. Anm. 3), S. 215.

(7) In: Littell/Locke (s. Anm. 3), S. 128.

(8) Vgl. Bonkovsky, in: Littell/Locke (s. Anm. 3), S. 142.

(9) Vom Kaiserreich zur Austreibung, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, B 45/76, 6. Nov.
1976, bes. S. 16ff. : Die «Reichskristallnacht> — Flucht vor der SS.

(10) Zitiert nach Gerhard Binder : Irrtum und Widerstand, Miinchen 1968, S. 373.

22



	Die nationalsozialistische Judenverfolgung und Judenvernichtung als Herausforderungen an Christentum und Kirche

