
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Die nationalsozialistische Judenverfolgung und Judenvernichtung als
Herausforderungen an Christentum und Kirche

Autor: Greive, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE NATIONALSOZIALISTISCHE
JUDENVERFOLGUNG UND JUDENVERNICHTUNG

ALS HERAUSFORDERUNG AN CHRISTENTUM
UND KIRCHE *

von Hermann Greive

Wenige Gegenstände der jüngeren Geschichte haben in der
Geschichtswissenschaft — trotz aller Werturteilsfreiheit — eine so
unterschiedliche, ja gegensätzliche Behandlung und Beurteilung erfahren wie
das Verhältnis der Kirchen zum Nationalsozialismus, speziell zum
nationalsozialistischen Antisemitismus und zur Judenvernichtung durch den
Nationalsozialismus.

Zunächst herrschte der Eindruck vor — und diese Linie ist (modifiziert)

bis in die Gegenwart weiterverfolgt worden, dass die Kirchen, da sie

nicht im Nationalsozialismus aufgegangen waren, Horte des Widerstands

gewesen seien und als solche natürlich auch in der Judenfrage oppositionell.

Dies musste den verantwortlichen Repräsentanten der Institutionen

recht sein. Es entsprach überdies ihrem Selbstverständnis. Demge-
mäss haben sie bei der Erwirkung dessen, was der Volksmund in
Anspielung auf das bekannte Waschmittel «Persilscheine» nannte (um die
reine Weste ging es ja), guten Gewissens eifrig mitgewirkt. Die sechziger
Jahre : die inzwischen gross gewordenen Kinder derer, die dabei gewesen
waren, wollten es anders. Nun konnte man in einem moralischen Sturm
der Entrüstung solche Sicht der Dinge nur mehr als blanke (die Kirchen
selbst gefährdende) Scheinheiligkeit begreifen. Wo die alten Thesen
bruchlos weitervertreten wurden, waren sie um ihre Naivität gekommen.
So etwa, wenn 1965 Friedrich Zipfel — fast noch naiv — über die
kirchliche Hilfeleistung ab 1941 schreibt:

«Für die Bekennende Kirche aber entstanden jetzt, ebenso wie für die
katholische Kirche, Aufgaben, die über den Bereich der Kirchenorganisation

und eines Selbstbehauptungskampfes weit hinausreichten. Durch
tätige Hilfe für Verfolgte, für getaufte und ungetaufte Juden wie für
Geisteskranke musste christliche Nächstenliebe sich bewähren. Wenn es
auch der Kirche nicht gelungen ist, die nationalsozialistischen Terror-
massnahmen zu unterbinden, so müssen die von beiden Kirchen unter-

12



nommenen Versuche, so viele Menschen wie nur irgend möglich vor dem
Zugriff der Vernichtungsorgane zu schützen, anerkannt werden. Selbstlos
haben sich Christen um ihrer Mitmenschen willen in Gefahr gebracht. Der
Einsatz, der in vielen Fällen mit der Freiheit, in einigen sogar mit dem
Leben bezahlt wurde, hat den anfangs vorwiegend theologischen Streit um
den Arierparagraphen in die Höhe der Tat und des Opfers gehoben.» (1)
Dabei ist in erster Linie an die Zeit nach dem Emigrationsverbot vom
Oktober 1941 gedacht, als «von den Kirchen organisierte oder offen
unterstützte Institutionen... nicht mehr tätig werden» konnten. (2) Dass es

wirklich nur mehr «fast» noch naiv gesagt ist, zeigt sich wenige Seiten
später, wenn als einziges Beispiel tatkräftiger und effektiver Hilfe in
dieser Zeit die Bemühungen des seiner Herkunft nach jüdischen
Oberregierungsrats Dr. Kaufmann und seiner Gruppe angeführt werden.

Doch dies nur als Exkurs.

Kehren wir zu der Gegensätzlichkeit der Darstellung und Beurteilung
der Haltung und des Verhaltens der Kirchen und kirchlicher Kreise
zurück. Wie ist es damit? Wer hat recht?

Hierauf ist zu antworten :

1. Christentum und Kirche, und zwar nicht nur als ideelle Grössen,
sondern als in Personen und Institutionen verkörperte Wirklichkeit,
standen zum Nationalsozialismus und speziell zum nationalsozialistischen
Antisemitismus in unversöhnlichem Gegensatz. Dies bestätigt die wirkliche

Entwicklung — am Ende (zumindest) war dieser Gegensatz augenfällig.

So verstanden haben diejenigen recht, die in den Kirchen Horte des
Widerstands sehen. Dem ist freilich hinzuzufügen, dass diese Bewährung
der Kirchen als Gegensatz zum Nationalsozialismus sich nur in sehr de-
fizienter Weise und allzu verspätet auch auf den nationalsozialistischen
Antisemitismus bezog. Doch zunächst ist (das Allgemeine :) der Gegensatz
festzuhalten.

Vielleicht hat dies die eine oder andere der kritischen Arbeiten
verneinen wollen — insofern wäre sie selbst der Kritik zu unterziehen.
Jedenfalls aber sind viele so verstanden oder auch missverstanden worden
— darunter auch meine eigene Arbeit (die andererseits natürlich den
Produkten der moralischen Entrüstung der sechziger Jahre zuzurechnen
ist).

2. Dass dieser Gegensatz bestand und mit fortschreitender Zeit auch
immer augenfälliger wurde, entlastet Christentum und Kirchen nicht.
Gemessen an dem Ergebnis des Prozesses der Bewährung und erst recht
gemessen an ihrem (alten wie neuen) moralischen Anspruch sind Chris-

13



tentum und Kirche — immer konkret verstanden: in ihren beamteten
oder nicht beamteten Repräsentanten — schuldig geworden. Wie steht es
da mit dem Gegensatz? Sie traten in Gegensatz zu sich selbst. Ich kann
hier eine Formulierung Franklin H. Littells aufgreifen, die freilich
theologischer ist, als ich — als Historiker — vielleicht sein sollte. Er schreibt zur
Korrektur oder doch zur Präzisierung der Rede von der Kirchenverfolgung

oder Christenverfolgung durch die Nationalsozialisten :

«Abfall (Apostasy) nicht Verfolgung ist das Schlüsselwort.» (3)

Der christliche Kampf gegen den Nationalsozialismus (soweit er
stattfand), umgekehrt auch der Kampf des Nationalsozialismus gegen das
(originäre) Christentum, war weniger ein Kampf gegen einen äusseren als

gegen einen inneren Feind — die Überwindung des Feindes folglich so
etwas wie Selbstüberwindung. Hier hat es einen guten Sinn, von «Bewältigung

der Vergangenheit» zu reden. Die Nationalsozialisten waren Christen,

viele sogar kirchliche Christen, viele Christen, auch kirchliche Christen

Nationalsozialisten und noch mehr (wenigstens) Sympathisanten. Es
bestand «im Grunde» eine qualvolle Einheit der Gegensätze, individuell
wie sozial, den Einzelnen wie die Gruppen betreffend. Selbst die anscheinend

gänzlich Abgefallenen und (kirchlich) Ausgeschlossenen, agierten
und reagierten als solche, die noch am Christentum hängen — freilich
(nun) negativ, also nicht a-, sondern anti-christlich, als abgefallene Christen.

Das gilt vorweg von Hitler selbst, sehr viel leichter durchschaubar
etwa von Friedrich Murawski, der 1924 (damals Kaplan in Boele bei
Hagen), eine geradezu exemplarisch vorurteilsfreie Stellungnahme zum
Verhältnis von Christentum und Judentum abgab und ca. 15 Jahre später
gehässige Pamphlete gegen Christentum und Judentum schrieb. Andere
— wie Joseph Roth — akzeptierten als Gemassregelte die kirchliche Massregel

nicht, sondern sahen sich trotz allem als Christen, vielleicht als die
besseren Christen. Es gehört zum Erschreckendsten, dass Mut zum
Widerstand gegen die Hierarchie : zu kirchlichem Nonkonformismus, sich
damals katholischerseits gerade so zeigen sollte.

Worin bestand der Abfall?

Diese Frage beschränkt sich ersichtlich nicht auf das, was «faktisch»
war. Sie enthält als Voraussetzung ein Sein-Sollen : Sie zielt darauf ab, das

was war, an dem zu messen, was hätte sein können oder sollen. Bei aller
Sachlichkeit, die man zu recht vom Historiker erwartet, kann und darf
(auch) er der Zu- und Einordnung seiner Arbeit in einen solchen
Bezugsrahmen, anders gesagt der verantwortlichen Wahl eines leitenden
Gesichtspunkts nicht ausweichen. Es geht nicht an, den Theologen und
Philosophen den Sinn zu überlassen und sich selbst (als Historiker) mit dem

14



sinnlosen Sein zu begnügen. Das auch nur zu versuchen, liefe auf einen
Abfall eben derselben Art hinaus wie der, von dem im folgenden die Rede
sein soll.

Worin bestand der Abfall?

Man trifft, meine ich, eine entscheidenden Seite, wenn man ihn als

Abfall von der Politik begreift und erklärt. Das gilt für die katholische wie
für die evangelische Kirche in Deutschland, wenn auch nicht ganz und gar
in demselben Sinne.

Was ist damit gemeint?

Zunächst heisst es nicht, dass die Kirchen und kirchliche Kreise (als
solche) von Anfang an politisch uninteressiert und einflusslos gewesen
wären. Ganz das Gegenteil ist richtig : Die katholische Kirche war
insbesondere über das Zentrum politisch wirksam und die evangelische Kirche
— vor allem in Preussen — durch ihre Führungsschicht, ihre Elite, die in
der Kaiserzeit der selbstverständlichste Verbündete der wirtschaftlich und
politisch führenden Schicht gewesen war und auf diese Rolle trotz
einschneidender Veränderungen auch in der Weimarer Zeit nicht vergessen
hatte. Es bestanden also durchaus enge und wirksame Zusammenhänge
zwischen Religion und Politik. Man kann sie als die gesellschaftliche
Schichtung stabilisierend charakterisieren.

Trotzdem — grossenteils gerade deswegen — gab es das, was ich den
Abfall von der Politik genannt habe ; und zwar in dem Sinne, dass es an
einer halbwegs rezipierten eingeständigen und vor allem umfassenden
(nicht auf die Belange des eigenen Überlebens fixierten) politischen
Konzeption und Aktion fehlte : an einer Politik mit dem Blick auf das
Ganze. So verstanden hatte die Entpolitisierung der Kirchen längst
begonnen, als von nationalsozialistischer Seite hart und rücksichtslos
eingegriffen wurde, um sie zu Ende zu führen.

Auf katholischer Seite ist dies vielleicht deutlicher erkennbar. Hier
herrschte als die Kehrseite dessen, was ich das Fehlen einer umfassenden
politischen Konzeption genannt habe, ein Kulturbegriff, der auf einen
geschlossenen (christlich-katholischen) Kulturbereich mit christlicher
Schule, Literatur und Musik abzielte, also auf eine Art «Dreizehnlinden-
Kultur». Er herrschte nicht nur in den Köpfen, sondern in der Praxis des
Kulturbetriebs und der kulturellen Bemühungen. Dass es Abweichungen
gab, auch Gruppen, beweist nicht das Gegenteil. Die am meisten
erwähnenswerten Abweichler in der Zeit vor der Machtergreifung waren
die Männer um die Rhein-Mainische Volkszeitung, mit Dessauer und
Dirks. Für das, was ich zeigen will, aufschlussreicher sind die Rechtsab-

15



weichler, die sich mit voller christlich-katholischer Überzeugung dem
Nationalsozialismus zuwandten und denen Männer wie Schmaus und
Lortz zugehörten : auch sie fanden zu einer Politik zurück, die das Ganze
des Staates und der Gesellschaft meinte, freilich auf eine Weise, die den
gemeinten Abfall (dessen sie sich und weil sie sich dessen am wenigsten
bewusst waren) aufs grellste markiert. Hier zeigt sich am deutlichsten, wie
das politisch entleerte Christentum geradezu nach einer politischen
Auffüllung schrie — und die gewählte war «positiv-christlich» genug, um
als christliche aufgefasst werden zu können (schöpfte sie nicht aus
christlich-germanischen Quellen?). Es lässt sich darüber streiten, ob man
hier von Abweichlern sprechen soll. Denn es geht um die Spitze eines

Eisberges, um jene doch keineswegs kleine Gruppe der katholischen
Bevölkerung, die — häufig genug vielleicht mit ein bisschen mehr
schlechtem Gewissen als die exponierten katholischen Nationalsozialisten
— von den Jahren des Umbruchs an die Bewegung unterstützten. Im
übrigen aber genügte die unpolitische Distanz der Opfer der Entpolitisie-
rung von Kirche und Christentum, um der Entwicklung Vorschub zu
leisten. Die politisch Aktiven und Einflussreichen hatten statt eines
politischen Konzepts und ganz im Sinne der erwähnten kulturellen Ghettoi-
sierung nur die Sicherung (zum Teil kleinlicher) katholischer
Sonderinteressen zum politischen Ziele — etwa die konfessionnelle Schule.
Hierin : In dieser Fixierung auf die partikulären Interessen der eigenen
Gruppe und dem Desinteresse an übergreifenden Zusammenhängen
(vielfach freilich Hand in Hand mit einer geheimen Sympathie für
autoritäre Strukturen wie die der Kaiserzeit) besteht auf katholischer Seite
der Abfall von der Politik, auf den ich hinweisen will.

Zu einer Entpolitisierung — wenn auch nicht ganz der gleichen Art —

kam es auch auf protestantischer Seite. Die eingermassen weitreichende
Rezeption des liberalen Gedankens von der Religion als Privatsache zeigt
es an. Das in diesem Zusammenhang entscheidende Moment liegt in der
lange eingeübten, gerade in der Kaiserzeit erfolgreich praktizierten
Selbstverständlichkeit, mit der man seitens der kirchlichen Elite, die und
gerade weil sie mit der wirtschaftlichen und politischen Elite engstens
verbunden war (in denselben Kreisen verkehrte), das politische Geschäft
den Politikern überliess — sie betrieben es ohnedies «ganz zwanglos» im
Sinne der Kirche. Hier bildete die Weimarer Zeit freilich einen vergleichsweise

tiefen Einschnitt; indessen kaum tief genug, um nicht als heilbar
angesehen werden zu können.

Jedenfalls war auf katholischer wie auf protestantischer Seite Politik
viel zu sehr Kirchturmspolitik geworden, dort aus der Zwangslage der
Minoritätssituation und einem idealisierenden Ghettodenken heraus, hier

16



aufgrund der lange Zeit allzu problemlos gegebenen Möglichkeit, den
eigenen (kirchlichen) Vorteil zu wahren, um für den Gesamtstaat und die
Gesamtgesellschaft zukunftsweisend sein zu können.

Zu Beginn der nationalsozialistischen Herrschaft waren die religiösen
Gruppierungen (einschliesslich ihrer Orthodoxien, die hierin zunächst so
widerspenstig gewesen waren) bestens disponiert, die zweifelhafte
«aufklärerische» Pille von der Religion als Privatsache endgültig zu schlucken.
Man hatte akzeptiert, was aufgedrungen worden war: die wirklich
wichtigen Dinge überliess man den andern. Mir scheint, dass in diesem
Abfall der Kirchen von der Politik sowohl die Abwendung zahlreicher
Christen von den Kirchen (als belangloser Betstuben) wie auch das
problematische Verhalten der Kirchen als Institutionen, auch vieler, freilich
längst nicht aller Christen bei der Opferung des jüdischen Volkes (mit)
begründet war.

A. Die Anfänge

1. Die katholische Kirche

Das Konkordat förderte es zutage — mit erschreckender Deutlichkeit.
Man könnte denken, es sei zu übergehen, denn es betreffe die Juden nicht.
Doch eben das ist falsch : es betraf sie. Man ging vom Widerstand, wie es
ihn ja gegeben hat (und am Ende — notgedrungen — wieder geben sollte)
zur Unterstützung über und opferte damit alles, um sich selber zu retten.
Die Kirche als Institution versagte, nicht weil sie zu mittelalterlich,
sondern weil sie zu neuzeitlich reagierte, die gewünschte Rolle als für das
öffentliche Leben (in seiner Gesamtheit) nicht zuständige Grösse akzeptierte

und sich als Verein gerierte. Vertraglich «gesichert» wurden nur die
Gruppeninteressen.

Dies war sowohl folgenreich wie auch symptomatisch. Man band sich
die Hände und wollte es auch gar nicht anders. So gesehen war die
bekannte Bemerkung Bischof Bertrams, die man heute — im nachhinein
— als im höchsten Masse zynisch empfinden muss, das Allerselbstver-
ständlichste :

Es handelte sich beim Judenboykott (vom 1. April 1933) «um einen
wirtschaftlichen Kampf in einem uns in kirchlicher Hinsicht nicht
nahestehenden Interessenkreise» (4).

Das ist — objektiv — Menschenverachtung. Doch lassen wir diesen
Vorwurf beiseite — das Knochengerüst der Verantwortungsverweigerung

17



kommt so oder so zum Vorschein : Es handelt sich um einen wirtschaftlichen

Kampf — d.h. doch : damit hat die Kirche nichts oder wenig zu tun,
der geht es «nur» um Religion (sei es in der Wirtschaft, wie es wolle) —

wie aufgeklärt Indessen verliert die Kirche damit ihre moralische
Existenzberechtigung und behält nur eine vereinstechnische. Die Rede von
der «kirchlichen Hinsicht» (im Blick auf den Interessenkreis) bestätigt
exakt das Gesagte.

Es lässt sich sagen: Bertram war einer — eine Ausnahme. Doch Lutz
Eugen Reutter (in seiner Haltung zur Kirche ganz unverdächtig) bestätigt,
dass die Metropoliten von Köln, München, Paderborn und Bamberg ganz
ähnlich dachten (5). Lediglich Erzbischof Gröber (Freiburg) sei für eine
Intervention eingetreten. Ausgerechnet Gröber, der dem Nationalsozialismus

zu diesem Zeitpunkt ideologisch wohl näherstand als die andern
Gerade dies erhellt schlaglichtartig, worauf ich hinauswill: So verkehrt
war die (christliche) Welt!

Der Konkordatsabschluss zeigt, dass die politische Weisheit, mit der
man auf katholischer Seite dem Nationalsozialismus begegnete — Gordon
Zahn (6) spricht (in bestimmtem Zusammenhang) von «der Weisheit der
Schlangen» —, nicht ausschliesslich deutscher Herkunft war — Rom tat
hier mit. Wenn bedeutsamere Spannungen bestanden, so am ehesten
zwischen Rom und dem deutschen Episkopat auf der einen und dem
politischen Katholizismus auf der anderen Seite. Wo das grössere Mass an
(wirklich) politischem Bewusstsein vorhanden war (wenn auch zumeist mit
allzu belanglosen Inhalten und Zielen), war auch der stärkere
Widerstandswille — wofern dieses politische Bewusstsein nicht gerade umgekehrt

zur Identifikation mit dem Nationalsozialismus geführt hatte. Bei
der regionalen wie bei der zentralen Kirchenleitung aber hatte man sich
der These von der rein religiösen Zuständigkeit der Religion längst bis zur
Quasi-Blindheit gefügt.

2. Die evangelische Kirche

Auf protestantischer Seite war die Lage etwas anders. Hier gab es
keine politische Partei als politischen Interessenvertreter. Als die
Parteienlandschaft sich formierte, hatte es zu einer solchen Interessenvertretung

auch keinen Anlass gegeben : die Verbindung des offiziellen
Protestantismus besonders Preussens mit Politik und Staat war, ohne dass

dafür sonderlich viel Aufwand getrieben werden musste, eng genug. Wo
man 1933 an die alte kaiserzeitliche Tradition wieder anknüpfen zu
können glaubte, bei den Deutschen Christen und Reichsbischof Müller,
setzte denn auch rasch ein «erfolgversprechender» Prozess der Gleich-

18



Schaltung ein. Hierbei ist — wie mir scheint — von ganz besonderem
Gewicht, dass auf protestantischer Seite wohl infolge des politischen
Machtverlusts durch den Umbruch nach dem Ersten Weltkrieg (während
auf katholischer Seite eher ein Machtzuwachs zu verzeichnen war) in viel
grösserem Umfang als im Katholizismus sich völkische Gruppierungen
bildeten, die auf ihre Weise Religion und Politik neu zu verbinden suchten
und mit ihrer radikalen Germanomanie und Judenfeindschaft das
Verhalten auch der offiziellen Kirche mitbestimmten.

Hier tritt der Abfall und seine Folgen plastisch vor Augen :

a) der proklamative Verzicht auf Politik als Einsatz für das Ganze, der
— recht verstanden — seit der Aufklärung ja nur mehr ein Einsatz für das

heterogene, nicht einheitliche Ganze sein kann, bei faktisch beträchtlichem

politischem Einfluss;

b) zugunsten partikulärer Eigeninteressen ausgeübt (Kulturkampf!);

c) der Versuch der Wiedergewinnung das Ganze des Staates und der
Gesellschaft umfassender Politik durch die falsche Identifikation von
Christentum und Germanentum ;

d) in dessen Konsequenz die Opferung Isaaks : des Judentums. — Man
hat die Aufklärung in gewisser Hinsicht rasch genug rezipiert und dennoch
den aufklärerischen Toleranzgedanken niemals christlich begriffen. —

Dies gilt — mutatis mutandis — auch für den Katholizismus.

Im Unterschied zur Entwicklung im Katholizismus gab es jedoch auf
protestantischer Seite nicht nur eine weitreichende Identifikation mit dem.
Nationalsozialismus, sondern auch einen ähnlich weitreichenden Widerstand

: in der Bekennenden Kirche. Die Geschichte dieses inneren
Widerspruchs, des Zerfalls (wenn man will) des deutschen Protestantismus in
verschiedene Lager ist hier nicht nachzuzeichnen. Um den Hintergrund,
die Voraussetzungen der in der Bekennenden Kirche so überzeugend
verwirklichten Möglichkeit anzudeuten, möchte ich Bonkovsky zitieren,
der feststellt :

«Als sich im Protestantismus der Widerstand gegen Hitler formierte,
wurde der Hauptanteil der aktiven Opposition vom kalvinistischen und
pietistischen Flügel der etablierten Kirche getragen» (7).

Vielleicht ist dies so auszulegen, dass es innerhalb der (Gross-) Kirche
eher Aussenseiter-Gruppierungen waren, die als Sauerteig wirkten.

Hier ist auch der Ort, an die ganz ungewöhnliche Rolle zu erinnern, die
die Bibelforscher, auch Quäker und Mennoniten damals gespielt haben.

Allem Anschein nach sind noch am ehesten die kleineren Gruppen,

19



für die die Versuchung des Arrangements weniger gegeben ist, fähig und
willens (auch im Interesse des eigenen Überlebens) den Blick auf das
Ganze zu richten — und danach zu handeln.

Nach dem Gesagten war das Verhältnis der Grosskirchen zum
Nationalsozialismus anfänglich zwiespältig und hochproblematisch, erst
recht hinsichtlich der beginnenden Judenverfolgung. Und es ist besonders
erschreckend, dass in diesem Punkte die Bekennende Kirche, die
grundsätzlich eine durchaus andere, entschiedenere Position bezog, sich zwar
nicht gleich, aber ähnlich verhielt. Mit der gesamten offiziellen Christenheit

(Deutschlands) konnte zu Anfang auch die Bekennende Kirche — um
mit Bertram zu reden — die Verfolgung der Juden nicht als etwas
begreifen, das ihrem «Interessenkreise» nahestand. Lange Zeit hat man
allenthalben im Zusammenhang mit der «Arierfrage» fast nur die

sogenannten «nichtarischen Christen» im Auge gehabt.

B. Von der Vertreibung zur Vernichtung

Obwohl es schlechterdings falsch ist, dass christlicherseits nichts
geschehen sei, war doch die offizielle Politik der Kirchen und kirchlicher
Kreise in Form von Stellungnahmen und Eingaben und auch die mehr
oder weniger offizielle Hilfeleistung lange, allzu lange durch die skizzierten

Voraussetzungen und Ansätze bestimmt.

Die «Reichskristallnacht» mag hier als Beispiel stehen. Wenn irgendetwas,

so hätten die Ereignisse der Nacht vom 9. auf den 10. November
1938 zur Herausforderung werden müssen. Sie wurden es nicht — riefen
so gut wie nichts hervor, es blieb still : Kirche und Christen schwiegen (8) ;

von wenigen Ausnahmen, wie Dompropst Lichtenberg in Berlin,
abgesehen. Was es sehr wohl gegeben hat, war private Hilfeleistung, wie man
etwa in den Aufzeichnungen des Rechtsanwalts Siegfried Neumann nachlesen

kann (9). Wie weit sie reichte und in welchem Umfange sie christlich
und nicht etwa nachbarschaftlich o.ä. begründet war, wird freilich immer
ungewiss bleiben.

Sicherlich ist gegenüber dem Vorwurf des schuldhaften Schweigens
(wie er etwa von Hochhuth besonders gegen Rom erhoben worden ist)
geltend zu machen, ob denn der offene und offizielle Protest dienlich
gewesen wäre, ob er nicht unterbleiben musste, um Schlimmeres zu
verhüten. Vielleicht. — Vor allem, nachdem es zum Schlimmen lange
gekommen war. Doch wichtiger ist, dass auch die(se) wohlwollende
Interpretation die These vom Abfall der Kirche oder doch ihrer Glieder vom

20



Glauben an die weltverwandelnde, also auch (im umfassenden Sinne)
politische Macht des Christentums nur bestätigt. Ein lebendiges Christentum

und eine lebendige Kirche hätten in der unüberwindlichen
Überzeugung von der Wirksamkeit des eigenen Einsatzes gehandelt (wie etwa
die holländischen Katholiken) und den Misserfolg oder gar die
Verschlimmerung der Lage höchstens als abstrakte Möglichkeit, als
unwahrscheinlichen Ausgang antizipiert. Es war anders: Wer für die Kirche
sprach, war sich der Kirchlichkeit ihrer Glieder nicht mehr gewiss. So weit
ging der Abfall zumindest — wenn schon nicht, wie bei vielen, bis zur
Mittäterschaft (die Grenzen sind fliessend). Von Schuld kann dann
freilich kaum mehr die Rede sein — nur mehr von Irrtum und Schwäche.

Dass wir uns mit dieser Auffassung auf dem richtigen Wege befinden,
bestätigt — für die katholische Kirche in Deutschland — eine Notiz des
«Passauer Bistumsblatts»; sie bezieht sich auf das Bürgerbräu-Attentat
vom 8. November 1939 auf Hitler. So befangen und schwach war die
Kirche, so sehr dabei, sich selbst zu beseitigen, dass man dort (nach der
«Reichskristallnacht») nicht zu reden, hier (nach dem Attentat) nicht zu
schweigen wagte. Dies ist der Text :

«Mit dem ganzen deutschen Volke sind wir Katholiken einig in der
entschiedenen Verurteilung des ruchlosen Verbrechens, das im
Bürgerbräukeller zu München unternommen wurde. Sprengkörper und
Höllenmaschinen, Attentate und Revolten sind nach christlicher Moralauffassung

keine geeigneten Mittel zur Lösung politischer Fragen. Wir beklagen
aufs tiefste die Opfer dieses gemeinen Anschlages und versichern die
Angehörigen der Getöteten unserer Anteilnahme.»

Bis dahin ist der Text so, dass man auch eine gewisse Kritik
herauslesen könnte — das Sprechen (und Hören) war schwierig
geworden; immerhin ist von der «Lösung politischer Fragen» (bedurfte es
dessen die Rede. Was folgt, lässt davon kaum etwas übrig :

«Niemand wagt den Gedanken auszudenken, was gekommen wäre,
wenn das Attentat sein Ziel erreicht hätte, ünd so müssen wir der
Vorsehung Gottes dankbar sein, dass der Führer, dessen Tod gerade in
diesen ernsten Tagen höchster nationaler Kraftanspannung unabsehbare
Folgen gehabt hätte, glücklich gerettet wurde. In diesem Sinne hat auch
Papst Pius XII. durch den Apostolischen Nuntius in Berlin dem Führer
Adolf Hitler seine persönlichen Glückwünsche für seine Errettung
übermitteln lassen. Im Namen der bayerischen Bischöfe sandte Kardinal
Faulhaber von München ein Glückwunschtelegramm an den Führer und
Reichskanzler.» (10)

Trotzdem hat es einen nennenswerten christlichen Einsatz für Ver-

21



folgte des nationalsozialistischen Staates gegeben ; und hierauf ist näher
einzugehen. Ich denke dabei an die organisierte Hilfe; nur diese ist
einigermassen überschaubar.

Wird fortgesetzt)

ANMERKUNGEN

* Vortrag vom 14. Januar 1978 an der Paulus-Akademie in Zürich.
(1) Kirchenkampf in Deutschland 1933-1945, Berlin 1965, S. 219.

(2) Ebd. S. 220.

(3) Church Struggle and Holocaust, in : F. H. Littell / H. G. Locke : The German Church
Struggle and the Holocaust, Detroit 1974, S. 16.

(4) Vgl. Hermann Greive : Theologie und Ideologie, Katholizismus und Judentum in
Deutschland und Österreich 1918-1935, Heidelberg 1969, S. 200.

(5) Die katholische Kirche als Fluchthelfer im Dritten Reich, Recklinghausen 1971, S. 37.

(6) In: Littell/Locke (s. Anm. 3), S. 215.

(7) In : Littell/Locke (s. Anm. 3), S. 128.

(8) Vgl. Bonkovsky, in : Littell/Locke (s. Anm. 3), S. 142.

(9) Vom Kaiserreich zur Austreibung, in : Aus Politik und Zeitgeschichte, B 45/76, 6. Nov.
1976, bes. S. 16ff. : Die c Reichskristallnacht > — Flucht vor der SS.

(10) Zitiert nach Gerhard Binder: Irrtum und Widerstand, München 1968, S. 373.

22


	Die nationalsozialistische Judenverfolgung und Judenvernichtung als Herausforderungen an Christentum und Kirche

