
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Holokaust, Theologie und Religionsunterricht

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HOLOKAUST,
THEOLOGIE UND RELIGIONSUNTERRICHT

von Herbert Schmid

Der Verfasser nahm als Mitglied einer Delegation der Evangelischen
Kirche in Deutschland an dem International Theological Symposium on
the Holocaust : What shall the Church teach now und an The International

Conference on the Lessons of the Holocaust vom 15.-17. und 18.-20.
Oktober 1978 in Philadelphia (Pa), USA, teil (siehe Judaica 34, 1978, S.

147f.). Beide Veranstaltungen gingen auf die Initiative von Prof. Franklin
H. Litteil, Temple University, Philadelphia zurück. Die Hauptreferenten
der ersten Tagung waren die Professoren E. Bethge, E. P. Sanders, R.
Rendtorff und Paul van Buren. Bei der zweiten Tagung spielten
Arbeitsgruppen die Hauptrolle ; Vorträge bzw. Berichte vor dem Plenum wurden
gehalten u.a. von Prof. Yehuda Bauer, the Honorable Benjamin Halevi
(Richter beim Eichmann-Prozess und Mitglied des israelischen
Parlaments), Joseph Borkin, Esq. und von den Professoren H. Kremers, Chaim
Schatzker und Arye Carmon. Da die Vorträge vom National Institute on
the Holocaust, P.O.B. 2147, Philadelphia, Pa. 19103, USA bezogen werden
können, sollen hier statt eines Berichts allgemeine Eindrücke, einige
theologische und religionspädagogische Probleme und Folgerungen
dargeboten werden.

Meine Eindrücke lassen sich folgendermassen zusammenfassen : Für
Deutsche war die starke jüdische Repräsentanz bei der zweiten Tagung
bemerkenswert, auch die Erfahrung, dass eine jüdisch-christliche Kooperation

gerade bei schweren Problemen hilfreich und heilsam ist. Erstaunlich

gross und rege war die Mitarbeit von sogenannten «Laien»; es
bestanden nicht nur « workshops» für alle Schulen von der Grundschule
bis zur Universität, sondern auch für Juristen, Natur- und
Wirtschaftswissenschaftler, Ärzte, Polizeibeamte, Journalisten, Gewerkschaftler usw.
Dass es dadurch zu interessanten Gesprächen auch ausserhalb der
Sitzungen kam, versteht sich von selbst. In der Arbeitsgruppe für
Theologen äusserte ein Rabbiner, dass eine «Busse» — im Sinne der
«Zerknirschung» — immobilisiere; wichtiger wäre, den richtigen Weg zu
beschreiten, was der Begriff «teshuba» «Umkehr» ausdrücke.

Vor allem bei dem Symposium zeigten sich beachtenswerte Aspekte

5



der sogenannten «Holokaust-Theologie». Weitgehend trifft zu, dass in
christlicher Theologie infolge der Betonung der eschatologischen
Bedeutung von Kreuz und Auferstehung die Funktion der Geschichte post
Christum zu gering veranschlagt wird. Die auffallende deutsche Zurückhaltung

bei der Bewertung geschichtlicher Ereignisse wie des Holokaust
dürfte als eine Reaktion auf die Theologie der «Deutschen Christen» zu
sehen sein, die im Nationalsozialismus eine zusätzliche Offenbarung zu
erkennen meinten (vgl. die Theologische Erklärung von Barmen 1934).
Dennoch ist es unumgänglich, «after Auschwitz» Theologie im Wissen um
das Holokaust zu treiben. Deckt dieses schreckliche Ereignis im christlichen

Bereich tiefgehenden Antisemitismus und mangelnde
christlichkirchliche Solidarität auf, so erhebt sich die ernste Frage, ob
«Judenfeindschaft» für das Christentum essentiell ist. Nach Jesu Tod kam es zur
Trennung der judenchristlichen Gemeinschaft und schliesslich der Kirche
aus Juden und Heiden vom Judentum. Welches sind die eigentlichen
Gegensätze, schliesst das Auseinandergehen eine Deklassierung der anderen

Seite und einen Anspruch auf sie ein? M. E. sind diese und weitere
Fragen, die auch die Problematik um den «historischen Jesus» und den
Jesus Christus der Verkündigung betreffen, noch lange nicht ausreichend
historisch erforscht und theologisch verarbeitet. Gelegentlich wurde von
der Infragestellung christologischer Aussagen oder gar christlicher Identität

gesprochen. Mag sein, daß es christliche Theologen gibt, die
gleichsam zwischen Kirche und Judentum stehen und auf diese Weise

sozusagen den kirchlichen Rückhalt verlieren. Schade wäre, wenn durch
derartige «Gefahren» auf christlicher Seite eine Abkapselung zum
Zwecke der Wahrung der eigenen Identität einträte, die offensichtlich
einer Korrektur bedarf. Eine Selbstkorrektur erscheint leicht möglich,
wenn im christlichen Bereich statt der «Erfüllung» die «Erwartung»
stärker betont wird (bei allem Leben im Glauben und im Geist) und somit
geschichtliche Ereignisse wie das Holokaust in das immer unabgeschlossene

theologische Denken einbezogen werden. Schliesslich waren es im
Laufe der Kirchengeschichte immer geschichtliche Ereignisse im weitesten

Sinn, die zur «Busse» und zum Umdenken führten. Als Deutsche
neigen wir stärker als geborene Amerikaner dazu, das Holokaust im
Rahmen der langen christlich-jüdischen Geschichte zu sehen, ohne
relativieren zu wollen. Durch den Vortrag von Joseph Borkin über « The
Crime and Punishment of IG-Farben», wurde klar, dass die nationalsozialistische

Vergangenheit noch lange nicht «verjährt» ist, wahrscheinlich
auch nie verjähren wird, zumal es in den USA m.W. keine Amnestie für
Mord gibt. Bei diesen bedrückenden Erfahrungen war es heilsam,
feststellen zu können, wie es gerade Überlebenden des Holokaust um

6



praktische Folgerungen geht, um derartige Massenmorde zu verhindern.
Damit komme ich zur religionspädagogischen Arbeit.

Da sich amerikanische Erfahrungen nicht so ohne weiteres auf
europäische Verhältnisse übertragen lassen, soll im folgenden ein israelisches
Curriculum, das Arye Carmon in Philadelphia darbot, kurz skizziert und
dann mit einem deutschen und einem schweizerischen kritisch verglichen
werden; didaktisch-methodische Fragen sollen hier im grossen und

ganzen unberücksichtigt bleiben.

A. Carmon vom Department of Education, Ben Gurion University,
Beer Sheva, betrachtet « Teaching the Holocaust» als «Education towards
Values», wobei die «Werte» in der individuellen Verantwortung, im
kritischen Denken und in einer humanistischen Einstellung zum Leben
(«humanistic approach to life») bestehen. Im Hinblick auf Juden in Israel
und in der Diaspora geht es ihm insbesondere um die Stärkung jüdischer
Identität und jüdischer Individual- und Kollektivverantwortung («Arevut
Hadadit»), Auffallend ist, dass das Holokaust einerseits als einzigartiges
Phänomen verstanden wird, andererseits das «forschende Lernen» desselben

(«learning by inquiry») zu allgemeinen praktischen Verhaltensweisen
führen soll. Der Inhalt des Programms zerfällt in einen «deutschen» und
einen «jüdischen Aspekt». Zunächst geht es um die Erkennung der
Sozialisation eines Jugendlichen im Nazi-Deutschland und um die
Sozialisation eines SS-Mannes; dann um Kontinuität und Veränderung einer
ausgewählten jüdischen Gemeinde («community»), wobei der Verfasser
an eine Gemeinde im späteren besetzten Gebiet denkt, um das moralische
Dilemma einzelner Juden und Teile der Gemeinde während des Holokaust

und schliesslich um den Sinn des Lebens nach dem Holokaust. Das

Programm ist auch für nichtjüdische Schüler/Studierende in demokratischen

Ländern und in Deutschland bestimmt (es wurde in 4 Klassen in
Tübingen und in 8 Klassen in Berlin operationalisiert). Im Hinblick auf
Deutschland heisst es: «to confront the student with the temporary
tendency to deny the phenomenon of the Holocaust and/or the avoidance
of dealing with the valuable significance this theme contains for the
German people, to foster the awareness of the possible development of an
irrational entity within a society which contributed tremendously to
Western thought and culture.» Trifft es zu, dass das Holokaust in
Deutschland verneint oder übergangen wird? Man sollte es nicht meinen,
nachdem der 40. Jahrestag zur Erinnerung an die sogenannte
«Reichskristallnacht» öffentlich begangen wurde. Um diese Frage genau
beantworten zu können, müssten alle Lehrpläne untersucht werden, nicht nur
für den Religions-, sondern auch für den Geschichts- bzw.
Gemeinschaftskundeunterricht. Es soll hier nur auf den 1978 erschienenen Lehrplan-

7



entwurf Evangelische Religion, Klasse 7-9/10 — Hauptschule, Realschule,
Gymnasium — in Rheinland-Pfalz (hg. vom Kultusministerium Rheinland-
Pfalz, Mainz) eingegangen werden. Für die 8. Klasse sind u.a. — im Sinne
einer gewissen Zusammengehörigkeit — die Themen «Kirche»,
«Weltreligionen» (besonders Islam; türkische Gastarbeiter!) und «Juden und
Christen» vorgesehen. Richtig heisst es zu dem letztgenannten Thema:
«Eine Sonderstellung unter den Weltreligionen nimmt für die Christen das
Judentum ein»; dabei ist auch das «vielfach belastete Verhältnis von
Juden und Christen zu untersuchen», auch sei die «Auseinandersetzung
mit einem besonders umstrittenen Teil der christlichen Botschaft
erforderlich» (S. 104). Das erste Lernziel lautet: «Wichtige Abschnitte der
Geschichte Israels und des Judentums im Überblick kennenlernen»,
wobei als Inhalte/Teilthemen das «alte Volk Israel», «die Diaspora-
Existenz des Judentums im Mittelalter und in der Neuzeit» und «der
Zionismus und das neue Israel» genannt werden. Schülerbezogen würde
man wohl besser davon ausgehen, was die Schüler über das Judentum
und die Judenheit wissen. Die Trilogie könnte den falschen Eindruck
erwecken, als sei durch Zionismus und Staatsgründung die Diasporasituation

im grossen und ganzen beendet. Ein erstaunliches Defizit ist, dass das
Holokaust überhaupt nicht erwähnt wird. Dieses Manko wird geradezu
unverzeihlich, wenn man weiss, dass im vorausgehenden kirchlichen
Lehrplan für die Hauptschule in Rheinland-Pfalz (vom Kultusministerium
in Mainz am 1.10.1970 genehmigt) sowohl der «Anteil der Kirche an der
öffentlichen Judenfeindschaft» (u.a. «Arierparagraph») als auch unter
dem Thema «Recht auf Leben» die «Juden im Dritten Reich» (Auschwitz!)

(S. 52 und 81) erwähnt werden. Ist das Holokaust im Lehrplanentwurf

von 1978 wenigstens implicite vorhanden? Den Lehrern wird zwar
zur Vorbereitung die Studie des Rates der EKD «Christen und Juden»
(Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn 1975) empfohlen, in der vom
Holokaust die Rede ist, doch das unter den «Meoien» (S. 105) angegebene
Schulbuch «Anpassung oder Wagnis» (Verlag M. Diesterweg, Frankfurt
1971) lässt den nationalsozialistischen Massenmord an den Juden aus. Der
Abschnitt «Judenverfolgungen» bezieht sich in diesem Buch nur auf das

Mittelalter, das schon eine Weile vergangen ist (S. 138ff.), und auf S. 178

springt die Darstellung — bezeichnenderweise! — vom Ende des
jüdischrömischen Krieges 79 nChr (gemeint ist 70 nChr) zur Staatsgründung im
Jahre 1948 über. Ist das Judentum nicht verworfen, so müsste es eigentlich
in der Kirchengeschichte mitberücksichtigt werden ; doch spielt die
Kirchengeschichte in «modernen» Curricula kaum eine Rolle, geschweige
denn die Geschichte des jüdischen Volkes! Zur Ehrenrettung sei darauf
hingewiesen, dass in dem anderen als Medium empfohlenen Schulbuch

8



«Arbeitsbuch: Religion 9/10» (Bagel-Verlag, Düsseldorf 1974) vom
Antisemitismus unter der Überschrift «Zerstreut unter alle Völker» gesagt
wird : «Seine schrecklichste Frucht war die Judenvernichtung in der
Hitlerzeit» (S. 101). Findet sich das Holokaust (oder Anspielungen darauf)
unter anderen Themen im Lehrplanentwurf 1978? Man sucht vergeblich.
Unter dem Thema «Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit» kommen bei
«Engagement für politisch und rassisch Verfolgte» Juden — vielleicht aus
mangelnder Aktualität — nicht vor (S. 47). Beim Thema «Kirche» wird
auf das Zweite Vatikanische Konzil (S. 90), auf die Bekennende Kirche,
auch Deutsche Christen, Sportpalastrede usw. (S. 92f.) angespielt, doch
Judentum und Holokaust erscheinen mindestens direkt nicht, ebensowenig

beim Thema «Staat und Kirche», obgleich die «Kirche im
Nationalsozialismus» nicht vergessen wird (S. 165). Unter «Recht auf Leben» ist
ein Lernziel: «Erkennen, dass auch unterlassene Hilfeleistung Verweigerung

von Recht auf Leben ist» (S. 199), doch kommen auch hier die
Juden im Dritten Reich nicht vor. Kehren wir zurück zum Thema «Juden
und Christen» im neuen Lehrplanentwurf! Weitere Lernziele sind:
«Grundelemente des jüdischen Glaubens kennenlernen»
(Glaubensbekenntnis, Bund, Gesetz), «Beispiele jüdischen Brauchtums und
jüdischer Lebensweise kennen und verstehen lernen» (jüdisches Leben in
Haus und Familie, Sabbat und Synagoge, das jüdische Festjahr) und
schliesslich: «Das Verhältnis von Juden und Christen bedenken» (S. 107).
Als Belastungen des Verhältnisses werden genannt «die Schuldfrage der
Kreuzigung Jesu» und «christliche Mission unter Juden», wobei auf die
Darstellung von Kirche und Synagoge am Strassburger Münster
hingewiesen wird Man könnte den Eindruck gewinnen, dass die Belastungen
paritätisch verteilt sind: «die Juden» sind mehr oder weniger schuld am
Tode Jesu, die Christen haben sich durch «Mission» besudelt. Der
Lehrplan ist, wie es sich für ein anständiges Curriculum gehört, möglichst
situativ, doch die Belastung im christlich-jüdischen Verhältnis, das
Holokaust samt Vorgeschichte, nennt er nicht. In bezug auf diesen

Lehrplanentwurf ist das oben zitierte Urteil von A. Carmon voll gültig.

Man braucht sich nicht zu wundern, wenn im «befreundeten* Ausland,
wie in den USA, Stimmen laut werden, die im Zusammenhang etwa mit
der Verjährungsdebatte eine Renazifizierung der Bundesrepublik befürchten.

Das mag übertrieben erscheinen und vor allem nicht als Begründung
für eine Aufnahme des «Holokaust» in das Curriculum ausreichen. Es gibt
aber auch «schülerbezogene» Gründe für seine Aufnahme : so führte z.B.
die Evangelische Schülerarbeit der Pfalz anlässlich der Novemberpogrome

des Jahres 1938 ein ausgebuchtes Wochenendseminar zum
Thema «Herr Hitler und wir — warum wir keinen Schlussstrich unter die

9



Vergangenheit ziehen» durch, auf dem mit Recht eine ernsthafte
Aufarbeitung der nationalsozialistischen Vergangenheit in Deutschland
gefordert wurde (epd Landesdienst Pfalz, Nr. 87 vom 23.11.78).

Freilich ist es schwer, im Unterricht auf das Holokaust im Zusammenhang

der christlich-jüdischen Geschichte einzugehen. Es ist möglich, dass

aus einer gewissen Scham heraus dieses Thema gemieden wird. Wie packt
man die Sache in der Schweiz an, z.B. im ökumenischen, also für
Katholiken und Protestanten gemeinsamen Unterricht der Stadt Basel? In
dem von Martin J. Howald bearbeiteten Unterrichtsmodell «Judentum
heute» lautet das Ziel: «Den von anderer (religiös-kultureller) Tradition
geprägten jüdischen Menschen (Schüler und Erwachsene) in seiner
Andersartigkeit wahrnehmen, anerkennen und als Mitmenschen ernst
nehmen.» Die Leitidee ist: «Der von der jüdischen Tradition geprägte
Mitmensch soll trotz Minderheitensituation ohne Diskriminierung mit
(uns) andersgeprägten Menschen zusammenleben können...». Im Vordergrund

steht der jüdische Mitbürger, nicht etwa das Judentum zur Zeit
Jesu, der Staat Israel oder das christlich-jüdische Verhältnis in geschichtlicher

Sicht. Im ersten Lernschritt ist das zu sammeln, was die Schüler
(richtig oder falsch) über Judentum wissen. Im zweiten Lernschritt werden
Feste, Sitten und Gebräuche der (orthodoxen) Juden behandelt. Das Ziel
des dritten Lernschrittes heisst: «Punktuell in die Geschichte des

jüdischen Leidens hineinführen. Mittel: Kurze Einleitung zur historischen
Lage (Verfolgungen in der Vergangenheit, bes. in der Nazizeit... Keine
Anti-Deutschen-Stimmung beschwören!)». Bei fünf zusätzlichen
Möglichkeiten lautet der letzte Vorschlag: «Direkten Kontakt mit Juden
vermitteln, mit der jüdischen Gemeinde und ihren Einrichtungen.» Aus
einer «Dokumentation» über Arbeitsmittel usw. geht hervor, dass es in
Basel zwei Synagogen, ein jüdisches Museum und eine hebräische
Buchhandlung gibt. Dies sei deswegen hier erwähnt, weil ein direkter Kontakt
mit repräsentativem Judentum in Deutschland nicht so leicht möglich ist.

Vergleicht man das Basler Modell mit der Lehreinheit «Juden und Christen»

im rheinland-pfälzischen Lehrplanentwurf, so fällt ausser dem
Umstand, dass ersteres human, das zweite mehr theologisch orientiert ist,
auf, dass in Basel das jüdische Leiden während der Hitlerzeit nicht
ausgeklammert wird. Der Hinweis, dass keine antideutschen Gefühle
geweckt werden sollten, lässt erkennen, dass das Holokaust rein pädagogisch

gesehen ein heikles Thema ist, auch im Ausland, und zwar nicht nur
um der Deutschen willen, sondern auch deswegen — wie in Philadelphia
gesagt wurde —, weil in der Verfolgungszeit die jüdische Immigration
beschränkt wurde. Auch in Israel ist das Holokaust ein schwieriges
Thema; nach den Ausführungen von Chaim Schatzker in Philadelphia

10



wegen folgender vier Tendenzen: 1) die Deutschen können dämonisiert
werden; 2) das Holokaust bedeutet für Juden eine nationale und
menschliche Demütigung; 3) der Massenmord ist unfassbar und 4) weil
traumatische Schocks überkompensiert werden können. Diese vier
Punkte Hessen sich in abgewandelter Form in die deutsche Situation
übertragen. Eigenartig war in Philadelphia gelegentlich das Verständnis
zwischen den Verfolgten und ihren Nachkommen und den Nachkommen
der verfolgenden Nation! Trotz aller emotionalen und traumatisch
bedingten Schwierigkeiten darf das Holokaust im Unterricht nicht
ausgeklammert werden, auch um der jüngeren Generation willen. Es kann hier
nicht in aller Form um didaktische Methode gehen. Eine Möglichkeit
scheint mir die zu sein, dass Schüler Dokumente über das Geschehen
während der sogenannten «Reichskristallnacht» und in den folgenden
Jahren im Heimatort sammeln. Dies hat eine Arbeitsgemeinschaft an
einem Gymnasium in Kaiserslautern getan und dabei eine öffentlich
beachtete Ausstellung durchgeführt. Im Sinne einer humanen und
religiösen Bildung und Erziehung halte ich es für möglich, an ausgewählten
Beispielen auf die «Entwicklung des Ausnahmerechts für die Juden in den
Jahren 1933-45» einzugehen (siehe G. Lisowsky, Kultur- und
Geistesgeschichte des jüdischen Volkes, 1968, S. 246ff.), wobei das «Gesetz zur
Wiederherstellung des Berufsbeamtentums» (1933) als sogenannter
«Arierparagraph» in die kirchliche Gesetzgebung eingegangen ist und zu
einer Auseinandersetzung wegen der Judenchristen geführt hat ; die
mangelnde Solidarität gegenüber den Juden als Menschen und Juden
erweist die menschlich-christliche Schuld. «Umkehr» führt zum «Leben»
(Ez 18). Sie schliesst eine möglichst historische Erfassung des Holokausts
in seinem Kontext und das Erarbeiten neuer theologischer und pädagogischer

Wege ein. Das Holokaust samt seiner Vorgeschichte ist ein
singuläres Phänomen, weil das Judentum singulär ist. Die Erschliessung
im Unterricht kann als «education towards values» zur individuellen
Verantwortlichkeit, zum kritischen Denken und zu einem humanen Verhalten
beitragen (A. Carmon). Eine unbewusste oder bewusste Auslassung des

Holokaust im geschichtlichen Kontext kann das Gegenteil zur Folge
haben ; sie lässt sich gerade in Deutschland theologisch und pädagogisch
nicht verantworten.

11


	Holokaust, Theologie und Religionsunterricht

