Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 35 (1979)

Artikel: Holokaust, Theologie und Religionsunterricht
Autor: Schmid, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961161

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HOLOKAUST,
THEOLOGIE UND RELIGIONSUNTERRICHT

von Herbert Schmid

Der Verfasser nahm als Mitglied einer Delegation der Evangelischen
Kirche in Deutschland an dem International Theological Symposium on
the Holocaust : What shall the Church teach now ? und an The Internatio-
nal Conference on the Lessons of the Holocaust vom 15.-17. und 18.-20.
Oktober 1978 in Philadelphia (Pa), USA, teil (siche Judaica 34, 1978, S.
1471.). Beide Veranstaltungen gingen auf die Initiative von Prof. Franklin
H. Littell, Temple University, Philadelphia zuriick. Die Hauptreferenten
der ersten Tagung waren die Professoren E. Bethge, E. P. Sanders, R.
Rendtorff und Paul van Buren. Bei der zweiten Tagung spielten Arbeits-
gruppen die Hauptrolle ; Vortrige bzw. Berichte vor dem Plenum wurden
gehalten u.a. von Prof. Yehuda Bauer, the Honorable Benjamin Halevi
(Richter beim Eichmann-Prozess und Mitglied des israelischen Parla-
ments), Joseph Borkin, Esq. und von den Professoren H. Kremers, Chaim
Schatzker und Arye Carmon. Da die Vortriage vom National Institute on
the Holocaust, P.O.B. 2147, Philadelphia, Pa. 19103, USA bezogen werden
konnen, sollen hier statt eines Berichts allgemeine Eindriicke, einige
theologische und religionspddagogische Probleme und Folgerungen dar-
geboten werden.

Meine Eindriicke lassen sich folgendermassen zusammenfassen: Fiir
Deutsche war die starke jiidische Reprisentanz bei der zweiten Tagung
bemerkenswert, auch die Erfahrung, dass eine jiidisch-christliche Koope-
ration gerade bei schweren Problemen hilfreich und heilsam ist. Erstaun-
lich gross und rege war die Mitarbeit von sogenannten «Laien»; es
bestanden nicht nur «workshops» fiir alle Schulen von der Grundschule
bis zur Universitit, sondern auch fiir Juristen, Natur- und Wirtschafts-
wissenschaftler, Arzte, Polizeibeamte, Journalisten, Gewerkschaftler usw.
Dass es dadurch zu interessanten Gespriachen auch ausserhalb der
Sitzungen kam, versteht sich von selbst. In der Arbeitsgruppe fiir
Theologen dusserte ein Rabbiner, dass eine «Busse» — im Sinne der «Zer-
knirschung» — immobilisiere ; wichtiger widre, den richtigen Weg zu be-
schreiten, was der Begriff «teshuba» = «Umkehr» ausdriicke.

Vor allem bei dem Symposium zeigten sich beachtenswerte Aspekte

5



der sogenannten «Holokaust-Theologie». Weitgehend trifft zu, dass in
christlicher Theologie infolge der Betonung der eschatologischen Be-
deutung von Kreuz und Auferstehung die Funktion der Geschichte post
Christum zu gering veranschlagt wird. Die auffallende deutsche Zuriick-
haltung bei der Bewertung geschichtlicher Ereignisse wie des Holokaust
diirfte als eine Reaktion auf die Theologie der «Deutschen Christen» zu
sehen sein, die im Nationalsozialismus eine zusétzliche Offenbarung zu
erkennen meinten (vgl. die Theologische Erkldarung von Barmen 1934).
Dennoch ist es unumginglich, «after Auschwitz» Theologie im Wissen um
das Holokaust zu treiben. Deckt dieses schreckliche Ereignis im christ-
lichen Bereich tiefgehenden Antisemitismus und mangelnde christlich-
kirchliche Solidaritdt auf, so erhebt sich die ernste Frage, ob «Juden-
feindschaft» fiir das Christentum essentiell ist. Nach Jesu Tod kam es zur
Trennung der judenchristlichen Gemeinschaft und schliesslich der Kirche
aus Juden und Heiden vom Judentum. Welches sind die eigentlichen
Gegensitze, schliesst das Auseinandergehen eine Deklassierung der ande-
ren Seite und einen Anspruch auf sie ein? M. E. sind diese und weitere
Fragen, die auch die Problematik um den «historischen Jesus» und den
Jesus Christus der Verkiindigung betreffen, noch lange nicht ausreichend
historisch erforscht und theologisch verarbeitet. Gelegentlich wurde von
der Infragestellung christologischer Aussagen oder gar christlicher Iden-
titit gesprochen. Mag sein, dafl es christliche Theologen gibt, die
gleichsam zwischen Kirche und Judentum stehen und auf diese Weise
sozusagen den kirchlichen Riickhalt verlieren. Schade wire, wenn durch
derartige «Gefahren» auf christlicher Seite eine Abkapselung zum
Zwecke der Wahrung der eigenen Identitit eintrdte, die offensichtlich
einer Korrektur bedarf. Eine Selbstkorrektur erscheint leicht mdoglich,
wenn im christlichen Bereich statt der «Erfiillung» die «Erwartung»
starker betont wird (bei allem Leben im Glauben und im Geist) und somit
geschichtliche Ereignisse wie das Holokaust in das immer unabgeschlos-
sene theologische Denken einbezogen werden. Schliesslich waren es im
Laufe der Kirchengeschichte immer geschichtliche Ereignisse im weite-
sten Sinn, die zur «Busse» und zum Umdenken fiihrten. Als Deutsche
neigen wir stdrker als geborene Amerikaner dazu, das Holokaust im
Rahmen der langen christlich-jiidischen Geschichte zu sehen, ohne
relativieren zu wollen. Durch den Vortrag von Joseph Borkin iiber « The
Crime and Punishment of IG-Farben», wurde klar, dass die nationalsozia-
listische Vergangenheit noch lange nicht «verjéhrt» ist, wahrscheinlich
auch nie verjihren wird, zumal es in den USA m.W. keine Amnestie fiir
Mord gibt. Bei diesen bedriickenden Erfahrungen war es heilsam,
feststellen zu konnen, wie es gerade Uberlebenden des Holokaust um



praktische Folgerungen geht, um derartige Massenmorde zu verhindern.
Damit komme ich zur religionspiddagogischen Arbeit.

Da sich amerikanische Erfahrungen nicht so ohne weiteres auf euro-
pdische Verhiltnisse {ibertragen lassen, soll im folgenden ein israelisches
Curriculum, das Arye Carmon in Philadelphia darbot, kurz skizziert und
dann mit einem deutschen und einem schweizerischen kritisch verglichen
werden; didaktisch-methodische Fragen sollen hier im grossen und
ganzen unberiicksichtigt bleiben.

A. Carmon vom Department of Education, Ben Gurion University,
Beer Sheva, betrachtet « Teaching the Holocaust » als « Education towards
Values», wobei die «Werte» in der individuellen Verantwortung, im
kritischen Denken und in einer humanistischen Einstellung zum Leben
(«humanistic approach to life») bestehen. Im Hinblick auf Juden in Israel
und in der Diaspora geht es ihm insbesondere um die Stiarkung jiidischer
Identitdt und jidischer Individual- und Kollektivverantwortung («Arevut
Hadadit»). Auffallend ist, dass das Holokaust einerseits als einzigartiges
Phinomen verstanden wird, andererseits das «forschende Lernen» dessel-
ben («learning by inquiry») zu allgemeinen praktischen Verhaltensweisen
fithren soll. Der Inhalt des Programms zerféllt in einen «deutschen» und
einen «jiidischen Aspekt». Zunidchst geht es um die Erkennung der
Sozialisation eines Jugendlichen im Nazi-Deutschland und um die Sozia-
lisation eines SS-Mannes; dann um Kontinuitdt und Verdnderung einer
ausgewihlten jiidischen Gemeinde («community»), wobei der Verfasser
an eine Gemeinde im spiteren besetzten Gebiet denkt, um das moralische
Dilemma einzelner Juden und Teile der Gemeinde wihrend des Holo-
kaust und schliesslich um den Sinn des Lebens nach dem Holokaust. Das
Programm ist auch fiir nichtjiidische Schiiler/Studierende in demokra-
tischen Lindern und in Deutschland bestimmt (es wurde in 4 Klassen in
Tiibingen und in 8 Klassen in Berlin operationalisiert). Im Hinblick auf
Deutschland heisst es: «to confront the student with the temporary
tendency to deny the phenomenon of the Holocaust and/or the avoidance
of dealing with the valuable significance this theme contains for the
German people, to foster the awareness of the possible development of an
irrational entity within a society which contributed tremendously to
Western thought and culture.» Trifft es zu, dass das Holokaust in
Deutschland verneint oder iibergangen wird ? Man sollte es nicht meinen,
nachdem der 40. Jahrestag zur Erinnerung an die sogenannte «Reichs-
kristallnacht» 6ffentlich begangen wurde. Um diese Frage genau beant-
worten zu kdnnen, miissten alle Lehrpldne untersucht werden, nicht nur
fiir den Religions-, sondern auch fiir den Geschichts- bzw. Gemeinschafts-
kundeunterricht. Es soll hier nur auf den 1978 erschienenen Lehrplan-

7



entwurf Evangelische Religion, Klasse 7-9/10 — Hauptschule, Realschule,
Gymnasium — in Rheinland-Pfalz (hg. vom Kultusministerium Rheinland-
Pfalz, Mainz) eingegangen werden. Fiir die 8. Klasse sind u.a. — im Sinne
einer gewissen Zusammengehorigkeit — die Themen «Kirche», « Weltre-
ligionen» (besonders Islam; tiirkische Gastarbeiter!) und «Juden und
Christen» vorgesehen. Richtig heisst es zu dem letztgenannten Thema:
«Eine Sonderstellung unter den Weltreligionen nimmt fiir die Christen das
Judentum ein»; dabei ist auch das «vielfach belastete Verhiltnis von
Juden und Christen zu untersuchen», auch sei die « Auseinandersetzung
mit einem besonders umstrittenen Teil der christlichen Botschaft erfor-
derlich» (S. 104). Das erste Lernziel lautet: « Wichtige Abschnitte der
Geschichte Israels und des Judentums im Uberblick kennenlernen,
wobei als Inhalte/Teilthemen das «alte Volk Israel», «die Diaspora-
Existenz des Judentums im Mittelalter und in der Neuzeit» und «der
Zionismus und das neue Israel» genannt werden. Schiilerbezogen wiirde
man wohl besser davon ausgehen, was die Schiiler iiber das Judentum
und die Judenheit wissen. Die Trilogie konnte den falschen Eindruck er-
wecken, als sei durch Zionismus und Staatsgriindung die Diasporasitua-
tion im grossen und ganzen beendet. Ein erstaunliches Defizit ist, dass das
Holokaust iiberhaupt nicht erwdhnt wird. Dieses Manko wird geradezu
unverzeihlich, wenn man weiss, dass im vorausgehenden kirchlichen
Lehrplan fiir die Hauptschule in Rheinland-Pfalz (vom Kultusministerium
in Mainz am 1.10.1970 genehmigt) sowohl der «Anteil der Kirche an der
offentlichen Judenfeindschaft» (u.a. «Arierparagraph») als auch unter
dem Thema «Recht auf Leben» die «Juden im Dritten Reich» (Ausch-
witz!) (S. 52 und 81) erwidhnt werden. Ist das Holokaust im Lehrplan-
entwurf von 1978 wenigstens implicite vorhanden ? Den Lehrern wird zwar
zur Vorbereitung die Studie des Rates der EKD «Christen und Juden»
(Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn 1975) empfohlen, in der vom
Holokaust die Rede ist, doch das unter den «Meaien» (S. 105) angegebene
Schulbuch .«Anpassung oder Wagnis» (Verlag M. Diesterweg, Frankfurt
1971) lasst den nationalsozialistischen Massenmord an den Juden aus. Der
Abschnitt «Judenverfolgungen» bezieht sich in diesem Buch nur auf das
Mittelalter, das schon eine Weile vergangen ist (S. 138ff.), und auf S. 178
springt die Darstellung — bezeichnenderweise! — vom Ende des jiidisch-
romischen Krieges 79 nChr (gemeint ist 70 nChr) zur Staatsgriindung im
Jahre 1948 iiber. Ist das Judentum nicht verworfen, so miisste es eigentlich
in der Kirchengeschichte mitberiicksichtigt werden; doch spielt die Kir-
chengeschichte in «modernen» Curricula kaum eine Rolle, geschweige
denn die Geschichte des jiidischen Volkes! Zur Ehrenrettung sei darauf
hingewiesen, dass in dem anderen als Medium empfohlenen Schulbuch



«Arbeitsbuch : Religion 9/10» (Bagel-Verlag, Diisseldorf 1974) vom Anti-
semitismus unter der Uberschrift «Zerstreut unter alle Volker» gesagt
wird: «Seine schrecklichste Frucht war die Judenvernichtung in der
Hitlerzeit» (S. 101). Findet sich das Holokaust (oder Anspielungen darauf)
unter anderen Themen im Lehrplanentwurf 1978 ? Man sucht vergeblich.
Unter dem Thema «Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit» kommen bei
«Engagement fiir politisch und rassisch Verfolgte» Juden — vielleicht aus
mangelnder Aktualitit — nicht vor (S. 47). Beim Thema «Kirche» wird
auf das Zweite Vatikanische Konzil (S. 90), auf die Bekennende Kirche,
auch Deutsche Christen, Sportpalastrede usw. (S. 92f.) angespielt, doch
Judentum und Holokaust erscheinen mindestens direkt nicht, ebenso-
wenig beim Thema «Staat und Kirche», obgleich die «Kirche im National-
sozialismus» nicht vergessen wird (S. 165). Unter «Recht auf Leben» ist
ein Lernziel: «Erkennen, dass auch unterlassene Hilfeleistung Verwei-
gerung von Recht auf Leben ist» (S. 199), doch kommen auch hier die
Juden im Dritten Reich nicht vor. Kehren wir zuriick zum Thema «Juden
und Christen» im neuen Lehrplanentwurf! Weitere Lernziele sind:
«Grundelemente des jiidischen Glaubens kennenlernen» (Glaubens-
bekenntnis, Bund, Gesetz), «Beispiele jlidischen Brauchtums und jidi-
scher Lebensweise kennen und verstehen lernen» (jidisches Leben in
Haus und Familie, Sabbat und Synagoge, das jiidische Festjahr) und
schliesslich : «Das Verhéltnis von Juden und Christen bedenken» (S. 107).
Als Belastungen des Verhiltnisses werden genannt «die Schuldfrage der
Kreuzigung Jesu» und «christliche Mission unter Juden», wobei auf die
Darstellung von Kirche und Synagoge am Strassburger Miinster hinge-
wiesen wird ! !'! Man konnte den Eindruck gewinnen, dass die Belastungen
parititisch verteilt sind: «die Juden» sind mehr oder weniger schuld am
Tode Jesu, die Christen haben sich durch «Mission» besudelt. Der
Lehrplan ist, wie es sich fiir ein anstdndiges Curriculum gehort, moglichst
situativ, doch die Belastung im christlich-jiidischen Verhiltnis, das
Holokaust samt Vorgeschichte, nennt er nicht. In bezug auf diesen
Lehrplanentwurf ist das oben zitierte Urteil von A. Carmon voll giiltig.

Man braucht sich nicht zu wundern, wenn im «befreundeten> Ausland,
wie in den USA, Stimmen laut werden, die im Zusammenhang etwa mit
der Verjidhrungsdebatte eine Renazifizierung der Bundesrepublik befiirch-
ten. Das mag iibertrieben erscheinen und vor allem nicht als Begriindung
fiir eine Aufnahme des «Holokaust» in das Curriculum ausreichen. Es gibt
aber auch «schiilerbezogene» Griinde fiir seine Aufnahme: so fiihrte z.B.
die Evangelische Schiilerarbeit der Pfalz anldsslich der November-
pogrome des Jahres 1938 ein ausgebuchtes Wochenendseminar zum
Thema «Herr Hitler und wir — warum wir keinen Schlussstrich unter die

9



Vergangenheit ziehen» durch, auf dem mit Recht eine ernsthafte Auf-
arbeitung der nationalsozialistischen Vergangenheit in Deutschland ge-
fordert wurde (epd Landesdienst Pfalz, Nr. 87 vom 23.11.78).

Freilich ist es schwer, im Unterricht auf das Holokaust im Zusammen-
hang der christlich-jiidischen Geschichte einzugehen. Es ist moglich, dass
aus einer gewissen Scham heraus dieses Thema gemieden wird. Wie packt
man die Sache in der Schweiz an, z.B. im Okumenischen, also fiir
Katholiken und Protestanten gemeinsamen Unterricht der Stadt Basel? In
dem von Martin J. Howald bearbeiteten Unterrichtsmodell «Judentum
heute» lautet das Ziel: «Den von anderer (religios-kultureller) Tradition
geprégten jidischen Menschen (Schiiler und Erwachsene) in seiner An-
dersartigkeit wahrnehmen, anerkennen und als Mitmenschen ernst
nehmen.» Die Leitidee ist: «Der von der jiidischen Tradition geprégte
Mitmensch soll trotz Minderheitensituation ohne Diskriminierung mit
(uns) andersgepridgten Menschen zusammenleben kdnnen...». Im Vorder-
grund steht der jiidische Mitbiirger, nicht etwa das Judentum zur Zeit
Jesu, der Staat Israel oder das christlich-jiidische Verhiltnis in geschicht-
licher Sicht. Im ersten Lernschritt ist das zu sammeln, was die Schiiler
(richtig oder falsch) liber Judentum wissen. Im zweiten Lernschritt werden
Feste, Sitten und Gebriuche der (orthodoxen) Juden behandelt. Das Ziel
des dritten Lernschrittes heisst: «Punktuell in die Geschichte des
jidischen Leidens hineinfiihren. Mittel: Kurze Einleitung zur historischen
Lage (Verfolgungen in der Vergangenheit, bes. in der Nazizeit... Keine
Anti-Deutschen-Stimmung beschworen!)». Bei fiinf zusatzlichen Mog-
lichkeiten lautet der letzte Vorschlag: «Direkten Kontakt mit Juden
vermitteln, mit der jiidischen Gemeinde und ihren Einrichtungen.» Aus
einer «Dokumentation» iliber Arbeitsmittel usw. geht hervor, dass es in
Basel zwei Synagogen, ein jiidisches Museum und eine hebréische Buch-
handlung gibt. Dies sei deswegen hier erwihnt, weil ein direkter Kontakt
mit reprasentativem Judentum in Deutschland nicht so leicht moglich ist.
Vergleicht man das Basler Modell mit der Lehreinheit «Juden und Chris-
ten» im rheinland-pfilzischen Lehrplanentwurf, so féllt ausser dem
Umstand, dass ersteres human, das zweite mehr theologisch orientiert ist,
auf, dass in-Basel das jiidische Leiden wdhrend der Hitlerzeit nicht
ausgeklammert wird. Der Hinweis, dass keine antideutschen Gefiihle
geweckt werden sollten, ldsst erkennen, dass das Holokaust rein piddago-
gisch gesehen ein heikles Thema ist, auch im Ausland, und zwar nicht nur
um der Deutschen willen, sondern auch deswegen — wie in Philadelphia
gesagt wurde —, weil in der Verfolgungszeit die jiidische Immigration
beschrankt wurde. Auch in Israel ist das Holokaust ein schwieriges
Thema; nach den Ausfithrungen von Chaim Schatzker in Philadelphia

10



wegen folgender vier Tendenzen: 1) die Deutschen kdnnen ddmonisiert
werden; 2) das Holokaust bedeutet fiir Juden eine nationale und
menschliche Demiitigung; 3) der Massenmord ist unfassbar und 4) weil
traumatische Schocks iiberkompensiert werden konnen. Diese vier
Punkte liessen sich in abgewandelter Form in die deutsche Situation iiber-
tragen. Eigenartig war in Philadelphia gelegentlich das Verstindnis
zwischen den Verfolgten und ihren Nachkommen und den Nachkommen
der verfolgenden Nation! Trotz aller emotionalen und traumatisch be-
dingten Schwierigkeiten darf das Holokaust im Unterricht nicht ausge-
klammert werden, auch um der jiingeren Generation willen. Es kann hier
nicht in aller Form um didaktische Methode gehen. Eine Moglichkeit
scheint mir die zu sein, dass Schiiler Dokumente iiber das Geschehen
wihrend der sogenannten «Reichskristallnacht» und in den folgenden
Jahren im Heimatort sammeln. Dies hat eine Arbeitsgemeinschaft an
einem Gymnasium in Kaiserslautern getan und dabei eine offentlich
beachtete Ausstellung durchgefiihrt. Im Sinne einer humanen und reli-
giosen Bildung und Erziehung halte ich es fiir moglich, an ausgewéhlten
Beispielen auf die «Entwicklung des Ausnahmerechts fiir die Juden in den
Jahren 1933-45» einzugehen (siehe G. Lisowsky, Kultur- und Geistes-
geschichte des jiidischen Volkes, 1968, S. 246ff.), wobei das «Gesetz zur
Wiederherstellung des Berufsbeamtentums» (1933) als sogenannter
«Arierparagraph» in die kirchliche Gesetzgebung eingegangen ist und zu
einer Auseinandersetzung wegen der Judenchristen gefiihrt hat; die
mangelnde Solidaritdt gegeniiber den Juden als Menschen und Juden
erweist die menschlich-christliche Schuld. « Umkehr» fithrt zum «Leben»
(Ez 18). Sie schliesst eine moglichst historische Erfassung des Holokausts
in seinem Kontext und das Erarbeiten neuer theologischer und péddago-
gischer Wege ein. Das Holokaust samt seiner Vorgeschichte ist ein
singuldres Phidnomen, weil das Judentum singulir ist. Die Erschliessung
im Unterricht kann als «education towards values» zur individuellen Ver-
antwortlichkeit, zum kritischen Denken und zu einem humanen Verhalten
beitragen (A. Carmon). Eine unbewusste oder bewusste Auslassung des
Holokaust im geschichtlichen Kontext kann das Gegenteil zur Folge
haben; sie ldsst sich gerade in Deutschland theologisch und padagogisch
nicht verantworten.

11



	Holokaust, Theologie und Religionsunterricht

