Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 34 (1978)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Rainer Albertz, PERSONLICHE FROMMIGKEIT UND OFFIZIELLE RELIGION. Reli-
gionsinterner Pluralismus in Israel und Babylon. Calwer Theologische Monographien,
Reihe A : Bibelwissenschaften, Band 9, Calwer Verlag Stuttgart 1978, 302 Seiten, DM
54.— (Subskriptionspreis: DM 48.—).

Diese Heidelberger Habilitationsschrift unterscheidet soziologisch zwischen «person-
licher Frommigkeit» und «offizieller Religion», wobei letztere — weder in Israel noch in
Mesopotamien — eine Einheit war: doch darum geht es hier nicht. Da auch im christlichen
Bereich ein Dualismus besteht zwischen personlicher und offiziell-kirchlicher Religion, sind
die alttestamentlich-orientalistischen Studien von Albertz auch praktisch-theologisch aus-
gerichtet. Um es gleich vorwegzunehmen : Der letzte Teil handelt von dem «religionsinternen
Pluralismus in der heutigen christlichen Kirche»; Albertz bemiiht sich um eine theologische
Begriindung der Amtshandlungen, vor allem der Taufe im Rahmen eines Familiengottes-
dienstes (S. 198-210). Es ist zu hoffen, dass praktische Theologen diese Anregungen kritisch
aufnehmen. Im tibrigen ldsst die gesamte Arbeit erkennen, wie fruchtbar ein religionssoziolo-
gischer Ansatz sein kann, der vielleicht noch durch einen religionspsychologischen ergéinzt
werden konnte, ohne die eigentlich theologische Frage ausser acht zu lassen. Im alttestament-
lich-orientalistischen Teil handelt der Verf., dessen personliches Engagement man merkt, iiber
den religionsinternen Pluralismus — eigentlich « Dualismus» — in Israel, ausgehend von den
Unterschieden zwischen der Klage des Einzelnen und der des Volkes. Theophore Namen
geben Aufschluss iiber personliche Frommigkeit. Ein Exkurs tiber akkadische Geburtsrituale
ist aufschlussreich (S. 51ff.). Dann sieht Albertz in der Religion der Erzviter als einer
Familienreligion den Ausdruck personlicher Frommigkeit. S. 96ff. geht der Verf. auf den er-
wihnten «Pluralismus» bzw. Dualismus in Mesopotamien ein, um dann dieses Phdnomen in
Israel und Mesopotamien zu vergleichen (S. 158ff.). Schliesslich versucht Albertz, der sich der
Schwierigkeit dieses Unternehmens bewusst ist, die Geschichte von persdnlicher Frommigkeit
und offizieller Religion in Israel darzustellen (S. 165ff.). Interessant ist, dass im Deuterono-
mium die Integration der personlichen Frommigkeit in die «offizielle Religion» versucht und
die «Religion Israels» durch die personliche Frommigkeit im Exil gerettet worden sei. Hier
wire bestimmt — bei aller Schwierigkeit — zu differenzieren und auch nach den Trégern z.B.
der Viterreligion zu fragen. In der nachexilischen « Gemeindefrommigkeit» (S. 190) seien die
beiden Religionsformen vermischt worden. M. E. wiren Thorafrommigkeit, die auch
weisheitliche Wurzeln hat, und eschatologisch-apokalyptische Frommigkeit in die vorliegende
Fragestellung einzubeziehen. Die Arbeit des Verf. ist ausserordentlich anregend. Hier konnen
nur noch einige Einzelbemerkungen gemacht werden : Albertz versteht die Vaterreligion als
besondere Auspriagung allgemeiner personlicher Frommigkeit ; die Besonderheit ergébe sich
aus der halbnomadischen Lebensweise. Richtig stellt er fest, dass die Viterreligion nicht nur
vor, sondern auch neben der offiziellen Jahwereligion (natiirlich bei Uberschneidungen) in den
israelitischen Familien lebendig war (S. 81). M. E. diirfte sie weniger in stiddtischen als viel-
mehr in halb-nomadisch-béduerlichen Familien (dimorphic structure!) gepflegt worden sein.
Spielten in Mesopotamien Gott (Gotter) und Gottin (nen) in der persdnlichen Frommigkeit
eine Rolle, so letztere in Israel nach dem «offiziellen» AT nicht, obgleich z.B. die Himmels-
konigin im Familienkult verehrt wurde (Jer 7 und 44). Die Korrelation von «personlicher
Frommigkeit», auch bei Charismatikern und Kénigen, und «offizieller» Religion oder Theo-
logien wire zu untersuchen. Wenn Gottin Jes 63,16 (64,7) als «unser Vater» angerufen wird, so
hat das m. E. nichts mit den Verheissungen zu tun, sondern der Kult des Stammvaters (an
dessen Grab) hat sich als nichtig erwiesen (S. 181). Die Arbeit von Albertz verdient nicht nur
von Alttestamentlern beachtet zu werden.

Herbert Schmid.

185



Grancarlo Gelsi;, KIRCHE, SYNAGOGE UND TAUFE IN DEN PSALMENHOMILIEN
DES ASTERIOS SOPHISTES. Dissertationen der Universitidt Graz 40. Verband der

Wissenschaftl. Gesellschaften Osterreichs. Wien 1978. 184 S. S 155.—.

Asterios Sophistes (der Beiname ist im Sinne von «Rhetor» oder «Rechtsanwalt» ge-
braucht) ist ein Autor der 1. Hilfte des 4. Jahrhunderts. Man nimmt an, dass er aus
Kappadokien stammt, doch hat er jedenfalls lange im syro-paldstinensischen Raum gelebt.
Hieronymus (Ep. 120,20; PL 22,929) nennt ihn « Scythopolitanus» (Scythopolis = Beth Shean,
am Ausgang des Emek Jesreel zur Jordansenke zu gelegen). Es ist moglich, dass er jiidischer
Herkunft gewesen ist. Nach Peterson (E. Peterson, Frithkirche, Judentum und Gnosis, 1959, S.
222, 224) finden sich in den asterianischen Texten Spuren rabbinischer Exegese und jiidischer
Liturgie. Trotz antijiidischer Polemik denkt er oft in jiidischen Begriffen. Asterios war Arianer,
eine Einstellung, die sich gegen Ende seines Lebens abschwiicht.

Asterios ist ein wichtiger Zeuge der christlichen Adversus-/udaeos-Polemik zu einer
Zeit, wo die Kirche, nach einer langen Verfolgungszeit, eine dominierende Grosse im romi-
schen Reich wird, doch bevor sie nun ihrerseits das Judentum verfolgt. Das Judentum bleibt
offiziell und trotz zahlreicher Beschrankungen, denen es nach und nach unterworfen wird,
bis auf Kaiser Justinian eine religio licita, das heisst eine durch das Staatsgesetz geschiitzte
legitime Religionsgemeinschaft mit zahlreichen Privilegien. Zur Zeit des Asterios stellten die
Juden iiberall noch eine bedeutende geistige Macht dar, und so ist er besonders in seinen
Taufhomilien bestrebt, den Glauben der Taufwerber gegen die Einwinde und die
Anziehungskraft des Judentums zu schiitzen (S. 15). Seine Interpretation des A. T. ist wohl
einheitlich antijiidisch, doch ist seine Polemik weniger scharf wie z.B. die des Afrahat oder
Johannes Chrysostomus (S. 16).

Athanasius (Or. contra Arianos 3,2; PG 26, 324-325A) schreibt tiber die Exegese des
Asterios: «... auch er hat geschrieben, indem er den Juden nacheiferte» 5S. 28), was auf eine
gewisse judaisierende Tendenz in der Argumentations- und Darstellungsweise hinzuweisen
scheint (S. 29).

Uber die Form der asterianischen Judenpolemik, deren «sedes in vita» Antiochien sein
konnte (S. 50), schreibt G. (S. 53):

Die Asterios-Homilien bringen immer wieder diesen Grundgedanken: Christsein
bedeutet Zugehorigkeit zum neuen Israel. Die heidnischen Volker werden mit weniger
Aufmerksamkeit als das Judentum behandelt. Dennoch erreicht eine solche Polemik
fast nie die feurige Argumentationstechnik eines Chrysostomus. Die drei Feinde, gegen
die die Texte der Homilien zu Felde ziehen, sind die Juden, die Hiretiker und die Heiden.
Da die polemischen Thesen in Form einer Bibelexegese gebracht werden, beziehen sich
die meisten Texte auf eine Gegeniiberstellung vom alten und neuen Israel. Im antioche-
nischen Raum lassen sich Unbehagen und Rivalitit zwischen Christen und Juden bis ins
fiinfte und sechste Jahrhundert hinein verfolgen.

Inhaltlich finden wir bei Asterios die «klassischen» Vorwiirfe der Adversus-Judaeos-
Polemik wieder : Der Unglaube der Juden (S. 60ff.), die Juden als Verkorperung des religiosen
Feindes (S. 65ff.), die Stellung der Juden in der christlichen Heilsgeschichte (S. 70ff.) : sie haben
die Kreuzigung Jesu provoziert, bekdmpfen Christus und den christlichen Glauben, sind voll
Hass, Ubermut, Schlechtigkeit, legen falsches Zeugnis ab, verleumden, schméhen, tdten
unschuldige Kinder u.s.w. Dem gegeniiber steht als positives Element die Anerkennung Israels
als Volk des ersten Bundes (S. 82ff.), die Juden sind die Bewahrer des Wortes (S. 85ff.): «Der
Jude hat das Testament als Archivar bewahrt», was an einen dhnlichen Ausspruch des Au-
gustinus erinnert.

186



Besonders fithlbar ist der judische Einfluss bei der Josefs-Typologie des Asterios (S.
111ff.), die sich ja auch bei anderen christlichen Schriftstellern dieser Zeit, wie bei
Chrysostomus, grosser Beliebtheit erfreut.

Mit der «Theologie der Erbschaft» kehrt Asterios zuriick zur Substitutionstheorie der
patristischen Adversus-J/udaeos-Polemik (S. 143):

Da die erbende Kirche iiber die enterbte jiidische Synagoge siegte, wurde die Ent-
scheidung gegen sie unterschrieben: ihr Inhalt (lautet): « Verjage die Magd und ihren
Sohn! Der Sohn der Magd soll nicht erben mit dem Sohn der Freien» (Gal 4,30; Gen
21,10).

Die Bedeutung der asterianischen Homilien fiir die Kenntnis des jiidisch-christlichen
Verhiltnisses zu Beginn des 4. Jahrhunderts wird in der «Zusammenfassung» sehr gut
skizziert» (S. 169):

Die Untersuchung dieser Homilien aus dem syrischen Raum hat gezeigt, wieviel
Gemeinsames Juden und Christen noch in der Gesellschaft des 4. Jhs. durch ihre Ver-
wurzelung im Alten Testament verband. Aber die weitere Isolierung des Judentums sowie
die Profilierung des Christentums durch gliickliche Momente — sowohl in der Theo-
logie als auch in der Geschichte — fihrten allméhlich zum Vollzug der Trennung.

K. H.

Johann Maier, DIE TEMPELROLLE VOM TOTEN MEER. Uni-Taschenbiicher 829. Ernst
Reinhardt Verlag Miinchen/Basel, 1978; 128 S., 2 Abb., 3 Tab., DM 15.80.

Im Jahre 1977 hat Yigal Yadin die von ihm «M¢€gillat ha-Migdasch» = « Tempelrolle»
genannte, mit 9 Metern ldngste, z.T. schlecht erhaltene Qumran-Rolle in drei Banden (Ein-
leitung, Text, Kommentar, Photographien) verdffentlicht (neuhebriisch). Ausserordentlich
schnell hat J. Maier (siche « Die Texte vom Toten Meer», UTB 224) den Text dieser Lederrolle,
die er lieber « Heiligkeitsrolle » nennen wiirde (S. 13) textkritisch ins Deutsche iibersetzt (S. 25-
66). Das Taschenbuch enthéalt ausserdem neben einem Vorwort (S. 6 miisste es «philologisch-
exegetische Detailfragen» heissen!) eine «Einleitung» (S. 9-24), die sich mit der Rolle selbst,
dem Schrifttypus und der Datierung, der Orthographie, dem Verhaltnis zum Bibeltext (aus Ex,
Lev, Num, Dtn mit Analogien zur Version der Septuaginta) und dem Gesamtcharakter (iiber-
sichtliche Gliederung) befasst und «Erlduterungen» (S. 67ff.). Dabei setzt sich Maier auch
kritisch mit Y. Yadin auseinander. Einige Kleinigkeiten sind zu vermerken: Die zusitzliche
Nennung der «Leviten» (Kol. 61,8) bezieht sich auf Dtn 19,17 (nicht V. 18; S. 123); S. 127f.
wiirde man vielleicht besser von « Abb.» 1 und 2 sprechen ; jetzt fehlt «la» bei der linken Skizze.
Es ist hier tiberfliissig, auf die grosse Bedeutung der Tempelrolle fiir Judaistik, alt- und auch
neutestamentliche Wissenschaft hinzuweisen. Dem Rezensenten fiel u.a. der gesamtisraeli-
tische Anspruch auf, der unter Voranstellung der Stimme Levi und Juda erhoben wird.
Eigenartig ist, dass — wie schon in dem priesterlichen Text Gen 35,9-13.15 — die Verheissung
an Jakob in Bethel, in Kol. 29,10 als « Bund » bezeichnet, betont wird. Gab esin der Jerusalemer
Priesterschaft eine Opposition der auf Aaroniden in Bethel (vgl. Jdc 20,27f.) zuriickgehenden
Kreise gegen die sich auf Zadok zuriickfithrenden Priester (vgl. Ez 44,15), die sich in der has-
mondischen Zeit noch auswirkte ? Stellt die Tempelrolle in der Form der direkten Gottesoffen-
barung an Mose eine Kritik am Kult des Zweiten Tempels dar (Maier S. 67f.), so ist zu fragen,
ob die Stiftshiittengesetzgebung (Ex 25-31.35-40), die ja nicht nur als Riickprojektion des
Jerusalemer Tempels verstanden werden kann, eine indirekte Tempel- und Kultkritik dar-
stellt, &hnlich der des Ezechiel in seinem eschatologischen Entwurf (Kap. 40ff.). Doch gehen

187



diese und dhnliche Fragen, die sich bei der Lektiire aufdringen, iiber die Besprechung des
Taschenbuches, hinaus. Verfasser und Verlag ist zu danken, dass sie so bald nach der Erst-
verdffentlichung des Originals einen deutschsprachigen Zugang zur Tempelrolle erschlossen
haben.

Herbert Schmid.

Werner Trutwin und Giinter Wischmann, JUDEN UND CHRISTEN. Theologisches Forum,
Heft 7, Patmos-Verlag Diisseldorf 1971 ;

Ludwig Hoffmann, Bruno Kresing, Roman Mensing und Werner Trutwin, WELTRELIGIO-
NEN. Theologisches Forum, Heft 8, Patmos-Verlag Diisseldorf 1971.

Der Herausgeber von « Theologisches Forum» Werner Trutwin, bemerktim Vorwort von
Heft 7 (S. 7) : «Ohne Anerkennung des besonderen Erwidhlungsbewusstseins, ohne Kenntnis
der engen Verwandtschaft zwischen Judentum und Christentum kann die Kirche selbst sich
weder historisch noch theologisch begreifen. Darum wurde das Judentum auch nicht einfach
in den Band iiber «Nichtchristliche Religionen», der demnéchst in dieser Reihe erscheint, auf-
genommen.» Es wire zu fragen, ob auch der Islam als nachbiblische Religion, die sich ebenfalls
auf Abraham =zurickfithrt, ein besonderes Heft verdient hitte. So erscheint er nach
Hinduismus und Buddhismus und vor den « Theologischen Perspektiven» in Heft 8. Heft 7
beleuchtet in Form von Quellentexten Stationen jiidisch-christlicher Geschichte, theologische
Fragen, Zeugnisse jiidischen Glaubens. Zum Schluss kommen G. E. Lessing (Ringparabel) und
M. Frisch (Der andorranische Jude) zu Wort. Bei einer Auswahl von Quellentexten kann man
Akzente so oder auch anders setzen. Die Bearbeiter waren bemiiht, ein objektives Bild zu
bieten. Dies trifft auch bei Heft 8 zu, wobei allerdings der Islam (S. 68-97), der durch die
Betonung der Einheit und Einzigkeit Gottes eine Herausforderung an christliche Theologie
darstellen will, eine starkere Beriicksichtigung als z. B. der Buddhismus (S. 37-67) verdient
hitte. Zu S. 69 (Heft 8) sei gesagt, dass Muhammad 622 nach Jathrib auswanderte ; dieser Ort
wurde dann «Stadt» (Medina = Gerichtsbezirk) des Propheten genannt ; Sure 9 beginnt nicht
«Im Namen Allahs, des Erbarmers, des Barmherzigen». Doch sind dies unwesentliche Kleinig-
keiten. Wichtiger ist, dass diese preisgiinstigen Hefte (je DM 5.20) nicht nur fiir Lehrer und
Schiiler der gymnasialen Oberstufe («Kollegstufe», allerdings ohne englisch-amerikanische
College-Gebidude !), sondern fiir alle Interessierten repriasentative Quellensammlungen bieten.

Herbert Schmid.

P. von der Osten-Sacken hat zwei weitere « Veroffentlichungen aus dem Institut Kirche und
Judentum bei der Kirchlichen Hochschule Berlin» herausgegeben:

Heinz David Leuner, ZWISCHEN ISRAEL UND DEN VOLKERN. Vortrige eines Juden-
christen, Heft 6, Berlin 1978 (148 S., DM 6.—) und

LEBEN ALS BEGEGNUNG. Ein Jahrhundert Martin Buber (1878-1978), Vortrige und
Aufsitze, Heft 7, Berlin 1978 (160 S., DM 6.—).

Heft 6 enthilt nach einem Vorwort und einer theologischen Wiirdigung durch den
Herausgeber, 14 Vortridge des judenchristlichen Pfarrers H. D. Leuner (15.9.1906-23.9.1977),
die in den Jahren 1961-1975 gehalten wurden. Sie befassen sich — in chronologischer
Reihenfolge aufgefiihrt — mit dem Heil von denJuden, dem Judentum in der Sicht eines Juden-
christen, der Messiasfrage, der jiidischen Existenz zwischen dem Staat Israel und der Diaspora,

188



der Bezeichnung «Judenchrist», den Juden zwischen Schwarz und Weiss, dem Antisemitis-
mus in kommunistischen Lidndern, der Entwicklung vom Synagogenbrand zur christlich-jiidi-
schen Begegnung, der sozialen Gerechtigkeit bei den Propheten, jiidischer und christlicher
Zukunftserwartung, jiildischen und christlichen Endzeitlern, dem jiidischen Hintergrund des
Neuen Testaments, der Konversion zum Christentum bzw. zum Judentum und schliesslich
mit seinem eigenen Lebensweg als einer «Flucht nach vorne». Es ist hier nicht méglich, die
einzelnen Beitridge in ihrer Fillle zu wiirdigen. Bei dem jiidischen Zahlenmystiker (S. 87
unten) diirfte es sich um Weinreb handeln (Origo Verlag). Das gesamte Heft ist besonders
empfehlenswert, weil hier ein Mann auf Grund seiner Erfahrungen in der Judenheit und den
Volkern allgemeinverstdndlich zu uns spricht. Man gewinnt dabei den Eindruck, dass die
Hauptsichlich heidenchristlich bestimmte Kirche des judenchristlichen Elements dringend
bedarf, vor allem, um in der Begegnung mit Israel weiter zu kommen.

Heft 7 enthilt ausser einem Vorwort des Herausgebers, einem Lebensabriss (durch U.
Bohn) und einer Bibliographie M. Bubers (durch Chr. Bartsch) a) Beitrige jiidischer Autoren
und b) christlicher Autoren:

a) M. Awerbusch stellt Buber als Helfer in sprachloser Zeit vor, E. Simon geht auf « Angst
und Vertrauen» bei Buber ein und Sh. Talmon befasst sich mit Buber als Bibel-Interpreten.

b) Chr. Bartsch stellt Bubers Verhiltnis zu M. Hess dar, H. Gollwitzer beleuchtet Bubers
Bedeutung fiir die prot. Theologie (mit einem Nachwort zum Begriff « Herrenvolk » S. 79 ; sieche
Judaica 34, 1978, S. 51f.), F. v. Hammerstein befasst sich mit Bubers Fragen zum ¢kumenischen
Gesprich, F. W. Marquardt mit Buber als sozialistischem Zionisten, A. und R. Mayer mit
Bubers Wirksamkeit am Freien Jiidischen Lehrhaus in Frankfurt ; P. v. d. Osten-Sacken bietet
kritisch Text und Deutung des inzwischen zur Geschichte gewordenen Dialogs zwischen K. L.
Schmid und M. Buber aus dem Jahre 1933 ; R. Rendtorff dussert sich — auch kritisch — zu
Bubers Bibeliibersetzung. Eine Einzelbesprechung ist auch hier nicht moglich. Das ganze Heft
stellt eine umfassende Einfithrung in das Werk Bubers dar. Dabei darf christlicherseits nicht
iibersehen werden (siche Leuner, Heft 6, S. 45!), dass Buber judischerseits keineswegs als der
Reprisentant des Judentums anerkannt wird, und dies wohl nicht wegen seiner «toleranten»
Einstellung zu den Arabern, wie man gelegentlich zu horen bekommt, sondern wegen seiner
Schwierigkeiten mit der Thora, die allerdings bis zu einem gewissen Grad symptomatisch sind.

Herbert Schmid.

Samue! Echt, DIE GESCHICHTE DER JUDEN IN DANZIG (Schriften des Nordostdeut-
schen Kulturwerkes), Leer/Ostfriesland : Verlag Gerhard Rautenberg, 282 S., Ln. 39.—
DM.

Die jiidische Gemeinde Danzigs gehort mit Sicherheit nicht zu jenen in Mittelosteuropa,
deren Geschichte von jeher das besondere Interesse der Historiker gefunden hitte.
Bezeichnenderweise ist auch heute noch Abraham Stein, Die Geshichte der Juden in Danzig,
Danzig 1860 (64 S.), 19332, die uniiberholte Darstellung der dlteren Historie der Danziger
jiidischen Gemeinde, die auch Echt zur Grundlage des ersten Teils seiner Arbeit machte, in
dem sich denn auch kaum Wesentliches iiber das hinaus findet, was die einschligigen Lexika
(Jiid. Lexikon, Encyclopaedia Judaica <Berlin 1930y, Encyclopaedia Judaica Jerusalem 19715)
in ihren Artikeln « Danzig» bieten. Auf knapp 90 S. wird die Geschichte einer Gemeinde bis
zum Jahr 1920 berichtet, zu deren auffallendsten Merkmalen die Zersplitterung in mehrere
Vorortgemeinden gehorte, die erst 1887 iiberwunden werden konnte. Die 6konomischen und
religiosen Griinde fiir diese Zersplitterung beleuchten schlaglichtartig die komplizierte
politische Situation der Hansestadt Danzig, die immer neuen Herren zu dienen hatte.

189



Origindren Wert besitzen der leider vollig unzureichend gegliederte dritte und vierte Teil
der Darstellung Echts «Die Juden in der Freien Stadt Danzig (1920-1939)» und «Die Juden in
Danzig im II. Weltkrieg (1939-1945)». Hier berichtet der Vf., der seit 1913 im offentl,
Schuldienst in Danzig tiatig war, 1934 die Jidische Volksschule tibernahm und 1939 die
Kindertransporte der Judischen Gemeinde Danzigs nach England ins Exil begleitete, aus
eigener, kundiger Anschauung, die er sich als Mitglied der Reprisentantenversammlung der
Synagogengemeinde, der Jidischen Centralwohlfahrtstelle und der Wandererfiirsorge er-
worben hatte. Auf weite Strecken besitzen Echts Schilderungen unmittelbaren Quellenwert,
womit allerdings auch das erhebliche Manko dieser Arbeit bereits in den Blick gerit. Echt
verzichtet weitgehend auf die Benutzung sekundirer Quellen (selbst J. Kirschbaum, Geshikhte
fun di Yuden in Dantsig, Danzig 1926, von anderem Wichtigerem zu schweigen, blieb unbe-
riicksichtigt!) und erschwert damit dem uninformierten Leser das volle Verstindnis volker-
rechtlicher, gerade im Falle Danzigs so entscheidend wichtiger Tatbesténde ebenso wie z.B.
dasinnerjudischer Probleme, an denen die Geschichte der jiidischen Gemeinde Danzigsinden
letzten Jahrzehnten ihres Bestehens nun wirklich nicht arm gewesen ist. Hier hétten ein Litera-
turverzeichnis, in dem vielleicht sogar auch die einschlédgigen polnischen Titel erfasst werden
sollten, ein Glossar der zahlreichen, in der Regel nicht erlduterten hebriischen Begriffe, Be-
zeichnungen von Organisationen und Titelangaben sowie ein Orts-, Personen- und Sach-
register sehr hilfreich wirken konnen.

Aber alle diese «<Beckmessereien» sollen nicht etwa dazu angetan sein, von der Lektiire des
gewichtigen Bandes abzuhalten. Ganz im Gegenteil soll zu nachdenklicher Beschiftigung mit
Echts Arbeit ausdriicklich aufgefordert werden! Je nach dem eigenen Standpunkt wird der
Leser Erkenntnisse finden oder bestitigen konnen, durch die die Geschichte der Juden in
Danzig zum paradigmatischen «Fall jiidischer Existenz in Deutschland vor und wihrend der
Katastrophe gerét.

Dem Rezensenten wurde z.B. deutlich, mit welchen Schwierigkeiten eine nach allen
Wirren der Vergangenheit nun endlich integrierte deutsche Judengemeinde zu kimpfen hatte,
als in den Zwanzigerjahren die «Judische Masseneinwanderung aus dem Osten» begann. Da
stand nicht nur das Selbstverstindnis der Etablierten als Deutsche in Frage, sondern auch
deren Gemeindeorganisation und religios-liberale Auffassung. Bezeichnenderweise fehlt bei
Echt jeder auch nur ansatzweise Versuch, das eigene Erleben selbst oder durch die Worte
anderer theologisch zu bewiltigen. Moglicherweise gehorte das bereits inden Bereich des ganz
Privaten, das fir die Gemeinde und ihren Historiker nicht mehr formulierbar war.

Ein Satz aus der Einfithrung (S. 10) muss hier ungekiirzt zitiert werden: «Fir die
Entrechtung und Vertreibung der Danziger Juden durch die NSDAP hatte die Mehrheit der
Danziger Bevolkerung bis zum Ende des Krieges kein Verstindnis, und mit kiihlem
Achselzucken sah man die jiidischen Mitbiirger in eine ungewisse Fremde wandern.» Dem ist
wenig hinzuzufiigen ! Auch in der Danzig-Literatur aus der Nachkriegszeit ist das Schicksal der
jiidischen Gemeinde kein Thema geworden. In Echts sehr ins Detail gehender Schilderung des
Untergangs seiner Heimatgemeinde fillt kein einziges Wort iiber Kontakte mit den christ-
lichen Kirchen Danzigs und ihren Repréasentanten. Offensichtlich gibt es da nichts, was des
Berichtens wert gewesen wire ! In H. Neumeyers « Kirchengeschichte von Danzig und West-
preussen in evangelischer Sicht. Bd. 11 Die evangelische Kirche im 19. und 20. Jahrhundert»,
1977 ebenfalls bei Rautenberg in Leer erschienen, begegnen Juden nur als statistisches
Material und im Zusammenhang der Judenmission.

Beklemmend liest sich die Schilderung der Auflosung der jiidischen Gemeinde Danzigs,
die durch die nachwirkende volkerrechtliche Sonderstellung der Freien Stadt Danzig eine
eigentiimliche Ausprdagung erfuhr. Durch Beschluss der Gesamtgemeinde vom 17.12.1938
wurde die Auswanderung sdmtlicher jiudischer Biirger Danzigs zum Ziel gesetzt, die dann auch

190



in erstaunlich hohem Mass verwirklicht werden konnte. Trotzdem wird der Nachgeborene
auch hier ridtseln miissen iiber Art und Ausmass der Kollaboration, die die Exulanten und ihre
Vertreiber verband. Die Schilderung des «gewdhnlichen Faschismus», wie er sich in Danzig
artikulierte, lisst die Depressionen und Illusionen, die menschlichen Sympathien und
Ressentiments, das schlichte nicht Begreifenwollen und -konnen erahnen, das hier im Spiel
gewesen sein muss.

Das immer wieder hilfreiche «Lexikon des Judentums» vermerkt zu Danzig in der ihm
eigenen Priagnanz «z.Zt. keine jiidische Gemeinde». Wie es dazu kam, und was wir damit
verloren haben, lehrt uns Samuel Echt, dem viele aufmerksame und nachdenkende Leser
gewinscht seien.

Peter Maser.

Helder Macedo, DO SIGNIFICADO OCULTO DA MENINA E MOCA. Moraes Editores,
Lisboa, Portugal, 1977.

On sait l'intérét porté ces derniers temps au contexte juif qui permettrait d’éclairer, voire
d’expliquer la genése et la signification d'ceuvres majeures de la littérature espagnole
ancienne comme «La Celestina» du juif converti Fernando de Rojas et comme le «Don
Quichotte» de Cervantés.

Apres le livre de Dominique Aubier, «Don Quichotte, Prophéte d’'Israél ?» (1966), voici
la recherche de Helder Macedo, portugais qui tente d’élucider le mystére de la plus grande
ceuvre romanesque du 16e siécle portugais, la «Menina e Moga» écrite par Bernardim
Ribeiro vers 1540.

La vie de Bernardim est elle-méme une énigme. Etait-il un «nouveau chrétien», c’est-a-
dire un juif converti? Se serait-il méme, secrétement ou non, reconverti au judaisme?
Certains thémes de son éclogue de jeunesse, «Jano e Francowr, ainsi que d’autres ocuvres
poétiques et la «Menina e Moga», qui ont assuré sa gloire dans la littérature portugaise, le
laisseraient penser.

Quoi qu’il en soit, Bernardim aurait vécu, et exprimé dans son ceuvre, la nostalgie du
judaisme, de la «maison du Pére». Outre les thémes que cette hypothése éclaire de fagon
convaincante, il y a le fait que la «Menina e Moga» fut publiée en 1554 par Abraham Usque,
éditeur d'ceuvres juives dont la plus célébre est la « Consolagao as Tribulagoes de Israel» de
Samuel Usque (1553).

Quant a I'analyse, trés riche, des thémes de la «Menina e Moga», il est impossible d’en
rendre compte avec justice sans lire I'ocuvre elle-méme, hélas quasi-inaccessible au lecteur
cultivé moyen. Helder Macedo voit dans la «Menina e Moga» des traits originaux que
n'explique pas a elle seule linfluence de Pétrarque, de l'illuminisme franciscain, du
catharisme, du soufisme. Il y a chez Bernardim un dualisme trés poussé a tendance fortement
gnostique, un «féminisme» accentué qui selon Helder Macedo viennent du cabbalisme
espagnol.

La recherche trace un tableau saisissant de la situation culturelle, sociale et religieuse
des juifs portugais. Elle montre que ceux-ci, malgré le terrible drame de la conversion
imposée par I'Inquisition qui sévit impitoyablement au Portugal dés 1536, restent profondé-
ment attachés a la religion de leurs péres et ne révent que d’y revenir. La «Menina e Moga»,
par le symbolisme de I'action romanesque, des amours malheureuses mais salvatrices vécues
par divers couples héroiques aux noms révélateurs, exprime en réalité la nostalgie et la
recherche de la vérité perdue. La célébre «nostalgie» (saudade), devenue depuis Bernardim
le sentiment national caractéristique de I'dme portugaise, serait donc juive. Elle aurait en

191



réalité pour objet la «maison du Pére». C’est ainsi qu'une des principales héroines, Arima
(anagramme de Maria), beaucoup moins que l'«orthodoxe» Marie, mére de Jésus, serait le
symbole de la Shekinah, exilée et malheureuse.

Helder Macedo a pris soin de s'informer sérieusement des études de G. Scholem sur le
Zohar et sur Joseph Gikatilla. I pense que c’est le Zohar, en raison de sa grande diffusion
dans toute la péninsule, qui constitue la source juive principale de la «Menina e Moga». Il
nous semble que I'hypothese, qui n'est pas d'ailleurs présentée comme certaine, doive rester
en suspens aussi longtemps que le judaisme espagnol et portugais, notamment dans ses
courants cabbalistes, ne sera pas davantage exploré.

La recherche de Helder Macedo, si elle ne met pas encore le doigt sur les sources
directes de la «Menina e Mocga», a le trés grand mérite d’établir clairement la signification
juive, pathétique, de cette oeuvre qui, avec «Les Lusiades» de Camoens, domine toute la
littérature portugaise. Le beau livre de Helder Macedo donne envie d’en connaitre davantage
a la fois sur le judaisme portugais et sur la littérature injustement méconnue du petit Portugal
auquel le monde doit sa propre découverte.

On souhaiterait que Helder Macedo poursuive ses recherches et, dans un premier stade,
publie le texte anglais de sa recherche, écrit, selon ses propres indications, en 1970-71.

P. Lenhardt — A. Salgado.

Wolfgang Bunte, PETER ROSEGGER UND DAS JUDENTUM. Altes und Neues Testament,
Antisemitismus, Judentum und Zionismus. Judaistische Texte und Studien (Hg. J. Maier),
Band 6, Georg Olms Verlag Hildesheim/New York, 1977, 453 Seiten, DM 58.—.

Wer meint, das Thema sei ausgefallen oder gar an den Haaren herbeigezogen, wird durch
diese griindliche Arbeit eines besseren belehrt, die ausser einem Vorwort, — verschiedenen
Registern und-der Literaturiibersicht folgende Kapitel (jeweils mit Anmerkungen) enthélt: 1)
Die Juden im Osterreich der Neuzeit; 2) Vom Judenhass zum Antisemitismus; 3) Peter
Rosegger — sein Leben ; 4) Freunde und Gefihrten (die Juden B. Auerbach und A. Silberstein,
die Nichtjuden R. Hamerling, F. v. Hausegger, L. Anzengruber, A. Svoboda, G. Heckenast, F.
Schlogl); 5) Judische Mitarbeiter im «Heimgarten»; 6) Das Alte Testament; 7) Jesus von
Nazareth und das Neue Testament; 8) Roseggers Darstellung zeitgenossischer Auffassungen
zur Frage des Antisemitismus; 9) Roseggers Kritik an Antisemiten (u.a. G. v. Schonerer, die
«Affire Dreyfuss» und M. Luther betreffend) ; 10) Roseggers eigene antisemitische Aussagen
(u.a. «Der Fall Heine»); 11) Roseggers Darstellung zeitgendssischer Auffassungen vom
Judentum; 12) Uber den Zionismus; 13) Die Juden in der offentlichen Meinung, im
Volksmund und Witz ; 14) Das Motiv des « Ewigen Juden» Ahasver; 15) Uber die Geschichte
des Judentums ; 16) Uber die Religion des Judentums ; 17) Uber Brauchtum und Literatur des
Judentums; 18) Der jiidische Kleinhandler, der Trodler; 19) Anndherung und Versohnung;
20) Der «edle Jude» und die «Menschlichkeit». Rosegger (1843-1918) erlebte die endgiiltige
Emanzipation der Juden in Osterreich (1867), religidsen, rassischen und wirtschaftlichen Anti-
semitismus ; er bejahte den Zionismus. Er wollte — nicht frei von Vorurteilen — den guten
Juden ein Philosemit, den schlechten ein Antisemit sein. Roseggers Haltung ldsst sich
schwerlich zusammenfassen. In den Studien Buntes geht es aber nicht nur um Rosegger. Der
Verfasser gewiihrt einen tiefgehenden Einblick in die Auseinandersetzung um das Judentum in
Osterreich und dariiber hinaus vor dem Aufkommen des Nationalsozialismus. Es wiire zu
wiinschen, dass Vertreter verschiedener Disziplinen, etwa auch der Kirchengeschichte oder
der Germanistik, das Phinomen der «jiidischen Frage» erforschen.

Herbert Schmid.

192



	Rezensionen

