
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 34 (1978)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN
Rainer Albertz, PERSÖNLICHE FRÖMMIGKEIT UND OFFIZIELLE RELIGION. Reli¬

gionsinterner Pluralismus in Israel und Babylon. Calwer Theologische Monographien,
Reihe A : Bibelwissenschaften, Band 9, Calwer Verlag Stuttgart 1978, 302 Seiten, DM
54.— (Subskriptionspreis: DM 48. —

Diese Heidelberger Habilitationsschrift unterscheidet soziologisch zwischen «persönlicher

Frömmigkeit» und «offizieller Religion», wobei letztere — weder in Israel noch in
Mesopotamien — eine Einheit war: doch darum geht es hier nicht. Da auch im christlichen
Bereich ein Dualismus besteht zwischen persönlicher und offiziell-kirchlicher Religion, sind
die alttestamentlich-orientalistischen Studien von Albertz auch praktisch-theologisch
ausgerichtet. Um es gleich vorwegzunehmen : Der letzte Teil handelt von dem «religionsinternen
Pluralismus in der heutigen christlichen Kirche» ; Albertz bemüht sich um eine theologische
Begründung der Amtshandlungen, vor allem der Taufe im Rahmen eines Familiengottesdienstes

(S. 198-210). Es ist zu hoffen, dass praktische Theologen diese Anregungen kritisch
aufnehmen. Im übrigen lässt die gesamte Arbeit erkennen, wie fruchtbar ein religionssoziologischer

Ansatz sein kann, der vielleicht noch durch einen religionspsychologischen ergänzt
werden könnte, ohne die eigentlich theologische Frage ausser acht zu lassen. Im alttestament-
lich-orientalistischen Teil handelt der Verf., dessen persönliches Engagement man merkt, über
den religionsinternen Pluralismus — eigentlich «Dualismus» — in Israel, ausgehend von den
Unterschieden zwischen der Klage des Einzelnen und der des Volkes. Theophore Namen
geben Aufschluss über persönliche Frömmigkeit. Ein Exkurs über akkadische Geburtsrituale
ist aufschlussreich (S. 51ff.). Dann sieht Albertz in der Religion der Erzväter als einer
Familienreligion den Ausdruck persönlicher Frömmigkeit. S. 96ff. geht der Verf. auf den
erwähnten «Pluralismus» bzw. Dualismus in Mesopotamien ein, um dann dieses Phänomen in
Israel und Mesopotamien zu vergleichen (S. 158ff.). Schliesslich versucht Albertz, der sich der
Schwierigkeit dieses Unternehmens bewusst ist, die Geschichte von persönlicher Frömmigkeit
und offizieller Religion in Israel darzustellen (S. 165ff.). Interessant ist, dass im Deuterono-
mium die Integration der persönlichen Frömmigkeit in die «offizielle Religion» versucht und
die «Religion Israels» durch die persönliche Frömmigkeit im Exil gerettet worden sei. Hier
wäre bestimmt — bei aller Schwierigkeit — zu differenzieren und auch nach den Trägern z.B.

der Väterreligion zu fragen. In der nachexilischen «Gemeindefrömmigkeit» (S. 190) seien die
beiden Religionsformen vermischt worden. M. E. wären Thorafrömmigkeit, die auch
weisheitliche Wurzeln hat, und eschatologisch-apokalyptische Frömmigkeit in die vorliegende
Fragestellung einzubeziehen. Die Arbeit des Verf. ist ausserordentlich anregend. Hier können
nur noch einige Einzelbemerkungen gemacht werden : Albertz versteht die Väterreligion als
besondere Ausprägung allgemeiner persönlicher Frömmigkeit ; die Besonderheit ergäbe sich
aus der halbnomadischen Lebensweise. Richtig stellt er fest, dass die Väterreligion nicht nur
vor, sondern auch neben der offiziellen Jahwereligion (natürlich bei Überschneidungen) in den
israelitischen Familien lebendig war (S. 81). M. E. dürfte sie weniger in städtischen als
vielmehr in halb-nomadisch-bäuerlichen Familien (dimorphic structure gepflegt worden sein.

Spielten in Mesopotamien Gott (Götter) und Göttin (nen) in der persönlichen Frömmigkeit
eine Rolle, so letztere in Israel nach dem «offiziellen» AT nicht, obgleich z.B. die Himmelskönigin

im Familienkult verehrt wurde (Jer 7 und 44). Die Korrelation von «persönlicher
Frömmigkeit», auch bei Charismatikern und Königen, und «offizieller» Religion oder
Theologien wäre zu untersuchen. Wenn Gott in Jes63,16 (64,7) als «unser Vater »angerufen wird, so
hat das m. E. nichts mit den Verheissungen zu tun, sondern der Kult des Stammvaters (an
dessen Grab) hat sich als nichtig erwiesen (S. 181). Die Arbeit vön Albertz verdient nicht nur
von Alttestamentlern beachtet zu werden.

Herbert Schmid.

185



Giancarlo Gelsi, KIRCHE, SYNAGOGE UND TAUFE IN DEN PSALMENHOMILIEN
DES ASTERIOS SOPHISTES. Dissertationen der Universität Graz 40. Verband der
Wissenschaftl. Gesellschaften Österreichs. Wien 1978. 184 S. öS 155. —

Asterios Sophistes (der Beiname ist im Sinne von «Rhetor» oder «Rechtsanwalt»
gebraucht) ist ein Autor der 1. Hälfte des 4. Jahrhunderts. Man nimmt an, dass er aus
Kappadokien stammt, doch hat er jedenfalls lange im syro-palästinensischen Raum gelebt.
Hieronymus (Ep. 120,20: PL 22,929) nennt ihn «Scythopolitanus» (Scythopolis Beth Shean,
am Ausgang des Emek Jesreel zur Jordansenke zu gelegen). Es ist möglich, dass er jüdischer
Herkunft gewesen ist. Nach Peterson (E. Peterson, Frühkirche, Judentum und Gnosis, 1959, S.

222, 224) finden sich in den asterianischen Texten Spuren rabbinischer Exegese und jüdischer
Liturgie. Trotz antijüdischer Polemik denkt er oft in jüdischen Begriffen. Asterios war Arianer,
eine Einstellung, die sich gegen Ende seines Lebens abschwächt.

Asterios ist ein wichtiger Zeuge der christlichen Adversus-Judaeos-Polemik zu einer
Zeit, wo die Kirche, nach einer langen Verfolgungszeit, eine dominierende Grösse im
römischen Reich wird, doch bevor sie nun ihrerseits das Judentum verfolgt. Das Judentum bleibt
offiziell und trotz zahlreicher Beschränkungen, denen es nach und nach unterworfen wird,
bis auf Kaiser Justinian eine religio licita, das heisst eine durch das Staatsgesetz geschützte
legitime Religionsgemeinschaft mit zahlreichen Privilegien. Zur Zeit des Asterios stellten die
Juden überall noch eine bedeutende geistige Macht dar, und so ist er besonders in seinen
Taufhomilien bestrebt, den Glauben der Taufwerber gegen die Einwände und die

Anziehungskraft des Judentums zu schützen (S. 15). Seine Interpretation des A. T. ist wohl
einheitlich antijüdisch, doch ist seine Polemik weniger scharf wie z.B. die des Afrahat oder
Johannes Chrysostomus (S. 16).

Athanasius (Or. contra Arianos 3,2; PG 26, 324-325A) schreibt über die Exegese des
Asterios : «... auch er hat geschrieben, indem er den Juden nacheiferte» 5S. 28), was auf eine
gewisse judaisierende Tendenz in der Argumentations- und Darstellungsweise hinzuweisen
scheint (S. 29).

Über die Form der asterianischen Judenpolemik, deren «sedes in vita» Antiochien sein

könnte (S. 50), schreibt G. (S. 53) :

Die Asterios-Homilien bringen immer wieder diesen Grundgedanken : Christsein
bedeutet Zugehörigkeit zum neuen Israel. Die heidnischen Völker werden mit weniger
Aufmerksamkeit als das Judentum behandelt. Dennoch erreicht eine solche Polemik
fast nie die feurige Argumentationstechnik eines Chrysostomus. Die drei Feinde, gegen
die die Texte der Homilien zu Felde ziehen, sind die Juden, die Häretiker und die Heiden.
Da die polemischen Thesen in Form einer Bibelexegese gebracht werden, beziehen sich
die meisten Texte auf eine Gegenüberstellung vom alten und neuen Israel. Im antioche-
nischen Raum lassen sich Unbehagen und Rivalität zwischen Christen und Juden bis ins
fünfte und sechste Jahrhundert hinein verfolgen.

Inhaltlich finden wir bei Asterios die «klassischen» Vorwürfe der Adversus-Judaeos-

Polemik wieder: Der Unglaube der Juden (S. 60ff.), die Juden als Verkörperung des religiösen
Feindes (S. 65ff.), die Stellung der Juden in der christlichen Heilsgeschichte (S.70ff.) : sie haben
die Kreuzigung Jesu provoziert, bekämpfen Christus und den christlichen Glauben, sind voll
Hass, Übermut, Schlechtigkeit, legen falsches Zeugnis ab, verleumden, schmähen, töten
unschuldige Kinder u.s.w. Dem gegenüber steht als positives Element die Anerkennung Israels
als Volk des ersten Bundes (S. 82ff.), die Juden sind die Bewahrer des Wortes (S. 85ff.) : «Der
Jude hat das Testament als Archivar bewahrt», was an einen ähnlichen Ausspruch des
Augustinus erinnert.

186



Besonders fühlbar ist der jüdische Einfluss bei der Josefs-Typologie des Asterios (S.
11 Iff.), die sich ja auch bei anderen christlichen Schriftstellern dieser Zeit, wie bei
Chrysostomus, grosser Beliebtheit erfreut.

Mit der «Theologie der Erbschaft» kehrt Asterios zurück zur Substitutionstheorie der
patristischen Adversus-Judaeos-Polemik (S. 143):

Da die erbende Kirche über die enterbte jüdische Synagoge siegte, wurde die
Entscheidung gegen sie unterschrieben: ihr Inhalt (lautet): «Verjage die Magd und ihren
Sohn! Der Sohn der Magd soll nicht erben mit dem Sohn der Freien» (Gal 4,30; Gen
21,10).

Die Bedeutung der asterianischen Homilien für die Kenntnis des jüdisch-christlichen
Verhältnisses zu Beginn des 4. Jahrhunderts wird in der «Zusammenfassung» sehr gut
skizziert» (S. 169) :

Die Untersuchung dieser Homilien aus dem syrischen Raum hat gezeigt, wieviel
Gemeinsames Juden und Christen noch in der Gesellschaft des 4. Jhs. durch ihre
Verwurzelung im Alten Testament verband. Aber die weitere Isolierung des Judentums sowie
die Profilierung des Christentums durch glückliche Momente — sowohl in der Theologie

als auch in der Geschichte — führten allmählich zum Vollzug der Trennung.

K. H.

Johann Maier, DIE TEMPELROLLE VOM TOTEN MEER. Uni-Taschenbücher 829. Ernst
Reinhardt Verlag München/Basel. 1978 ; 128 S., 2 Abb., 3 Tab., DM 15.80.

Im Jahre 1977 hat Yigal Yadin die von ihm «Megillat ha-Miqdasch» «Tempelrolle»
genannte, mit 9 Metern längste, z.T. schlecht erhaltene Qumran-Rolle in drei Bänden
(Einleitung, Text, Kommentar, Photographien) veröffentlicht (neuhebräisch). Ausserordentlich
schnell hat J. Maier (siehe «Die Texte vom Toten Meer», UTB224)den Text dieser Lederrolle,
die er lieber «Heiligkeitsrolle» nennen würde (S. 13) textkritisch ins Deutsche übersetzt (S. 25-

66). Das Taschenbuch enthält ausserdem neben einem Vorwort (S. 6 müsste es «philologischexegetische

Detailfragen» heissen eine «Einleitung» (S. 9-24), die sich mit der Rolle selbst,
dem Schrifttypus und der Datierung, der Orthographie, dem Verhältnis zum Bibeltext (aus Ex,
Lev, Num, Dtn mit Analogien zur Version der Septuaginta) und dem Gesamtcharakter
(übersichtliche Gliederung) befasst und «Erläuterungen» (S. 67ff.). Dabei setzt sich Maier auch
kritisch mit Y. Yadin auseinander. Einige Kleinigkeiten sind zu vermerken: Die zusätzliche

Nennung der «Leviten» (Kol. 61,8) bezieht sich auf Dtn 19,17 (nicht V. 18; S. 123); S. 127f.

würde man vielleicht besser von «Abb. » 1 und 2 sprechen ; jetzt fehlt « la » bei der linken Skizze.
Es ist hier überflüssig, auf die grosse Bedeutung der Tempelrolle für Judaistik, alt- und auch
neutestamentliche Wissenschaft hinzuweisen. Dem Rezensenten fiel u.a. der gesamtisraelitische

Anspruch auf, der unter Voranstellung der Stämme Levi und Juda erhoben wird.
Eigenartig ist, dass — wie schon in dem priesterlichen Text Gen 35,9-13.15 — die Verheissung
an Jakob in Bethel, in Kol. 29,10 als « Bund » bezeichnet, betont wird. Gab es in der Jerusalemer
Priesterschaft eine Opposition der auf Aaroniden in Bethel (vgl. Jdc 20,27f.) zurückgehenden
Kreise gegen die sich auf Zadok zurückführenden Priester (vgl. Ez 44,15), die sich in der has-
monäischen Zeit noch auswirkte Stellt die Tempelrolle in der Form der direkten Gottesoffenbarung

an Mose eine Kritik am Kult des Zweiten Tempels dar (Maier S. 67f.), so ist zu fragen,
ob die Stiftshüttengesetzgebung (Ex 25-31.35-40), die ja nicht nur als Rückprojektion des

Jerusalemer Tempels verstanden werden kann, eine indirekte Tempel- und Kultkritik
darstellt, ähnlich der des Ezechiel in seinem eschatologischen Entwurf (Kap. 40ff.). Doch gehen

187



diese und ähnliche Fragen, die sich bei der Lektüre aufdrängen, über die Besprechung des

Taschenbuches, hinaus. Verfasser und Verlag ist zu danken, dass sie so bald nach der
Erstveröffentlichung des Originals einen deutschsprachigen Zugang zur Tempelrolle erschlossen
haben.

Herbert Schmid.

Werner Trutwin und Günter Wischmann, JUDEN UND CHRISTEN. Theologisches Forum,
Heft 7, Patmos-Verlag Düsseldorf 1971 ;

Ludwig Hoffmann, Bruno Kresing, Roman Mensing und Werner Trutwin, WELTRELIGIO¬
NEN. Theologisches Forum, Heft 8, Patmos-Verlag Düsseldorf 1971.

Der Herausgeber von «Theologisches Forum » Werner Trutwin, bemerkt im Vorwort von
Heft 7 (S. 7) : «Ohne Anerkennung des besonderen Erwählungsbewusstseins, ohne Kenntnis
der engen Verwandtschaft zwischen Judentum und Christentum kann die Kirche selbst sich
weder historisch noch theologisch begreifen. Darum wurde das Judentum auch nicht einfach
in den Band über <Nichtchristliche Religionen), der demnächst in dieser Reihe erscheint,
aufgenommen. » Es wäre zu fragen, ob auch der Islam als nachbiblische Religion, die sich ebenfalls
auf Abraham zurückführt, ein besonderes Heft verdient hätte. So erscheint er nach
Hinduismus und Buddhismus und vor den «Theologischen Perspektiven» in Heft 8. Heft 7

beleuchtet in Form von Quellentexten Stationen jüdisch-christlicher Geschichte, theologische
Fragen, Zeugnisse jüdischen Glaubens. Zum Schluss kommen G. E. Lessing (Ringparabel) und
M. Frisch (Der andorranische Jude) zu Wort. Bei einer Auswahl von Quellentexten kann man
Akzente so oder auch anders setzen. Die Bearbeiter waren bemüht, ein objektives Bild zu
bieten. Dies trifft auch bei Heft 8 zu, wobei allerdings der Islam (S. 68-97), der durch die
Betonung der Einheit und Einzigkeit Gottes eine Herausforderung an christliche Theologie
darstellen will, eine stärkere Berücksichtigung als z. B. der Buddhismus (S. 37-67) verdient
hätte. Zu S. 69 (Heft 8) sei gesagt, dass Muhammad 622 nach Jathrib auswanderte ; dieser Ort
wurde dann «Stadt» (Medina Gerichtsbezirk) des Propheten genannt; Sure 9 beginnt nicht
«Im Namen Allahs, des Erbarmers, des Barmherzigen». Doch sind dies unwesentliche Kleinigkeiten.

Wichtiger ist, dass diese preisgünstigen Hefte (je DM 5.20) nicht nur für Lehrer und
Schüler der gymnasialen Oberstufe («Kollegstufe», allerdings ohne englisch-amerikanische
College-Gebäude sondern für alle Interessierten repräsentative Quellensammlungen bieten.

Herbert Schmid.

P. von der Osten-Sacken hat zwei weitere «Veröffentlichungen aus dem Institut Kirche und
Judentum bei der Kirchlichen Hochschule Berlin» herausgegeben :

Heinz David Leuner, ZWISCHEN ISRAEL UND DEN VÖLKERN. Vorträge eines Juden¬

christen, Heft 6, Berlin 1978 (148 S., DM 6. — und

LEBEN ALS BEGEGNUNG. Ein Jahrhundert Martin Buber (1878-1978), Vorträge und
Aufsätze, Heft 7, Berlin 1978 (160 S., DM 6. —

Heft 6 enthält nach einem Vorwort und einer theologischen Würdigung durch den

Herausgeber, 14 Vorträge des judenchristlichen Pfarrers H. D. Leuner (15.9.1906-23.9.1977),
die in den Jahren 1961-1975 gehalten wurden. Sie befassen sich — in chronologischer
Reihenfolge aufgeführt — mit dem Heil von den Juden, dem Judentum in der Sicht eines
Judenchristen, der Messiasfrage, der jüdischen Existenz zwischen dem Staat Israel und der Diaspora,

188



der Bezeichnung «Judenchrist», den Juden zwischen Schwarz und Weiss, dem Antisemitismus

in kommunistischen Ländern, der Entwicklung vom Synagogenbrand zur christlich-jüdischen

Begegnung, der sozialen Gerechtigkeit bei den Propheten, jüdischer und christlicher
Zukunftserwartung, jüdischen und christlichen Endzeitlern, dem jüdischen Hintergrund des
Neuen Testaments, der Konversion zum Christentum bzw. zum Judentum und schliesslich
mit seinem eigenen Lebensweg als einer «Flucht nach vorne». Es ist hier nicht möglich, die
einzelnen Beiträge in ihrer Fülle zu würdigen. Bei dem jüdischen Zahlenmystiker (S. 87

unten) dürfte es sich um Weinreb handeln (Origo Verlag). Das gesamte Heft ist besonders
empfehlenswert, weil hier ein Mann auf Grund seiner Erfahrungen in der Judenheit und den
Völkern allgemeinverständlich zu uns spricht. Man gewinnt dabei den Eindruck, dass die

Hauptsächlich heidenchristlich bestimmte Kirche des judenchristlichen Elements dringend
bedarf, vor allem, um in der Begegnung mit Israel weiter zu kommen.

Heft 7 enthält ausser einem Vorwort des Herausgebers, einem Lebensabriss (durch U.
Bohn) und einer Bibliographie M. Bubers (durch Chr. Bartsch) a) Beiträge jüdischer Autoren
und b) christlicher Autoren :

a) M. Awerbusch stellt Buber als Helfer in sprachloser Zeit vor, E. Simon geht auf «Angst
und Vertrauen» bei Buber ein und Sh. Talmon befasst sich mit Buber als Bibel-Interpreten.

b) Chr. Bartsch stellt Bubers Verhältnis zu M. Hess dar, H. Gollwitzer beleuchtet Bubers
Bedeutung für die prot. Theologie (mit einem Nachwort zum Begriff « Herrenvolk » S. 79 ; siehe

Judaica 34,1978, S. 51f.), F. v. Hammerstein befasst sich mit Bubers Fragen zum ökumenischen
Gespräch, F. W. Marquardt mit Buber als sozialistischem Zionisten, A. und R. Mayer mit
Bubers Wirksamkeit am Freien Jüdischen Lehrhaus in Frankfurt ; P. v. d. Osten-Sacken bietet
kritisch Text und Deutung des inzwischen zur Geschichte gewordenen Dialogs zwischen K. L.
Schmid und M. Buber aus dem Jahre 1933; R. Rendtorff äussert sich — auch kritisch — zu
Bubers Bibelübersetzung. Eine Einzelbesprechung ist auch hier nicht möglich. Das ganze Heft
stellt eine umfassende Einführung in das Werk Bubers dar. Dabei darf christlicherseits nicht
übersehen werden (siehe Leuner, Heft 6, S. 45 dass Buber jüdischerseits keineswegs als der
Repräsentant des Judentums anerkannt wird, und dies wohl nicht wegen seiner «toleranten»
Einstellung zu den Arabern, wie man gelegentlich zu hören bekommt, sondern wegen seiner
Schwierigkeiten mit der Thora, die allerdings bis zu einem gewissen Grad symptomatisch sind.

Herbert Schmid.

Samuel Echt. DIE GESCHICHTE DER JUDEN IN DANZIG (Schriften des Nordostdeut¬
schen Kulturwerkes), Leer/Ostfriesland: Verlag Gerhard Rautenberg, 282 S., Ln. 39.—
DM.

Die jüdische Gemeinde Danzigs gehört mit Sicherheit nicht zu jenen in Mittelosteuropa,
deren Geschichte von jeher das besondere Interesse der Historiker gefunden hätte.
Bezeichnenderweise ist auch heute noch Abraham Stein, Die Geshichte der Juden in Danzig,
Danzig 1860 (64 S.), 19332, die unüberholte Darstellung der älteren Historie der Danziger
jüdischen Gemeinde, die auch Echt zur Grundlage des ersten Teils seiner Arbeit machte, in
dem sich denn auch kaum Wesentliches über das hinaus findet, was die einschlägigen Lexika
(Jüd. Lexikon. Encyclopaedia Judaica <Berlin 1930), Encyclopaedia Judaica Jerusalem 1971 >)

in ihren Artikeln «Danzig» bieten. Auf knapp 90 S. wird die Geschichte einer Gemeinde bis
zum Jahr 1920 berichtet, zu deren auffallendsten Merkmalen die Zersplitterung in mehrere
Vorortgemeinden gehörte, die erst 1887 überwunden werden koftnte. Die ökonomischen und

religiösen Gründe für diese Zersplitterung beleuchten schlaglichtartig die komplizierte
politische Situation der Hansestadt Danzig, die immer neuen Herren zu dienen hatte.

189



Originären Wert besitzen der leider völlig unzureichend gegliederte dritte und vierte Teil
der Darstellung Echts «Die Juden in der Freien Stadt Danzig (1920-1939)» und «Die Juden in
Danzig im 11. Weltkrieg (1939-1945)». Hier berichtet der Vf., der seit 1913 im öffentl.
Schuldienst in Danzig tätig war, 1934 die Jüdische Volksschule übernahm und 1939 die

Kindertransporte der Jüdischen Gemeinde Danzigs nach England ins Exil begleitete, aus
eigener, kundiger Anschauung, die er sich als Mitglied der Repräsentantenversammlung der
Synagogengemeinde, der Jüdischen Centralwohlfahrtstelle und der Wandererfürsorge
erworben hatte. Auf weite Strecken besitzen Echts Schilderungen unmittelbaren Quellenwert,
womit allerdings auch das erhebliche Manko dieser Arbeit bereits in den Blick gerät. Echt
verzichtet weitgehend auf die Benutzung sekundärer Quellen (selbst J. Kirschbaum, Geshikhte
fun di Yuden in Dantsig. Danzig 1926, von anderem Wichtigerem zu schweigen, blieb
unberücksichtigt und erschwert damit dem uninformierten Leser das volle Verständnis
völkerrechtlicher, gerade im Falle Danzigs so entscheidend wichtiger Tatbestände ebenso wie z.B.
das innerjüdischer Probleme, an denen die Geschichte der jüdischen Gemeinde Danzigs in den
letzten Jahrzehnten ihres Bestehens nun wirklich nicht arm gewesen ist. Hier hätten ein
Literaturverzeichnis, in dem vielleicht sogar auch die einschlägigen polnischen Titel erfasst werden
sollten, ein Glossar der zahlreichen, in der Regel nicht erläuterten hebräischen Begriffe,
Bezeichnungen von Organisationen und Titelangaben sowie ein Orts-, Personen- und
Sachregister sehr hilfreich wirken können.

Aber alle diese < Beckmessereien > sollen nicht etwa dazu angetan sein, von der Lektüre des

gewichtigen Bandes abzuhalten. Ganz im Gegenteil soll zu nachdenklicher Beschäftigung mit
Echts Arbeit ausdrücklich aufgefordert werden Je nach dem eigenen Standpunkt wird der
Leser Erkenntnisse finden oder bestätigen können, durch die die Geschichte der Juden in

Danzig zum paradigmatischen < Fall > jüdischer Existenz in Deutschland vor und während der
Katastrophe gerät.

Dem Rezensenten wurde z.B. deutlich, mit welchen Schwierigkeiten eine nach allen
Wirren der Vergangenheit nun endlich integrierte deutsche Judengemeinde zu kämpfen hatte,
als in den Zwanzigerjahren die «Jüdische Masseneinwanderung aus dem Osten» begann. Da
stand nicht nur das Selbstverständnis der Etablierten als Deutsche in Frage, sondern auch
deren Gemeindeorganisation und religiös-liberale Auffassung. Bezeichnenderweise fehlt bei
Echt jeder auch nur ansatzweise Versuch, das eigene Erleben selbst oder durch die Worte
anderer theologisch zu bewältigen. Möglicherweise gehörte das bereits in den Bereich des ganz
Privaten, das für die Gemeinde und ihren Historiker nicht mehr formulierbar war.

Ein Satz aus der Einführung (S. 10) muss hier ungekürzt zitiert werden: «Für die
Entrechtung und Vertreibung der Danziger Juden durch die NSDAP hatte die Mehrheit der
Danziger Bevölkerung bis zum Ende des Krieges kein Verständnis, und mit kühlem
Achselzucken sah man die jüdischen Mitbürger in eine ungewisse Fremde wandern. » Dem ist

wenig hinzuzufügen Auch in der Danzig-Literatur aus der Nachkriegszeit ist das Schicksal der
jüdischen Gemeinde kein Thema geworden. In Echts sehr ins Detail gehender Schilderung des

Untergangs seiner Heimatgemeinde fällt kein einziges Wort über Kontakte mit den christlichen

Kirchen Danzigs und ihren Repräsentanten. Offensichtlich gibt es da nichts, was des
Berichtens wert gewesen wäre In H. Neumeyers «Kirchengeschichte von Danzig und West-

preussen in evangelischer Sicht. Bd. II Die evangelische Kirche im 19. und 20. Jahrhundert»,
1977 ebenfalls bei Rautenberg in Leer erschienen, begegnen Juden nur als statistisches
Material und im Zusammenhang der Judenmission.

Beklemmend liest sich die Schilderung der Auflösung der jüdischen Gemeinde Danzigs,
die durch die nachwirkende völkerrechtliche Sonderstellung der Freien Stadt Danzig eine

eigentümliche Ausprägung erfuhr. Durch Beschluss der Gesamtgemeinde vom 17.12.1938

wurde die Auswanderung sämtlicher jüdischer Bürger Danzigs zum Ziel gesetzt, die dann auch

190



in erstaunlich hohem Mass verwirklicht werden konnte. Trotzdem wird der Nachgeborene
auch hier rätseln müssen über Art und Ausmass der Kollaboration, die die Exulanten und ihre
Vertreiber verband. Die Schilderung des «gewöhnlichen Faschismus», wie er sich in Danzig
artikulierte, lässt die Depressionen und Illusionen, die menschlichen Sympathien und
Ressentiments, das schlichte nicht Begreifenwollen und -können erahnen, das hier im Spiel

gewesen sein muss.

Das immer wieder hilfreiche «Lexikon des Judentums» vermerkt zu Danzig in der ihm
eigenen Prägnanz «z.Zt. keine jüdische Gemeinde». Wie es dazu kam, und was wir damit
verloren haben, lehrt uns Samuel Echt, dem viele aufmerksame und nachdenkende Leser
gewünscht seien.

Peter Maser.

Helder Macedo. DO SIGNIFICADO OCULTO DA MENINA E MOÇA. Moraes Editores,
Lisboa, Portugal, 1977.

On sait l'intérêt porté ces derniers temps au contexte juif qui permettrait d'éclairer, voire
d'expliquer la genèse et la signification d'œuvres majeures de la littérature espagnole
ancienne comme «La Celestina» du juif converti Fernando de Rojas et comme le «Don
Quichotte» de Cervantès.

Après le livre de Dominique Aubier, «Don Quichotte, Prophète d'Israël?» (1966), voici
la recherche de Helder Macedo, portugais qui tente d'élucider le mystère de la plus grande
œuvre romanesque du 16e siècle portugais, la «Menina e Moça» écrite par Bernardim
Ribeiro vers 1540.

La vie de Bernardim est elle-même une énigme. Etait-il un «nouveau chrétien», c'est-à-
dire un juif converti? Se serait-il même, secrètement ou non, reconverti au judaïsme?
Certains thèmes de son éclogue de jeunesse, «Jano e Franco», ainsi que d'autres œuvres
poétiques et la «Menina e Moça», qui ont assuré sa gloire dans la littérature portugaise, le

laisseraient penser.
Quoi qu'il en soit, Bernardim aurait vécu, et exprimé dans son œuvre, la nostalgie du

judaïsme, de la «maison du Père». Outre les thèmes que cette hypothèse éclaire de façon
convaincante, il y a le fait que la «Menina e Moça» fut publiée en 1554 par Abraham Usque,
éditeur d'œuvres juives dont la plus célèbre est la «Consolaçao às Tribulaçoes de Israel» de
Samuel Usque (1553).

Quant à l'analyse, très riche, des thèmes de la «Menina e Moça», il est impossible d'en
rendre compte avec justice sans lire l'œuvre elle-même, hélas quasi-inaccessible au lecteur
cultivé moyen. Helder Macedo voit dans la «Menina e Moça» des traits originaux que
n'explique pas à elle seule l'influence de Pétrarque, de l'illuminisme franciscain, du
catharisme, du soufisme. Il y a chez Bernardim un dualisme très poussé à tendance fortement
gnostique, un «féminisme» accentué qui selon Helder Macedo viennent du cabbalisme
espagnol.

La recherche trace un tableau saisissant de la situation culturelle, sociale et religieuse
des juifs portugais. Elle montre que ceux-ci, malgré le terrible drame de la conversion
imposée par l'Inquisition qui sévit impitoyablement au Portugal dès 1536, restent profondément

attachés à la religion de leurs pères et ne rêvent que d'y revenir. La «Menina e Moça»,
par le symbolisme de l'action romanesque, des amours malheureuses mais salvatrices vécues

par divers couples héroïques aux noms révélateurs, exprime en réalité la nostalgie et la
recherche de la vérité perdue. La célèbre «nostalgie» (saudade), devenue depuis Bernardim
le sentiment national caractéristique de l'âme portugaise, serait donc juive. Elle aurait en

191



réalité pour objet la «maison du Père». C'est ainsi qu'une des principales héroïnes, Arima
(anagramme de Maria), beaucoup moins que I'«orthodoxe» Marie, mère de Jésus, serait le

symbole de la Shekinah, exilée et malheureuse.

Helder Macedo a pris soin de s'informer sérieusement des études de G. Scholem sur le

Zohar et sur Joseph Gikatilla. Il pense que c'est le Zohar, en raison de sa grande diffusion
dans toute la péninsule, qui constitue la source juive principale de la «Menina e Moça». Il
nous semble que l'hypothèse, qui n'est pas d'ailleurs présentée comme certaine, doive rester
en suspens aussi longtemps que le judaïsme espagnol et portugais, notamment dans ses

courants cabbalistes, ne sera pas davantage exploré.
La recherche de Helder Macedo, si elle ne met pas encore le doigt sur les sources

directes de la «Menina e Moça», a le très grand mérite d'établir clairement la signification
juive, pathétique, de cette œuvre qui, avec «Les Lusiades» de Camoens, domine toute la

littérature portugaise. Le beau livre de Helder Macedo donne envie d'en connaître davantage
à la fois sur le judaïsme portugais et sur la littérature injustement méconnue du petit Portugal
auquel le monde doit sa propre découverte.

On souhaiterait que Helder Macedo poursuive ses recherches et, dans un premier stade,

publie le texte anglais de sa recherche, écrit, selon ses propres indications, en 1970-71.

P. Lenhardt — A. Salgado.

Wolfgang Bunte, PETER ROSEGGER UND DAS JUDENTUM. Altes und Neues Testament,
Antisemitismus, Judentum und Zionismus. Judaistische Texte und Studien (Hg. J. Maier),
Band 6, Georg Olms Verlag Hildesheim/New York, 1977, 453 Seiten, DM 58. —

Wer meint, das Thema sei ausgefallen oder gar an den Haaren herbeigezogen, wird durch
diese gründliche Arbeit eines besseren belehrt, die ausser einem Vorwort, — verschiedenen
Registern und-der Literaturübersicht folgende Kapitel (jeweils mit Anmerkungen) enthält : 1)

Die Juden im Österreich der Neuzeit; 2) Vom Judenhass zum Antisemitismus; 3) Peter
Rosegger — sein Leben ; 4) Freunde und Gefährten (die Juden B. Auerbach und A. Silberstein,
die Nichtjuden R. Hamerling, F. v. Hausegger, L. Anzengruber, A. Svoboda, G. Heckenast, F.

Schlögl); 5) Jüdische Mitarbeiter im «Heimgarten»; 6) Das Alte Testament; 7) Jesus von
Nazareth und das Neue Testament; 8) Roseggers Darstellung zeitgenössischer Auffassungen
zur Frage des Antisemitismus ; 9) Roseggers Kritik an Antisemiten (u.a. G. v. Schönerer, die
«Affäre Dreyfuss» und M. Luther betreffend) ; 10) Roseggers eigene antisemitische Aussagen
(u.a. «Der Fall Heine»); 11) Roseggers Darstellung zeitgenössischer Auffassungen vom
Judentum; 12) Über den Zionismus; 13) Die Juden in der öffentlichen Meinung, im
Volksmund und Witz; 14) Das Motiv des «Ewigen Juden» Ahasver ; 15) Über die Geschichte
des Judentums ; 16) Über die Religion des Judentums ; 17) Über Brauchtum und Literatur des

Judentums; 18) Der jüdische Kleinhändler, der Trödler ; 19) Annäherung und Versöhnung ;

20) Der «edle Jude» und die «Menschlichkeit». Rosegger (1843-1918) erlebte die endgültige
Emanzipation der Juden in Österreich 1867), religiösen, rassischen und wirtschaftlichen
Antisemitismus; er bejahte den Zionismus. Er wollte — nicht frei von Vorurteilen — den guten
Juden ein Philosemit, den schlechten ein Antisemit sein. Roseggers Haltung lässt sich
schwerlich zusammenfassen. In den Studien Buntes geht es aber nicht nur um Rosegger. Der
Verfasser gewährt einen tiefgehenden Einblick in die Auseinandersetzung um das Judentum in
Österreich und darüber hinaus vor dem Aufkommen des Nationalsozialismus. Es wäre zu
wünschen, dass Vertreter verschiedener Disziplinen, etwa auch der Kirchengeschichte oder
der Germanistik, das Phänomen der «jüdischen Frage» erforschen.

Herbert Schmid.

192


	Rezensionen

