
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: "Dies ist die Entstehungsgeschichte des Himmels und der Erde" :
Midrasch Avkir zu Gen 2,4 [Fortsetzung]

Autor: Haag, Hans Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«DIES IST DIE ENTSTEHUNGSGESCHICHTE
DES HIMMELS UND DER ERDE» -

MIDRASCH AVKIR ZU GEN 2,4

Von Hans Jakob Haag

2. Teil *

Pereq aus Pirqe R. Eli'ezer ben Horqanos (zum Midrasch siehe oben
S. 112 f.).
Diese Version unterscheidet sich von Avkir, wie schon erwähnt, nur
geringfügig. Statt Pesachkräuter (dritter Tag) stehen hier Erstlingsfrüchte

als Analogie zur Erschaffung der Bäume. Den beiden
Leuchten entsprechen im Stiftszelt die Menora mit den ewigen
Lichtern. Adam wird schliesslich wiederum als Haupt aller
Geschlechter dargestellt.

Tan Pequde 2

bringt unser Stück als Ausspruch von R. Ya'aqov b. Asi zu Ps 26,8 :

«Ich liebe deines Hauses Stätte, das Zelt, wo deine Herrlichkeit
wohnt». Folgende inhaltliche Abweichungen von Avkir sind zu
erwähnen : So wie der Herr den Himmel wie ein Zelt (yeri'a) ausspannte
(Ps 104,2), spannte Israel über das Stiftszelt Ziegenfellteppiche
(yeri'ot 'izzim, Ex 26,7). Der Sammlung des Wassers an einem Ort
(dritter Tag) wird das Eherne Meer (Ex 30,18) gegenübergestellt.
Als Analogon zu den Vögeln (fünfter Tag) setzt unser Midrasch
Schaf- und Vogelopfer (vgl. Midrasch Teruma). Die Ed. Mantua
(1563) fügt in kleiner Type den in allen anderen Parallelen vor-

* Infolge eines technischen Versehens wurde der 1. Teil dieser Arbeit ohne
Autorkorrektur veröffentlicht. Folgende Fehler sind zu berichtigen : S. 115

Z. 10: S. 112; S. 116 Z. 2: beobachte, denn «Lebensbaum» ist nichts
anderes als die Tora, denn es heisst: «Ein Lebensbaum ist sie denen, die
daran festhalten» Prov 3,18 ; S. 118 Anm. 6 : S. 109ff. ; Anm. 7 : S. 110; Anm.
10: S. 115; Anm. 12: S. 115f. ; Anm. 14: Rashi zu mPes 10,3. Zu Ursprung
und Bedeutung des Brauchs vgl. H. Kosmala, ; S. 119 Anm. 34: R.

Shim 'on ben Laqish.

173



findlichen Hinweis auf die Kerube hinzu. Adam, dem Ebenbild
Gottes, entspricht der Hohepriester, der zum Dienst vor Gott gesalbt
ist.

Shoher Tov 26 (Ed. Jerusalem 1956/60 S. 74)
Die Parallele fehlt in MTeh ed. Buber und ist nach Ansicht dieses
Herausgebers «Zusatz eines Abschreibers aus Tan Pequde 2» (MTeh
S. 218, Anm. 29). Die sprachlichen und teilweise inhaltlichen
Unterschiede sind jedoch erheblich, sodass nicht nur an einen blossen
Abschreiber zu denken ist.

Anhang zu Yalq Ed. Saloniki (aus einer Yelammedenu-Rezension),
BHM 6, S. 88, §53.
Es handelt sich hierbei um ein Dictum von R. Yehuda, b. R. Shalom
zu Nu 8,2; es ist praktisch identisch mit Yalq Beha'alotkha §718.

BemR 12,13.

Midraschische Auslegung des «et» in Nu 7,1. Die Partikel deutet
darauf hin, dass die Errichtung des Wüstenheiligtums der Erschaffung
der Welt an Wichtigkeit nicht nachsteht.

Tosefet 'al hatora, R. Asher b. Yehi'el, f. 46a (BHM 5, S. 161 §19).
Die von Horowitz (a.a.O. S. 3) angeführte Parallele im
Torakommentar des Asher b. Yehi'el (wohl der in Hadar Zeqenim,
Steinschneider Cat. Bodl. 4455.32, dem Rosch zugeschriebene
Kommentar) ist höchstwahrscheinlich identisch mit Jellineks «Tosefet 'al
hatora». Beide Stellen konnte ich nicht verifizieren.
Diese vier letzten Parallelen sind inhaltlich gleich aufgebaut, lediglich
der Anhang zu Yalq gestaltet die Analogie zum sechsten Tag etwas
anders: der Erschaffung von lebendigen Wesen (nefesh hayya) setzt
er die Tieropfer im Stiftszelt gegenüber (Lev 1,2). Ansonsten gehen
die Parallelen weitgehend mit Tan Pequde zusammen, und zwar
gerade in den Fällen, wo sich dieser von Avkir unterscheidet (erster
und dritter Tag). Hinsichtlich des fünften Tages bieten Shoher Tov,
BemR und Rosch die Version des Avkir (Kerube), ebenso setzen sie
mit Avkir Adam und Aaron in Beziehung zueinander.

LeqTPequde f. 109a.

Der Analogiemidrasch dient als Kommentar zu Nu 24,5: «Wie sind
deine Zelte, Jakob, so schön, und deine Behausungen, Israel». Er
weicht hinsichtlich des dritten und vierten Tages sowohl von Tan
Pequde als auch von Avkir ab: Der Schöpfung der Gräser werden
wohlriechende Stoffe (samim), den Leuchten die Heiligtumssteuer für
das Öl des Leuchters (Ex 25,6), der Leuchter zur Beleuchtung des

174



Stiftszeltes (Ex 35,14) sowie die Haken zur Befestigung der
Zeltdecken (Ex 26,4 ff.) gegenübergestellt. Im übrigen weist er die
gleichen Bezugselemente auf wie Tan Pequde bzw. wie A vkir (fünfter
Tag).

Midrasch (oder Yesod) zu Teruma des R. Shema'ya aus Soisson (ed.
Berliner in MGWJ 13(1864), S. 226-27)

Dieser kurze Midrasch findet sich als Einschub in Raschis
Bibelkommentar, Cod. hebr. 5 der Staatsbibliothek München, vgl.
Steinschneider S. 2. Über R. Shema'ya ist weiter nichts bekannt. Der
Midrasch befasst sich ausschliesslich mit der Symbolik der
Stiftshütte. Die uns interessierende Parallele ähnelt ebenfalls derjenigen
von Tan Pequde. Unterschiede finden sich jedoch in folgenden
Fällen: Zu den Ziegenfellteppichen (erster Tag) treten noch die
Priestergewänder und statt des Ehernen Meeres (dritter Tag) werden
Akazienhölzer und wohlriechende Kräuter (ähnlich LeqT)
angeführt. Die Analogien zum fünften und sechsten Tag sind offensichtlich

durcheinandergeraten : dem Vieh sowie sonstigen Lebewesen
(hayyot) werden Tier- und Vogelopfer, dem Adam die Kerube
gegenübergestellt.

Midrasch Aggada, Pequde (ed. Buber S. 189).
Es handelt sich hierbei um einen anonymen Midrasch, der in der 1.

Pers. pl. (Israel als Sprechende) gehalten ist. Er bietet eine ziemlich
eigenständige Ausgestaltung und Abwandlung der Analogien.
Himmel und Erde entsprechen der Bundeslade mit den beiden
Gesetzestafeln; der Vorhang (zweiter Tag) trennt das Heilige vom
Profanen (nicht das Heilige vom Allerheiligsten, vgl. Ex 26,33) ; der
Sammlung des Wassers und der Erschaffung der Nahrung (Gräser
und Samen) stehen das Eherne Meer Salomos und die Schaubrote,
den beiden Leuchten und den Planeten die Menora mit den sieben
Lichtern (Sach 4,2) gegenüber. Adams Einsetzung im Garten Eden
entspricht Aarons Einsetzung im Stiftszelt.

Dieser knappe Vergleich der Traditionen ergibt, dass, anders als bei B

II, hier grössere Übereinstimmung hinsichtlich der Einzelanalogien
besteht. Es scheint, dass der grössere Teil der Parallelen direkt oder
indirekt von Tan Pequde abhängen, insbesondere Shoher Tov, der
Anhang zu Yalq, BemR, Rosch, LeqT und vielleicht auch der Midrasch zu
Teruma. Midrasch Aggada bietet einige sonst nicht zu belegende
Besonderheiten und lässt eine eigenständige Bearbeitung des Analogie-
midrasch vermuten. Das Verhältnis zwischen A vkir und Tan Pequde kann
nicht mit Sicherheit bestimmt werden, immerhin unterscheiden sie sich in

175



drei Fällen (erster, dritter und fünfter Tag) völlig und in einem Fall
(sechster Tag) partiell. Pereq und Avkir gehen weithin zusammen.

Erläuterungen zu einzelnen Analogien :

1 Jes 40,22 beweist im Sinne des Midrasch, dass der Himmel wie ein
Zelt als Gottes Wohnung geschaffen wurde (ohel lashavet); ebenso
bauten die Israeliten ein Zeltheiligtum, dass Gott darin wohne
(weshakhanti...). Parallelisiert werden hier also Himmel und Heiligtum

als Wohnstätten Gottes bzw. der Schechina Gottes. Die Herabkunft

und Einwohnung der Schechina im Wüstenheiligtum ist ein
bekanntes Motiv in der rabbinischen Literatur (42). Seit Anbeginn
der Schöpfung wollte Gott seine Schechina unter den Menschen
wohnen lassen, doch war dies erst möglich, nachdem die Israeliten
ihr Heiligtum errichtet hatten (BerR 3,9; BemR 13,6; PsR 27b). Der
Vergleich des Tages, an dem das Heiligtum vollendet wurde, mit
dem ersten Schöpfungstag ist alt. Sifra shemini, ed. Weiss f. 43b (ein
Midrasch zu Lev 9,1), möge als Beispiel hierzu dienen :

Dieser Tag (der Vollendung des Heiligtums) erhielt zehn
Kronen. Er ist der erste der Schöpfungstage, der erste der
Fürstentage, der erste der Priesterschaft, der erste des Dienstes,
der erste der Herabkunft des Feuers, der erste für das Essen
der Heiligtümer, der erste für das Verbot der Opferhöhen, der
erste für die Neumonde, der erste des Wohnenlassens der
Schechinah in Israel, der erste für den Segen Israels (43).

Von den Parallelen enthält lediglich Pereq das Motiv der Herabkunft

der Schechina. Midrasch Aggada erwähnt zwar wie Avkir Jes

40,22, jedoch ist der Schriftbeweis dort völlig überflüssig.

2 Diese Analogie beruht auf dem Verb bdl Hi. in beiden Versen (Gen
1,6 und Ex 26,33). Der Vorhang im Heiligtum trennt das Aller-
heiligste vom übrigen heiligen Bezirk; der Raqiya' die oberen
Wasser (die zum himmlischen Bereich gehören) von den unteren
Wassern (die zum irdischen Bereich gehören). Die Konsequenz des

Vergleichs, nämlich, dass die Erde heilig sein soll, muss den
Kompositor von Midrasch Aggada gestört haben, weshalb er den
Vorhang in Abweichung des biblischen Wortlautes als Trennungselement

zwischen Heiligem und Profanem erklärte. Die Analogie
findet sich ausser in den oben aufgeführten Parallelen noch in
ShemR 33,4 ; Zohar I 33a und YalqM Maleachi S. 30.

176



3 Der Pesachbrauch, der hier mit der Schöpfung der Gräser in
Parallele gesetzt wird, fällt aus dem Rahmen der übrigen Bezugs-
grössen, die allesamt Bestandteile des Wüstenheiligtums sind. Er
wird denn auch in keinen Parallelen erwähnt und muss wohl als

Sondergut von Avkir angesehen werden. Die Verbindung zwischen
dem Brauch und der Schöpfung wird etwa im Segensspruch, den der
Hausherr nach dem Eintunken von Karpas in Salzwasser oder Essig
zu sprechen pflegt, hergestellt: «Gepriesen seist Du, Herr, unser
Gott, König der Welt, der die Frucht der Erde erschaffen hat». Mit
zera'im sind in unserem Kontext die Weizenkörner gemeint, aus
denen das Brot hergestellt wird (vgl. die explikative Glosse in
Pesiqta Hadata, BHM 6, S. 38: «Kraut, das Samen hervorbringt
(Gen 1,12) — das ist der Weizen»),

4 Der Vergleich der Himmelsgestirne mit dem siebenarmigen
Leuchter ist alt und findet sich bereits bei Philo und Josephus.

Philo, Moses 2 §102 (Übersetzung Heinemann S. 321).
«An der Südseite stellte er den Leuchter auf» (Ex 25,31 ff.),
durch den er auf die Bewegungen der lichtspendenden Sterne
hindeuten will. Die Sonne nämlich und der Mond und die
anderen Gestirne vollziehen in weitem Abstände vom Norden
ihren Umlauf nach Süden. Deshalb wachsen aus der Mitte des
Leuchters gleich Ästen sechs Arme heraus, drei auf jeder Seite,
und stellen so eine Siebenzahl her. Auf allen zusammen aber
befinden sich Lichter in Lampen, Sinnbilder der von den
Physikern so genannten (sieben) Planeten.
Ähnlich Philo, Spec Leg I, §66; Josephus, Ant III §182, vgl.
auch Anm. 3 von J. Weill z.St. (siehe Anm. 37), wo auf eine
ähnliche Analogie in der samaritanischen Liturgie hingewiesen
wird.

6 Der Grund, weshalb Aaron Adam gegenübergestellt wird, ist aus
dem Text nicht direkt ersichtlich. Es liegt zwar auf der Hand, dass

vom Kontext her Aaron als Haupt der Priester — und damit des

Heiligtums — dem Haupt der Schöpfung entspricht (vgl. Pereq
oben sowie Abba Gorion I). Die in unserem Midrasch
vorausgesetzte Ähnlichkeit von Aaron und Adam scheint aber noch
darüber hinauszugehen, wie die nicht mehr zitierte Fortsetzung von
Lev 16,3 nahelegt (es kann ja nicht ohne Grund sein, dass gerade Lev

177



16,3 als Schriftbeweis für die Analogie angeführt wird!). Danach
darf Aaron nur unter bestimmten Voraussetzungen (bezot) das

Heiligtum betreten, u.a. muss er ein heiliges Leinenkleid tragen
(ketonet-bad). Eine solche Gewandung aber hat nach einem
anderen Avkir-Stück bereits Adam getragen :

Yalq Ber 34, f. 10c (Buber, Liqqutim...§3).
Was (bedeutet) der oben erwähnte (Vers) : «Er (der Herr)
machte Kleider aus Fellen (katnot 'or) und bekeidete sie (Adam
und Eva) damit» (wayalbishem) (Gen 3,21)? Dies lehrt, dass
der Heilige, gepr. sei Er, ihm (Adam) Hohepriesterkleider gab,
wie es heisst: «Siehe, der Mann, der in Leinen gekleidet
war...» (levush habaddim) (Ez 9,11), und wie geschrieben steht :

«ein heiliges Leinenkleid soll er anziehen» (ketonet-bad qodesh
yilbash) (Lev 16,4). Daraus lernst du, dass ein Hoherpriester
einem Engel gleicht, denn «ein Engel des Herrn der
Heerscharen ist er» (Jud 6,22).

Vgl. auch TanB Toledot 12; BemR 4,8. BerR 16,5, ed.
Theodor/Albeck S. 149, weiss darüberhinaus auch von priesterlichen

Funktionen Adams

Nach BemR 4,8 ist das hohepriesterliche Kleid Adams jeweils vom
Erstgeborenen, der bis zur Einsetzung der Priester und Leviten die
Opfer darbrachte, weitergegeben worden. Obwohl dieser Midrasch
mit Jakob als Empfänger des Rockes aufhört, darf wohl
angenommen werden, dass es eine Tradition von der Identität des
Kleides Adams und desjenigen Aarons gab.

4

Im eben besprochenen Stück B rechtfertigt Gott vor den Engeln
seinen Plan, eine Welt zu erschaffen, mit der zukünftigen Existenz des
Volkes Israel und mit dem ihm geweihten Heiligtum. Sowohl Israels
Volkwerdung als auch das Wüstenheiligtum sind Abbilder der Schöpfung
Gottes. Für sich betrachtet könnte demnach B als Midrasch zu Gen 2,4
verstanden werden: Mit «toledot» wären nicht nur die Entstehungsgeschichte

des Sechs-Tage-Werkes, sondern ebenfalls die Vorgeschichte der
Schöpfung im Himmel (Beratung Gottes mit den Engeln) und vor allem
die Geschichte der «Schöpfungen» Israels und des Stiftszeltes, gemeint.
Erst durch letztere ist die ganze Schöpfung erfasst, denn erst durch sie

178



bekommt sie ihren Sinn und ihre Zweckbestimmung. Wie schon oben S.

106 erwähnt, ist B jedoch durch kein «davar ajier» von A getrennt, sodass

wir annehmen müssen, dass auch ein inhaltlicher Zusammenhang
zwischen A und B bestehen könnte. In der Tat dürfte der Schluss von B
auf einen solchen Zusammenhang hinweisen.

Aaron, der Hohepriester, wird in B IV 6 als letztes Glied der
Schöpfung des Wüstenheiligtums aufgeführt. Er steht so gewissermassen
am Schluss der vollständigen Schöpfungsgeschichte. B könnte demnach
eine «historische» Veranschaulichung an die Adresse der überheblichen
Aaroniden sein, um sie davon zu überzeugen, dass sie «die Tora nicht
begonnen» haben, d.h. dass ihr Amt nicht schon zu Beginn der Schöpfung
eingeführt wurde (44). Die Kohanim bilden vielmehr den Abschluss,
freilich auch den Höhepunkt der Schöpfung Gottes : Israel tritt mittels der
Priester in Gemeinschaft mit seinem Schöpfer. Diese hohe Funktion
jedoch darf die Mittler nicht zu Hochmut und Grössenwahn verleiten, sie
haben ihren Dienst in Heiligkeit in den von Gott festgesetzten Grenzen zu
verrichten. Lev 16,3 f., wo die Bedingungen aufgezählt werden, unter
denen Aaron (und seine Nachfolger) ins Heiligtum treten dürfen, ist im
Grunde eine Mahnung vor mutwilligem und frevelhaftem Gebaren der
Priester; der Vers folgt nämlich unmittelbar auf die Erwähnung des
Schicksals der Aaronsöhne Nadab und Abihu.

Falls diese Deutung zutrifft, können wir unser AvkfrStück folgender-
massen zusammenfassen: Der Vers Gen 2,4 ist nicht nur formal der
Anfang der Tora, er deutet auch inhaltlich auf den eigentlichen Umfang
der Schöpfung hin — «toledot» die Entstehungsgeschichte, zu der auch
Israel und das Heiligtum gehört — und weist so implizit den Kohanim
ihren Platz in der Schöpfung an: sie bilden ihr Ende und nicht ihren
Anfang. Diese haben, wenn sie in der Liturgie die Schöpfungsgeschichte
durch ihren Vortrag vergegenwärtigen, weder formal noch historisch
gesehen «die Tora begonnen».

ANMERKUNGEN

(42) Vgl. A. Goldberg, a.a.O. S. 26 ff.
(43) Übersetzung nach A. Goldberg, a.a.O. S. 30 f.

(44) Vgl. in diesem Zusammenhang auch tSanh VIII, 8. Die Erschaffung Adams erst am
Schluss der Schöpfung soll ihn vor Überheblichkeit bewahren.

179


	"Dies ist die Entstehungsgeschichte des Himmels und der Erde" : Midrasch Avkir zu Gen 2,4 [Fortsetzung]

