Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: "Dies ist die Entstehungsgeschichte des Himmels und der Erde" :
Midrasch Avkir zu Gen 2,4 [Fortsetzung]

Autor: Haag, Hans Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961666

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«DIES IST DIE ENTSTEHUNGSGESCHICHTE
DES HIMMELS UND DER ERDE» —
MIDRASCH AVKIR ZU GEN 2,4

Von Hans Jakob Haag

2 Teil *

Pereq aus Pirge R. Eli'ezer ben Horganos (zum Midrasch siehe oben
8 11252

Diese Version unterscheidet sich von Avkir, wie schon erwidhnt, nur
geringfiigig. Statt Pesachkréduter (dritter Tag) stehen hier Erstlings-
friichte als Analogie zur Erschaffung der Bdume. Den beiden
Leuchten entsprechen im Stiftszelt die Menora mit den ewigen
Lichtern. Adam wird schliesslich wiederum als Haupt aller Ge-
schlechter dargestellt.

Tan Pequde 2

bringt unser Stiick als Ausspruch von R. Ya’aqov b. Asi (?) zu Ps 26,8:
«Ich liebe deines Hauses Stitte, das Zelt, wo deine Herrlichkeit
wohnt». Folgende inhaltliche Abweichungen von Avkir sind zu er-
wiahnen : So wie der Herr den Himmel wie ein Zelt (yeria) ausspannte
(Ps 104,2), spannte Israel iiber das Stiftszelt Ziegenfellteppiche
(yeri'ot ‘izzim, Ex 26,7). Der Sammlung des Wassers an einem Ort
(dritter Tag) wird das Eherne Meer (Ex 30,18) gegeniibergestellt.
Als Analogon zu den Vogeln (fiinfter Tag) setzt unser Midrasch
Schaf- und Vogelopfer (vgl. Midrasch Teruma). Die Ed. Mantua
(1563) fiigt in kleiner Type den in allen anderen Parallelen vor-

* Infolge eines technischen Versehens wurde der 1. Teil dieser Arbeit ohne
Autorkorrektur veroffentlicht. Folgende Fehler sind zu berichtigen: S. 115
Z.10: 8. 112;S. 116 Z. 2: ... beobachte, denn «Lebensbaum» ist nichts
anderes als die Tora, denn es heisst: «Ein Lebensbaum ist sie denen, die
daran festhalten» Prov 3,18;S. 118 Anm. 6: S. 109ff.; Anm.7:S. 110; Anm.
10: 8. 115; Anm. 12: S. 115f.; Anm. 14: Rashi zu mPes 10,3. Zu Ursprung
und Bedeutung des Brauchs vgl. H. Kosmala, ...; S. 119 Anm. 34: R.
Shim'on ben Laqish.

173



174

findlichen Hinweis auf die Kerube hinzu. Adam, dem Ebenbild
Gottes, entspricht der Hohepriester, der zum Dienst vor Gott gesalbt
ist.

Shoher Tov 26 (Ed. Jerusalem 1956/60 S. 74)

Die Parallele fehlt in MTeh ed. Buber und ist nach Ansicht dieses
Herausgebers « Zusatz eines Abschreibers aus Tan Pequde 2» (MTeh
S. 218, Anm. 29). Die sprachlichen und teilweise inhaltlichen Unter-
schiede sind jedoch erheblich, sodass nicht nur an einen blossen
Abschreiber zu denken ist.

Anhang zu Yalq Ed. Saloniki (aus einer Yelammedenu-Rezension),
BHM 6, S. 88, §53.

Es handelt sich hierbei um ein Dictum von R. Yehuda. b. R. Shalom
zu Nu 8,2; es ist praktisch identisch mit Yalq Behaalotkha §718.

BemR 12,13.

Midraschische Auslegung des «et» in Nu 7,1. Die Partikel deutet
darauf hin, dass die Errichtung des Wiistenheiligtums der Erschaffung
der Welt an Wichtigkeit nicht nachsteht.

Tosefet al hatora, R. Asher b. Yehi'el, f. 46a (BHM 5, S. 161 §19).

Die von Horowitz (a.a.0. S. 3) angefiihrte Parallele im Tora-
kommentar des Asher b. Yehi'el (wohl der in Hadar Zegenim, Stein-
schneider Cat. Bodl. 4455.32, dem Rosch zugeschriebene Kom-
mentar) ist hochstwahrscheinlich identisch mit Jellineks « Tosefet al
hatora». Beide Stellen konnte ich nicht verifizieren.

Diese vier letzten Parallelen sind inhaltlich gleich aufgebaut, lediglich
der Anhang zu Yalg gestaltet die Analogie zum sechsten Tag etwas
anders: der Erschaffung von lebendigen Wesen (nefesh hayya) setzt
er die Tieropfer im Stiftszelt gegeniiber (Lev 1,2). Ansonsten gehen
die Parallelen weitgehend mit Tan Pequde zusammen, und zwar
gerade in den Féllen, wo sich dieser von Avkir unterscheidet (erster
und dritter Tag). Hinsichtlich des fiinften Tages bieten Shoher Tov,
BemR und Rosch die Version des Avkir (Kerube), ebenso setzen sie
mit Avkir Adam und Aaron in Beziehung zueinander.

LeqT Pequde f. 109a.

Der Analogiemidrasch dient als Kommentar zu Nu 24,5: «Wie sind
deine Zelte, Jakob, so schon, und deine Behausungen, Israel». Er
weicht hinsichtlich des dritten und vierten Tages sowohl von Tan
Pequde als auch von Avkir ab: Der Schopfung der Gréser werden
wohlriechende Stoffe (samim), den Leuchten die Heiligtumssteuer fiir
das Ol des Leuchters (Ex 25,6), der Leuchter zur Beleuchtung des



Stiftszeltes (Ex 35,14) sowie die Haken zur Befestigung der Zelt-
decken (Ex 26,4 ff.) gegeniibergestellt. Im {ibrigen weist er die
gleichen Bezugselemente auf wie Tan Pequde bzw. wie Avkir (flinfter
Tag).

Midrasch (oder Yesod) zu Teruma des R. Shema’ya aus Soisson (ed.
Berliner in MGW] 13(1864), S. 226-27)

Dieser kurze Midrasch findet sich als Einschub in Raschis Bibel-
kommentar, Cod. hebr. 5 der Staatsbibliothek Miinchen, vgl. Stein-
schneider S. 2. Uber R. Shema’ya ist weiter nichts bekannt. Der
Midrasch befasst sich ausschliesslich mit der Symbolik der Stifts-
hiitte. Die uns interessierende Parallele dhnelt ebenfalls derjenigen
von Tan Pequde. Unterschiede finden sich jedoch in folgenden
Féllen: Zu den Ziegenfellteppichen (erster Tag) treten noch die
Priestergewiinder und statt des Ehernen Meeres (dritter Tag) werden
Akazienholzer und wohlriechende Kriduter (dhnlich LeqT) ange-
fiihrt. Die Analogien zum fiinften und sechsten Tag sind offensicht-
lich durcheinandergeraten: dem Vieh sowie sonstigen Lebewesen
(hayyot) werden Tier- und Vogelopfer, dem Adam die Kerube
gegeniibergestellt.

Midrasch Aggada, Pequde (ed. Buber S. 189).

Es handelt sich hierbei um einen anonymen Midrasch, der in der 1.
Pers. pl. (Israel als Sprechende) gehalten ist. Er bietet eine ziemlich
eigenstindige Ausgestaltung und Abwandlung der Analogien.
Himmel und Erde entsprechen der Bundeslade mit den beiden
Gesetzestafeln; der Vorhang (zweiter Tag) trennt das Heilige vom
Profanen (nicht das Heilige vom Allerheiligsten, vgl. Ex 26,33); der
Sammlung des Wassers und der Erschaffung der Nahrung (Griser
und Samen) stehen das Eherne Meer Salomos (!) und die Schaubrote,
den beiden Leuchten und den Planeten die Menora mit den sieben
Lichtern (Sach 4,2) gegeniiber. Adams Einsetzung im Garten Eden
entspricht Aarons Einsetzung im Stiftszelt.

Dieser knappe Vergleich der Traditionen ergibt, dass, anders als bei B

II, hier grossere Ubereinstimmung hinsichtlich der Einzelanalogien
besteht. Es scheint, dass der grossere Teil der Parallelen direkt oder
indirekt von Tan Pequde abhdngen, insbesondere Shoher Tov, der
Anhang zu Yalq, BemR, Rosch, LeqT und vielleicht auch der Midrasch zu
Teruma. Midrasch Aggada bietet einige sonst nicht zu belegende Be-
sonderheiten und ldsst eine eigenstindige Bearbeitung des Analogie-
midrasch vermuten. Das Verhiéltnis zwischen Avkir und Tan Pequde kann
nicht mit Sicherheit bestimmt werden, immerhin unterscheiden sie sich in

175



drei Féllen (erster, dritter und fiinfter Tag) vollig und in einem Fall
(sechster Tag) partiell. Pereq und Avkir gehen weithin zusammen.

176

Erlduterungen zu einzelnen Analogien:
1 Jes 40,22 beweist im Sinne des Midrasch, dass der Himmel wie ein

Zelt als Gottes Wohnung geschaffen wurde (ohel lashavet); ebenso
bauten die Israeliten ein Zeltheiligtum, dass Gott darin wohne
(weshakhanti...). Parallelisiert werden hier also Himmel und Heilig-
tum als Wohnstitten Gottes bzw. der Schechina Gottes. Die Herab-
kunft und Einwohnung der Schechina im Wiistenheiligtum ist ein
bekanntes Motiv in der rabbinischen Literatur (42). Seit Anbeginn
der Schopfung wollte Gott seine Schechina unter den Menschen
wohnen lassen, doch war dies erst moglich, nachdem die Israeliten
ihr Heiligtum errichtet hatten (BerR 3,9; BemR 13,6; PsR 27b). Der
Vergleich des Tages, an dem das Heiligtum vollendet wurde, mit
dem ersten Schopfungstag ist alt. Sifra shemini, ed. Weiss f. 43b (ein
Midrasch zu Lev 9,1), moge als Beispiel hierzu dienen:

Dieser Tag (der Vollendung des Heiligtums) erhielt zehn
Kronen. Er ist der erste der Schipfungstage, der erste der
Fiirstentage, der erste der Priesterschaft, der erste des Dienstes,
der erste der Herabkunft des Feuers, der erste fiir das Essen
der Heiligtiimer, der erste fiir das Verbot der Opferhéhen, der
erste fiir die Neumonde, der erste des Wohnenlassens der
Schechinah in Israel, der erste fiir den Segen Israels (43).

Von den Parallelen enthilt lediglich Pereq das Motiv der Herab-

kunft der Schechina. Midrasch Aggada erwéahnt zwar wie Avkir Jes

40,22, jedoch ist der Schriftbeweis dort vollig iiberfliissig.

Diese Analogie beruht auf dem Verb bdl Hi. in beiden Versen (Gen
1,6 und Ex 26,33). Der Vorhang im Heiligtum trennt das Aller-
heiligste vom {ibrigen heiligen Bezirk; der Ragiya’ die oberen
Wasser (die zum himmlischen Bereich gehéren) von den unteren
Wassern (die zum irdischen Bereich gehoren). Die Konsequenz des
Vergleichs, ndmlich, dass die Erde heilig sein soll, muss den
Kompositor von Midrasch Aggada gestort haben, weshalb er den
Vorhang in Abweichung des biblischen Wortlautes als Trennungs-
element zwischen Heiligem und Profanem erklirte. Die Analogie

findet sich ausser in den oben aufgefiihrten Parallelen noch in
ShemR 33,4; Zohar 1 33a und YalgM Maleachi S. 30.



3 Der Pesachbrauch, der hier mit der Schopfung der Griser in
Parallele gesetzt wird, fillt aus dem Rahmen der iibrigen Bezugs-
grossen, die allesamt Bestandteile des Wiistenheiligtums sind. Er
wird denn auch in keinen Parallelen erwidhnt und muss wohl als
Sondergut von Avkir angesehen werden. Die Verbindung zwischen
dem Brauch und der Schépfung wird etwa im Segensspruch, den der
Hausherr nach dem Eintunken von Karpas in Salzwasser oder Essig
zu sprechen pflegt, hergestellt: « Gepriesen seist Du, Herr, unser
Gott, Konig der Welt, der die Frucht der Erde erschaffen hat». Mit
zera'im sind in unserem Kontext die WeizenkOrner gemeint, aus
denen das Brot hergestellt wird (vgl. die explikative Glosse in
Pesiqta Hadata, BHM 6, S. 38: «Kraut, das Samen hervorbringt
(Gen 1,12) — das ist der Weizen»).

4 Der Vergleich der Himmelsgestirne mit dem siebenarmigen
Leuchter ist alt und findet sich bereits bei Philo und Josephus.

Philo, Moses 2 §102 (Ubersetzung Heinemann S. 321).

«An der Siidseite stellte er den Leuchter auf» (Ex 25,31 ff.),
durch den er auf die Bewegungen der lichtspendenden Sterne
hindeuten will. Die Sonne ndmlich und der Mond und die
anderen Gestirne vollziehen in weitem Abstande vom Norden
ihren Umlauf nach Siiden. Deshalb wachsen aus der Mitte des
Leuchters gleich Asten sechs Arme heraus, drei auf jeder Seite,
und stellen so eine Siebenzahl her. Auf allen zusammen aber
befinden sich Lichter in Lampen, Sinnbilder der von den Phy-
sikern so genannten (sieben) Planeten.

Ahnlich Philo, Spec Leg I, §66; Josephus, Ant III §182, vgl.
auch Anm. 3 von J. Weill z.St. (siehe Anm. 37), wo auf eine
dhnliche Analogie in der samaritanischen Liturgie hingewiesen
wird.

6 Der Grund, weshalb Aaron Adam gegeniibergestellt wird, ist aus
dem Text nicht direkt ersichtlich. Es liegt zwar auf der Hand, dass
vom Kontext her Aaron als Haupt der Priester — und damit des
Heiligtums — dem Haupt der Schopfung entspricht (vgl. Pereg
oben sowie Abba Gorion 1). Die in unserem Midrasch voraus-
gesetzte Ahnlichkeit von Aaron und Adam scheint aber noch
dariiber hinauszugehen, wie die nicht mehr zitierte Fortsetzung von
Lev 16,3 nahelegt (es kann ja nicht ohne Grund sein, dass gerade Lev

177



16,3 als Schriftbeweis fiir die Analogie angefiithrt wird!). Danach
darf Aaron nur unter bestimmten Voraussetzungen (bezot) das
Heiligtum betreten, u.a. muss er ein heiliges Leinenkleid tragen
(ketonet-bad). Eine solche Gewandung aber hat nach einem
anderen Avkir-Stiick bereits Adam getragen:

Yalg Ber 34, f. 10c (Buber, Ligqutim... § 3).

Was (bedeutet) der oben erwidhnte (Vers): «Er (der Herr)
machte Kleider aus Fellen (katnot ‘or) und bekeidete sie (Adam
und Eva) damit» (wayalbishem) (Gen 3,21)? Dies lehrt, dass
der Heilige, gepr. sei Er, ihm (Adam) Hohepriesterkleider gab,
wie es heisst: «Siehe, der Mann, der in Leinen gekleidet
war...» (levush habaddim) (Ez 9,11), und wie geschrieben steht:
«ein heiliges Leinenkleid soll er anziehen» (ketonet-bad qodesh
yilbash) (Lev 16,4). Daraus lernst du, dass ein Hoherpriester
einem Engel gleicht, denn «ein Engel des Herrn der Heer-
scharen ist er» (Jud 6,22).

Vgl. auch TanB Toledot 12; BemR 4,8. BerR 16,5, ed.
Theodor/Albeck S. 149, weiss dariiberhinaus auch von priester-
lichen Funktionen Adams!

Nach BemR 4,8 ist das hohepriesterliche Kleid Adams jeweils vom
Erstgeborenen, der bis zur Einsetzung der Priester und Leviten die
Opfer darbrachte, weitergegeben worden. Obwohl dieser Midrasch
mit Jakob als Empfianger des Rockes aufhoért, darf wohl ange-
nommen werden, dass es eine Tradition von der Identitdt des
Kleides Adams und desjenigen Aarons gab.

4

Im eben besprochenen Stiick B rechtfertigt Gott vor den Engeln
seinen Plan, eine Welt zu erschaffen, mit der zukiinftigen Existenz des
Volkes Israel und mit dem ihm geweihten Heiligtum. Sowohl Israels
Volkwerdung als auch das Wiistenheiligtum sind Abbilder der Schopfung
Gottes. Fiir sich betrachtet konnte demnach B als Midrasch zu Gen 2,4
verstanden werden: Mit «toledot» wiren nicht nur die Entstehungsge-
schichte des Sechs-Tage-Werkes, sondern ebenfalls die Vorgeschichte der
Schépfung im Himmel (Beratung Gottes mit den Engeln) und vor allem
die Geschichte der «Schopfungen» Israels und des Stiftszeltes, gemeint.
Erst durch letztere ist die ganze Schopfung erfasst, denn erst durch sie

178



bekommt sie ihren Sinn und ihre Zweckbestimmung. Wie schon oben S.
106 erwihnt, ist B jedoch durch kein «davar aher» von A getrennt, sodass
wir annehmen miissen, dass auch ein inhaltlicher Zusammenhang
zwischen A und B bestehen konnte. In der Tat diirfte der Schluss von B
auf einen solchen Zusammenhang hinweisen.

Aaron, der Hohepriester, wird in B IV 6 als letztes Glied der
Schopfung des Wiistenheiligtums aufgefiihrt. Er steht so gewissermassen
am Schluss der vollstandigen Schopfungsgeschichte. B konnte demnach
eine «historische» Veranschaulichung an die Adresse der iiberheblichen
Aaroniden sein, um sie davon zu iiberzeugen, dass sie «die Tora nicht
begonnen» haben, d.h. dass ihr Amt nicht schon zu Beginn der Schépfung
eingefiihrt wurde (44). Die Kohanim bilden vielmehr den Abschluss,
freilich auch den Hohepunkt der Schépfung Gottes: Israel tritt mittels der
Priester in Gemeinschaft mit seinem Schopfer. Diese hohe Funktion
jedoch darf die Mittler nicht zu Hochmut und Grossenwahn verleiten, sie
haben ihren Dienst in Heiligkeit in den von Gott festgesetzten Grenzen zu
verrichten. Lev 16,3 f., wo die Bedingungen aufgezidhlt werden, unter
denen Aaron (und seine Nachfolger) ins Heiligtum treten diirfen, ist im
Grunde eine Mahnung vor mutwilligem und frevelhaftem Gebaren der
Priester; der Vers folgt ndmlich unmittelbar auf die Erwdhnung des
Schicksals der Aaronséohne Nadab und Abihu.

Falls diese Deutung zutrifft, konnen wir unser Avkir-Stiick folgender-
massen zusammenfassen: Der Vers Gen 2,4 ist nicht nur formal der
Anfang der Tora, er deutet auch inhaltlich auf den eigentlichen Umfang
der Schopfung hin — «toledot» = die Entstehungsgeschichte, zu der auch
Israel und das Heiligtum gehort — und weist so implizit den Kohanim
ihren Platz in der Schopfung an: sie bilden ihr Ende und nicht ihren
Anfang. Diese haben, wenn sie in der Liturgie die Schopfungsgeschichte
durch ihren Vortrag vergegenwirtigen, weder formal noch historisch
gesehen «die Tora begonnen».

ANMERKUNGEN

(42) Vgl. A. Goldberg, a.a.O. S. 26 ff.
(43) Ubersetzung nach A. Goldberg, a.a.O. S. 30 f.

(44) Vgl. in diesem Zusammenhang auch tSanh VIII, 8. Die Erschaffung Adams erst am
Schluss der Schopfung soll ihn vor Uberheblichkeit bewahren.

179



	"Dies ist die Entstehungsgeschichte des Himmels und der Erde" : Midrasch Avkir zu Gen 2,4 [Fortsetzung]

