Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Muhammads Rezeption der biblischen Jona-Erzahlung
Autor: Schreiner, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961665

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUHAMMADS REZEPTION
DER BIBLISCHEN JONA-ERZAHLUNG

von Stefan Schreiner

Es ist ldngst gesehen worden, dass Jona als einziger der Schrift-
propheten der hebridischen Bibel in Muhammads Botschaft Erwédhnung
gefunden hat; und wie iber Muhammads Rezeption der biblischen Ge-
schichte(n) iiberhaupt ist auch iiber die koranische(n) Version(en) der
biblischen Jona-Erzdhlung manches Wesentliche bereits gesagt wor-
den. (1) Doch scheint mir, dass in den entsprechenden bisherigen Unter-
suchungen allzusehr die Frage nach den moglichen Quellen, aus denen
Muhammad seine Version(en) geschopft haben konnte, (2) in den Vor-
dergrund geriickt worden ist; und die Frage, warum Muhammad die Jona-
geschichte einmal so, ein andermal so erzdhlt hat, hat dabei nicht die
gebiihrende Beriicksichtigung erfahren. Indessen kann es ja freilich nicht
— wie Joh. Fiick vor 42 Jahren schon monierte — Aufgabe der Koran-
forschung sein, sich vorab auf die Klarung von « Abhédngigkeitsfragen» zu
konzentrieren, sondern sie muss zu erkennen suchen, «wie der Prophet
aus den geistigen Anregungen seiner Umwelt eine Anzahl von Elementen
der verschiedensten Art zu einer in ihrer Zusammenfassung originellen,
lebensfidhigen Synthese vereinigt hat». (3) Im Hinblick auf Muhammads
Rezeption der Jonageschichte heisst das, dass es, wiewohl es keine grosse
Miihe bereitet, eine Fiille von parallelen Texten aus der jiidisch-
christlichen Uberlieferung zu zitieren, die als mogliche Vorbilder gedient
haben konnen, eben nicht geniigt, aufgrund gewiss evidenter Abhéingig-
keiten nur zu erkldren, dass diese oder jene Version dieses oder jenes
Ursprungs ist, (4) sondern dass wir zu fragen haben, welche Absicht der
Prophet mit dieser oder jener Version verkniipft hat, warum er einmal so,
ein andermal so erzdhlt hat. Um freilich diese Frage beantworten zu
konnen, miissen wir uns zuvor etwas eingehender mit der Exegese der
jeweiligen Perikopen befassen, um ihre Besonderheiten herausstellen zu
koénnen. (Wenn in diesem Zusammenhang nun doch auch auf parallele
Texte aus der jiidisch-christlichen Uberlieferung verwiesen wird, dann
aber keineswegs im Sinne von Quellentexten fiir Muhammads Verkiin-
digung, sondern lediglich im Sinne von «Quellen phédnomenologischer
Vergleichspunkte» (K. Rudolph), die einzig der Verdeutlichung des
Gemeinten dienen sollen.) Wie sich dabei noch zeigen wird, erklédren

149



sich die Abweichungen der einzelnen koranischen Jonaperikopen von der
Uberlieferung wie voneinander letztlich eben gerade aus der jeweiligen
Absicht, die der Prophet in ihnen verfolgt hat. Auf keinen Fall aber sind
sie Niederschlag unterschiedlicher Informationsquellen.

Betrachten wir synoptisch die vier Perikopen, in denen die Jonage-
schichte im Koran mehr oder weniger ausfiihrlich enthalten ist, ndmlich
10,96-98; 21,87-88; 37,139-148; 68,48-50 (in 4,163/1 und 6,86 wird Jona
lediglich in einer Aufzdhlung von Propheten erwahnt, ohne dass ndhere
Erlduterungen dazu geboten werden), bieten sich eigentiimliche Wider-
spriichlichkeiten dar, und zwar nicht nur weil Jona unterschiedlich
genannt ( Yunus: 10,98 ; 37,139, Dhu n-Nun : 21,87, Ssachibu I-chut : 68,48)
und unterschiedlich qualifiziert wird (mursal: 37,139, nabiy: 4,163/1,
ssalich : 68,50, mufaddal: 6,86). Ja, manche Aussagen in diesen Perikopen
scheinen sich sogar gegenseitig auszuschliessen: Einerseits gilt Jona als
wirklicher Prophet (4,163/1; 6,86 ; 37,139), den Gott auserwihlt hat und
zu einem «Heiligen » machte (68,50) ; andererseits ist er ein «tadelnswerter
Mann» (37.142), den Muhammad sich nicht zum Vorbild nehmen soll
(68,48). Ferner, wiahrend die Tatsache, dass Jona «im Bauch des Fisches»
ein Bekenntnis zu Allah als dem einzigen Gott ablegt und sein schuldvolles
Verhalten eingesteht und bereut (21,87), er also «einer der Preisenden»
geworden ist (37,143), nach 21,87-88 und 37,143-145 positiv gewertet und
zum Grund seiner Rettung erkldrt wird, hat er seine Rettung nach 68,48-49
ausschliesslich der gottlichen Gnade zu verdanken. Ein besonderer
Widerspruch besteht schliesslich — zumindest nach der traditionellen
Deutung — zwischen den Aussagen von 37,145 und 68,49 : (5) Heisst es an
erstgenannter Stelle, dass Allah Jona wirklich «auf den nackten Strand»
geworfen hat, ist dies in 68,49 lediglich als eine, freilich irreale Moglichkeit
angedeutet. Dariiber hinaus verwischt eine solche synoptische Betrach-
tungsweise sdmtliche Konturen der einzelnen Perikopen, weil sie sich
genotigt sieht, die aufgezihlten Widerspriichlichkeiten und Unterschiede
zu erklidren, um ein abgerundetes Bild zu erhalten.

Verbietet sich von daher also eine synoptische (synchronische) Be-
trachtungsweise im Hinblick auf die genannten Perikopen, wird man sich
konsequenterweise nun jeder einzeln zuwenden miissen, um dabei freilich
nicht nur die Figenheiten einer jeden herauszustellen, sondern auch um
zugleich nach der damit jeweils verkniipften Absicht zu fragen. Denn von
daher kdnnen letztlich nur die Unterschiede und Widerspriichlichkeiten
in den jeweiligen Darstellungen einsichtig gemacht werden. Trotz aller
Divergenzen aber in den Darstellungen muss man im Blick behalten, dass
die Perikopen dennoch in gewissem Sinne immer aufeinander bezogen
sind — ganz deutlich ist dieser Bezug zwischen 21,87 und 37,143 und

150



zwischen 10,98 und 37,148 zu sehen —, wie Muhammad zudem wohl auch
wenigstens eine gewisse Kenntnis der gesamten biblischen Jona-Erzéhlung
bei seinen Horern hat voraussetzen konnen ; (6) manche Andeutung wére
von ihnen sonst kaum begriffen worden.

Jede diachronische Betrachtungsweise des Korans steht zunéchst vor
dem Problem der moéglichen (zeitlichen) Abfolge der einzelnen Suren.
Ohne darauf hier nun eingehen zu wollen, sei wenigstens auf dieses
Problem aufmerksam gemacht; denn weder in der islamischen Tradition,
noch in der orientalistischen Wissenschaft besteht Einigkeit iiber die
chronologische Folge der Suren, wenngleich sich Th. Noldekes genialer
Entwurf allerdings bis heute der meisten Zustimmung erfreuen durfte und
noch erfreuen darf. (7) Zwar hat C. Schedl neuerdings aus «arbeits-
methodischen» Erwéigungen heraus ein Pladoyer fiir die in den Suren-
iberschriften der Kairiner Koranausgabe genannte Reihenfolge der Suren
gehalten, und das mit durchaus respektablen Argumenten begriindet, (8)
doch kann ich mich dennoch, auch aus «arbeitsmethodischen» Erwé-
gungen heraus, nicht dafiir erwéirmen und richte mich im folgenden
folglich «arbeitsmethodisch» wiederum nach Th. Noldekes Surenanord-
nung. Das hat im vorliegenden Zusammenhang sogar noch den Vorteil,
dass danach die Perikope, in der die Jonageschichte am ausfiihrlichsten
erzihlt ist (37,139-148), als erste in der Reihenfolge erscheint.

Nach Th. Néldekes Chronologie sind 37,139-148 und 21,87-88, die
néchstfolgende Perikope, in die zweite mekkanische Periode zu datieren,
wihrend der ganze Passus 10,94-103 der dritten mekkanischen Periode
entstammt. (9) Die vierte Jonaperikope ist zeitlich nicht genau einzu-
ordnen. Die Verse 68,1-16 geh6ren zweifellos in die Friihzeit Muhammads,
in 68,17-52 erblickt man hingegen spitere Erweiterungen. Nach der
Tradition gelten v. 48-350 wiederum als medinischen Ursprungs (so die
Sureniiberschrift des Kairiner Normtextes). (10) Auffillig ist in 68,48-50
aber die enge Verwandtschaft des Vokabulars zu dem von 6,83-90, was
immerhin eine Datierung dieser Perikope in die dritte mekkanische
Periode nahelegen konnte ; (11) sichere Feststellungen sind hier aber nicht
zu machen.

Dieser moglichen, eben skizzierten Surenanordnung nach begegnet
uns die Gestalt des Jona zum ersten Male im Zyklus der sieben
koranischen Prophetenlegenden, wie er in 37,69/7-148 iiberliefert ist. (12)
Nach Noah (v. 75/3-82/0), Abraham (v. 83/1-111), (13) Isaak V. 112-113),
Mose und Aaron (v. 114-122), Elia (v. 123-132) und Lot (v. 133-138) wird
iiber Jona als letztem in diesem Zyklus berichtet (v. 139-148). Dabei fillt
auf, dass alle sieben im Vorspann wohl als « Warner» (mundhirun) (14) (v.

151



72/0), als «Gesandte» (mursalun) (15) hingegen nur Elia (v. 123), Lot (v.
133) und eben Jona (v. 139) bezeichnet werden, wiahrend ausgerechnet
Isaak den ehrenvollen Titel eines «Propheten von den Rechtschaffenen»
(nabiy min as-ssalichin: v. 112) erhilt, (16) wobei das « Warnersein» als
eine Funktion des «Gesandtseins» verstanden ist. Als solcher mursal ist
Jona dann — spéter — in die Reihe der von Allah Erwahlten (6,83-87), der
Empfianger der gottlichen Offenbarung (4,163-165), und zwar — wie schon
erwiahnt — als einziger der Schriftpropheten der hebridischen Bibel, auf-
genommen. (17)

Doch betrachten wir die Perikope 37,139-148 genauer. Ihr Text lautet :

(139) Und siehe, Jona war wirklich einer der Gesandten: (140) Als
er zum beladenen Schiff geflohen war, (141) loste er und wurde
iberfiihrt. (142) Da verschlang ihn der Fisch; war er ja tadelns-
wert. (143) Und wire er nicht ein Preisender geworden, (144) wahr-
lich, in seinem Bauch wire er geblieben bis zum Tag der Aufer-
stehung. (145) Aber wir warfen ihn auf den nackten Strand, und
er war krank. (146) Da liessen wir iiber ihn einen Kiirbisbaum
wachsen. (147) Und wir entsandten ihn zu hunderttausend und
mehr, (148) und sie wurden gldubig. Da liessen wir sie ihr Leben
geniessen bis zu ithrem Tode.

Wem das biblische Jonabuch vertraut ist, wird bei der Lektiire dieser
Verse an viel Bekanntes erinnert worden sein, wenngleich einige Unter-
schiede, Abweichungen von jenem, nicht zu {ibersehen sind. Aufs ganze
aber folgt Muhammads Version hier dem Aufriss der biblischen
Erzdhlung.

Zwar wird Jona im Jonabuch selber nicht als «Prophet» vorgestellt,
wohl aber in 2. Kon 14,25; und spitestens seit Mt 12,39 ist Jona als fonas
ho prophetes allgemein bekannt (vgl. jSanh XI,7/14b: Jona war nabhi'
damdt). (18) Von seiner Flucht erfahren wir Jona 1,3.(19) Dabei ist
interessant, dass das Verb abaga in v. 140 sonst als term. techn. vom «Ent-
laufen eines Sklaven/Dieners» gebraucht wird. (20) Als solch einen
Diener-Sklaven (dbhdid) aber bezeichnet wiederum der Autor von 2. Kon
14,25 Jona (vgl. auch unten das den Seeleuten in den Mund gelegte Zitat).
Uber die Motive fiir Jonas Flucht (vgl. Jona 4,2) (21) héren wir hier von
Muhammad nichts.

Dass das Schiff zu dem er geflohen war, ein «beladenes Schiff» (22)
war, ist der Notiz in Jona 1,5 ebenfalls zu entnehmen. Auch die
Erwidhnung des Losens entspricht der biblischen Uberlieferung (Jona
1,7a); denn das «er loste» bedeutet genau genommen: «er loste mit den

152



Seeleuten» (sahama I1I). (23) Das Losen stellt Jona bloss (Jona 1,7b), «er
wurde tberfithrt». (24) Al-Machalli (S. 596) hat die Situation richtig
erfasst, wenn er in seinem Kommentar z. St. die Seeleute nach dem Los-
werfen ausrufen ldsst: «Hier ist ein Diener, der seinem Herrn entlaufen
ist.» (vgl. Jona 1,10). Offenbar empfand man einen Losentscheid als eine
Art Gottesurteil (vgl. Prov 16,33) ; von daher versteht sich auch das Urteil
iiber Jona, «er war tadelnswert», das in dieser Form keinen biblischen
Bezug hat. Jedoch wird Jona dhnlich in bSanh 89a genannt: hak-kobhesch
dt nebhu ato, «ein seinem prophetischen Auftrag Widerstrebender», was
als eine schwere Versiindigung gegen den Willen Gottes angesehen
wurde. Mit Recht schreibt daher al-Machalli (S. 596 z. St.): «Jona war
tadelnswert», weil er gegen das Geheiss seines Herrn gehandelt hat.»

In dem kurzen Satz v. 142a sind die in Jona 1,11-2,1 berichteten
Vorgidnge zusammengefasst und auf das Wesentlich beschriankt. Ein
Widerspruch zum Bibeltext ist nicht feststellbar. Ebenso ist auch v. 143f
eine Art Zusammenfassung, nimlich des Psalms Jona 2,2-10 (vgl. 21,87
und dazu unten). Dass hier von der, als irreal gemeinten, Moglichkeit
gesprochen wird, «in seinem Bauch wire er geblieben bis zum Tag der
Auferweckung», hat seinen Grund in der doppelten Bedeutung des
Wortes «Bauch» (batn), die bereits im biblischen Jonapsalm vorbereitet
ist; denn dort sind «der Bauch des Fisches» (2,2) mit dem «Bauch der
Scheol» (2,3), das «Verschlungenwerden vom Fisch» (2,1) mit dem
«Hinabsteigen in die Unterwelt» (2,7a) sowie das « Gerettetwerden» (2,11)
mit dem «Herausziehen aus der Grube» (2,7b) zwar nicht gerade
miteinander identifiziert, wohl aber zum mindesten in deutliche Parallele
zueinander gesetzt, was eine spitere Identifikation durchaus ermdglichte,
an die dann auch das «in den Finsternissen» (21,87) ankniipft (vgl. Yalqut
zu Jona 4: Errettung aus dem Bauch ist Errettung aus der Scheol). In
diesem Sinne konnte al-Machalli daher v. 144 paraphrasieren: Der Fisch-
bauch «wire sein Grab gewesen bis zum Tage der Auferstehung» (S.
597). (25) Fiir Muhammad liegt auf diesem Vers innerhalb der Perikope
freilich kein besonderer Akzent.

In den folgenden Versen finden wir wieder im grossen und ganzen
Ubereinstimmung zwischen Muhammads Version und dem Bibeltext,
wenngleich die Erzdhlung auch dusserst gestrafft und der Bibeltext auf ein
Minimum von Sétzen reduziert ist. So sind in v. 145a die beiden Sétze aus
Jona 2,11 — sachlich vollig korrekt — in einem zusammengefasst. (26)
Gegen diese opinio communis der muslimischen Tradition und der
modernen Koranexegese hat C. Schedl (S. 74) mit Bezug auf 68,49 einge-
wandt, das bil-ara’ bedeute keineswegs «auf den nackten Strandy,
sondern «in Nacktheit» (abgeleitet von ara), es ginge hier also um eine

153



totale Verwerfung Jonas. Nun ist zuzugeben, dass eine Entscheidung hier
schwierig ist, da das bil-arai nur in 37,145a und 68,49 belegt ist. Die mus-
limischen Kommentatoren aber haben immer nur die einmal als richtig
und einleuchtend empfundene Erkldarung weitergegeben, ohne eine
genaue philologische Analyse des Wortes vorzunehmen. Da unten nun in
der Betrachtung von 68,49 noch einmal auf dieses Problem zuriick-
zukommen sein wird, moge hier zunédchst die Antwort geniigen, dass es
mir unwahrscheinlich scheint, Muhammad habe in v. 145a eine Verwer-
fung Jonas zum Ausdruck bringen wollen («wir haben ihn / hatten ihn in
Nacktheit verworfen»). Diese Deutung passt nicht in den Kontext, der ja
gerade auf die Rettung Jonas hinweist, und zwar bereits vorher in v. 143.
Auch wire bei C. Schedls Interpretation hier der Zusammenhang mit dem
folgenden v. 146 zerstort. Ein Satz von der Verwerfung Jonas wire in
unserer Perikope nur zwischen v. 142 und v. 143 plausibel. Doch ist das
Fundament fiir eine derart erforderliche Textumstellung viel zu diinn, als
dass man sie vornehmen diirfte. Aber auch in diesem Falle bliebe der
Textzusammenhang zerstort, der Ubergang von v. 144 zu v. 146 wire
héchst merkwiirdig. Ich ziehe daher noch immer die traditionnelle — in
obiger Ubersetzung wiedergegebene — Deutung dieser Stelle vor.

Die Terminangabe, dass Jona 3 Tage und 3 Néchte im Fischbauch
weilte (Jona 2,1), ist fiir Muhammad unwichtig, zumal es sich hierbei ohne-
hin nur um Symbolzahlen handelt (vgl. Yalqut zu Jos 2,16: Gott ldsst
Gerechte nicht langer als 3 Tage und 3 Néchte in Not). (27) Al-Machalli
erginzt daher die eine Symbolzahl um weitere vier und meint, dass Jona
entweder 1, 3, 7, 20 oder 40 Tage im Fischbauch bleiben musste, bevor er
gerettet wurde (S. 597). (28)

Eine weitere Zusammenfassung haben wir in v. 147 vor uns; denn das
«wir entsandten ihn» (arsalnahu) schliesst nach koranischem Sprach-
gebrauch sowohl das «Predigen und Warnen» (vgl. Jona 3,2.4) als auch
dessen Ausfithrung (vgl. Jona 3,3f) immer mit ein (vgl. 6,48 ; 33,45/4; 48,8;
35,24/2 und 74,2f). (29) Die in v. 147 genannte Einwohnerzahl entspricht
der aus Jona 4,11 bekannten; die Frage ihrer Richtigkeit ist hier
bedeutungslos.

Mit einer dhnlichen Zusammenfassung haben wir es in v. 148 zu tun.
Wahrend v. 148a das in Jona 3,5-9 Berichtete beinhaltet, also die Busse der
Niniviten und ihre Hinwendung zu Gott (fa-amanu), (30) gibt v. 148b die
Antwort Gottes auf die Bussgesinnung und Umkehr der Niniviten wieder
(Jona 3,11; vgl. bTaan 16a: Wegen der Bussgesinnung wurden sie gerettet.
Eine dhnliche Bekehrung findet sich in Pirge R. Eliezer 43 iiber Pharao
erzahlt.). Allerdings fiigt Muhammad noch einen Vorbehalt an: Die

154



Bekehrung garantiert den Einwohnern Ninives noch kein Leben iiber den
Tod hinaus, also kein «ewiges Leben», wohl aber ist ihnen die Strafe im
Diesseits erspart geblieben (ebenso 10,98), (31) jedenfalls hat Muhammad
den Untergang Ninives — sofern er davon iiberhaupt etwas Genaueres
wusste — nicht in den unmittelbaren Zusammenhang von Siinde und
Bestrafung hineingezogen sehen wollen. (Vgl. dazu auch die Erldute-
rungen unten zu 10,98.)

Ubergangen haben wir bisher die v. 145b-146, die beiden Sitze, die
wir auch als eine Art Zusammenfassung betrachten kénnen, und zwar fiir
Jona 4,1ff.6. Der Abschluss der biblischen Jona-Erzdhlung wird von
Muhammad nicht aufgenommen, zumindest haben Jona 4,7-11 keine
Entsprechung in der vorliegenden Perikope. Auf diesen Teil der Er-
zdhlung kann er verzichten, da die hier verfolgte Absicht eine deutlich
andere als die des Autors des biblischen Jona-Buches ist.

In v. 145b lesen wir zunichst: Jona war krank, (wa-huwa sagim). Und
nach al-Issfahanis Erkldarung (S. 235b) meint sagim : «sowohl physisch als
auch psychisch krank sein». (32) M. E. wird denn auch diese Interpre-
tation durch die an und fiir sich schwer deutbare Stelle 37,89/7 (dariiber-
hinaus ist sagim im Koran nicht belegt), wenn auch nicht gerade unter-
stiitzt, so doch auch keinesfalls unméglich gemacht. (33) Dabei kann der
Zustandssatz in 37,145b durchaus als inhaltlich korrekte Wiedergabe von
Jona 4,1, in Sonderheit des wayyichar lo aufgefasst werden, zumal A. D.
Cohen gerade fiir jenes wayyichar lo die Ubersetzung «Jona verfiel in
tiefste Depression» wahrscheinlich gemacht hat. (34) Von einer De-
pression ist tibrigens auch im Yalqut zu Jona 4 die Rede (vgl. Pirge R.
Eliezer 10 mit Bezug auf Jona 1,5f: Jona ist wegen «Betriibnis der Seele»
eingeschlafen.), ganz abgesehen davon, dass man Verdruss und Zorn als
solche gewiss ebenso als psychische Belastung charakterisieren kann.
Doch soll hier keinem Psychologismus in der Exegese das Wort geredet
werden. «Jona war krank», und zur Linderung seiner Not liess Allah einen
«Kiirbisbaum» (schadschara min yaqtin) (35) liber ihn wachsen (vgl. Jona
4,6f). Dass es ein Kiirbisbaum war, der Jona beschattete, meinte offenbar
schon der Ubersetzer der Septuaginta; denn er iibersetzte gigayon mit
kolokyntha (= Kiirbis), die Vulgata dagegen mit hedera (= Efeu), obwohl
Hieronymus «Kiirbisstaude» fiir richtiger hielt. (36)

Fassen wir die bisherigen Bemerkungen zu 37,139-148 zusammen,
kénnen wir feststellen, dass Muhammads (erste) Version der Jonage-
schichte, was die Einzelheiten anbetrifft, hier durchaus der biblischen
Uberlieferung konform geht, abgesehen natiirlich von den Abweichungen
in v. 142b. 144b. 146b. Hinsichtlich des Gesamtaufrisses und der Konzep-
tion indessen unterscheidet sich diese koranische Version von der

155



biblischen insofern, als Muhammad die Reihenfolge des in Jona 3.4
Berichteten umkehrt: v. 145b-146 entsprechen Jona 4; v. 147-148 ent-
sprechen Jona 3. Diese Umkehrung der Reihenfolge ist freilich nichts
Zufalliges, erst recht nichts Nebensédchliches. Vielmehr offenbart sie die
Absicht, das Ziel, das Muhammad in dieser seiner Verkiindigung hier
verfolgt hat. Im biblischen Buch Jona ist Jona die Zentralgestalt; anhand
seines Ergehens und seines Verhaltens sollen dem Leser Einsichten
vermittelt werden (von denen uns {ibrigens einige auch bei Muhammad
wiederbegegnen, wie im Anschluss an 10,98 noch zu sehen sein wird).
Daher miindet die Geschichte in eine Darstellung von Jonas Schicksal aus
und gipfelt in der an ihn gerichteten Frage 4,10-11. Die Antwort auf diese
Frage freilich hat der Autor dem Leser des Buches iiberlassen. (37)

Bei Muhammad sind es die Niniviten, die im Mittelpunkt stehen. Ihr
Schicksal wird hier vorgefiihrt, anhand dessen den Horern jene entschei-
denden Einsichten vermittelt werden wollen und sollen, ndmlich die, dass
den reumiitigen Siindern, denen, die «gldubig werden», die Strafe (zum
mindesten im Diesseits) erspart bleibt. Ohne hier auf das Thema
gottlicher Vergeltung niher eingehen zu wollen, kénnen wir doch in
diesem Zielsatz die Absicht erkennen, um die es Muhammad hier geht,
und zwar nicht nur in der Jonaperikope, sondern in allen Perikopen des
Zyklus der Prophetenlegenden, deren letzte eben jene iiber Jona ist. Dass
es tatsdchlich um diesen Zielsatz geht, hat Muhammad selber im
Vorspann des Zyklus unmissverstindlich ausgesprochen :

(72/0) Und wir entsandten zu ihnen Warner, (73/1) und nun sieh,
wie das Ende der Gewarnten war (74/2) mit Ausnahme der recht-
schaffenen Diener Allahs.

Das hat er aber auch in den jeweiligen charakteristischen Schlusssdtzen
der Legenden wiederholt und mit Nachdruck bestétigt (v. 80/78-820. 110-
111.121-122.131-132.136-138.148). Danach ist es also ganz eindeutig nicht
der paradigmatische Charakter der «Warner» (v. 72/0), sondern aus-
schliesslich der der «Gewarnten» (mundharun) v. 73/1), d. h. der Horer
der jeweiligen «Warner», auf den es Muhammad hier im Hinblick auf
seine eigenen Horer ankommt.

Um seinen Horern diesen Zielsatz klarmachen zu kdnnen, musste
Muhammad folgerichtig und notwendig die Reihefolge von Jona 3 und 4
umkehren. Aus demselben Grunde konnte er aber auch auf den Schluss
der Jonageschichte verzichten, die eben auf den paradigmatischen
Charakter des «Warners» rekurriert. Doch bevor wir weitere Konse-

156



quenzen aus dem Aufgezeigten ziehen wollen/kdnnen, miissen wir uns
erst noch mit den iibrigen Perikopen befassen.

Deutlich andere Akzente sind in der ndchsten Perikope, in 21,87-88,
gesetzt. Im Grunde begniigt sich Muhammad hier mit knappen Reminis-
zenzen, bei denen unverkennbar die Bekanntschaft der Perikope, die wir
eben besprochen haben, vorausgesetzt ist; ja man mochte meinen, hier
wird expressis verbis an sie angekniipft.

Eingebettet ist diese Perikope wiederum in einen Zyklus von —
diesmal allerdings — neun Prophetenlegenden (21,48/9-90), (38) in der
von Jona nach Mose und Aaron (v. 48/9-50/1), Abraham (v. 51/2-73), Lot
(v. 74-75), Noah (v. 76-77), David und Salomo (v. 78-82), Ijob (v. 83-84),
Ismael, Idris und Dhu I-Kifl (v. 85-86) und von Zacharias (v. 89-90) erzahlt
wird. Die beiden Verse iiber Jona lauten:

(87) Und (gedenke des) Dhu n-Nun. Als er zornig fortlief, dachte
er, dass wir keine Macht iiber ihn hitten. Da rief er in den Finster-
nissen : «Es gibt keinen Gott ausser Dir! Preis Dir! Siehe, ich war
ein Siinder.» (88) Da erhorten wir ihn und erretteten ihn aus der
Triibsal; und ebenso erretten wir die Glaubigen.

Wie gesagt, hier haben wir es eher mit einer Andeutung der Jonage-
schichte als mit einer Zusammenfassung, geschweige denn einer Nach-
erzdhlung zu tun. Der Name Jonas wird nicht einmal genannt; Zweifel
an der Identitét sind dennoch unndétig. Er heisst hier einfach: «Der mit
dem Fisch» (Dhu n-Nun). Dabei wird sogar noch das araméische
Fremdwort nun (= Fisch) statt des arabischen chut (37,142) gebraucht.
Freilich lassen sich daraus, wie aber auch aus der Tatsache, dass die in
37,139 bezeugte Form des Namens, Yunus, entweder aus dem Christlich-
Aramiischen oder dem Athiopischen stammt, keine sicheren Schliisse auf
mogliche Urspriinge dieser Version der Jonageschichte ziehen, (39) und
solchen Versuchen gegeniiber ist mindestens Skepsis angebracht. Inter-
essanterweise ist in der letzten der vier Jonaperikopen des Korans das Dhu
n-Nun iibrigens zu Ssachibu I-Chut (68,48) arabisiert! (40)

Im Unterschied zur vorausgehenden Jonaperikope nimmt die vor-
liegende ausschliesslich auf Jona selber Bezug, und dabei wiederum nur
auf das, was liber ihn in den ersten beiden Kapiteln des Jonabuches erzéhlt
ist. Doch damit nicht genug; denn auch aus diesen beiden Kapiteln
werden nur einige Aspekte hervorgehoben.

Zunichst héren wir, wie in 37,139, von Jonas Flucht, hier allerdings
durch die Bemerkung erweitert, dass er «zornig» floh, gewiss eine Aus-
schmiickung zu Jona 1,2. (41) Diesmal erfahren wir auch etwas iiber die

157



Motive der Flucht: Danach war Jona der Meinung, er konne sich durch
Flucht dem Machtbereich und damit dem unmittelbaren gottlichen
Zugriff entziehen; (42) ein Motiv, dass ebenfalls in Mekh. zu Ex 12,1 zur
Deutung der Flucht Jonas herangezogen wird: Jona will dorthin fliehen,
wo sich die Schechina nicht offenbart ; denn die Schechina offenbart sich
nur in Israel, wie 21,87 ein Nachhall von Jona 1,3.10!

Dass sich Jona mit dieser Annahme freilich selbst betrogen hat, gesteht
er nicht nur durch sein Bekenntnis zu dem einen, einzigen, universalen
Gott (vgl. Jona 1,9), sondern erfahrt es auch am eigenen Leibe (vgl. Jona
1,4ff; 2,1ff). Wahrend davon in 37,141ff ausdriicklich gesprochen wird,
setzt Muhammad hier gewiss die Kenntnis dieses Sachverhalts voraus,

immerhin kniipft er ja mit dem «in den Finsternissen» expressis verbis an
37,143-144 an.

So gilt auch im Hinblick auf v. 87, dass Muhammad im grossen und
ganzen ein getreues Abbild der biblischen Erzdhlung zeichnet, und zwar
nicht nur in der Erwdhnung der Flucht Jonas und seines Motivs, sondern
auch hinsichtlich der Konsequenzen. Allerdings macht er dabei aus zwei
urspriinglich getrennten eine Szene. Beides, das Bekenntnis zu dem einen
Gott (vgl. Jona 1,9) als auch das Gestidndnis, «ein Siinder (43) zu sein»
(vgl. Jona 2,4f), lasst Muhammad Jona «in den Finsternissen» ablegen
(v. 87b; vgl. 6,63). Dabei gilt es zu beachten, dass das Wort «Finsternisse »
(zulumat) im Koran ganz verschiedene Bedeutungen haben kann, und
zuweilen nicht eindeutig zu definieren ist, welche Art «Finsternis», ob das
«Fehlen von Licht», das «im Heidentum leben», das «im Unglauben
verharren» oder aber das «in der ewigen Finsternis (= der Holle)
verweilen» gemeint ist. (44) Oftmals aber soll wohl auch gar nicht exakt
zwischen den einzelnen Bedeutungen im Blick auf eine Aussage unter-
schieden werden konnen, weil sonst die Aussagekraft eines Verses
empfindlich Schaden nehmen wiirde. So zumindest scheint es mir in
diesem Falle hier zu sein: Wie in 37,143 (s.0.) der «Fischbauch» den
gegenwirtigen Aufenthaltsort Jonas meint und zugleich auch auf die
Scheol anspielt, so ist mit dem «in den Finsternissen» Jonas aktuelle
Notlage beschrieben und gleichzeitig der Ort angedeutet, an dem er
«ewig» verweilen wird, wenn Allah ihn nicht daraus errettet. Diese
Doppeldeutigkeit hat auch in Pirge R. Eliezer ihren Niederschlag ge-
funden; denn dort heisst es, Jona habe bereits das Gehinnom gesehen,
dessen Eingang sich nach bEruv 19a ja im Meere befindet. Prignanter
indessen ist diese Doppeldeutigkeit des Begriffes «Finsternis» in Qoh 11,8
ausgedriickt und bestitigt: das hier erwdhnte yeme ha-choschikh um-
greift sowohl die yeme ha-raah (Qoh 12,1), also die «bdsen Tage» vor
dem Tode, als auch die Zeit nach dem Tode. (45)

158



Insofern hat das Gebet des Jona auch doppeltes Gewicht: ist es doch
nach v. 88a nicht nur Grund der aktuellen Errettung «aus der Triibsal»
(vgl. 37,76/4.115), (46) sondern weist zugleich auf die Moglichkeit end-
zeitlicher Rettung hin, die hier — paradigmatisch — an Jona angedeutet
werden soll. Jonas Gebet und anschliessende Rettung sind also nicht nur
Beweise wunderbarer Gebetserhorung (vgl. etwa die Beispiele bei Ori-
genes, de orat. 1, 14,4 und 1, 16,4), sondern ein Ausdruck dessen, dass das
Bussgebet des Siinders selbst vom Tode erretten kann, wie es in bRoschH
16b heisst: Gebetsschrei rettet vom Tode (vgl. MTaan II, 4; 3. Makk
6,8ff).

Genau darum geht es m. E. hier: So wie Jona errettet worden ist, so
werden die Siinder, wenn sie nur reumiitig Busse tun und sich bekehren,
gerettet werden (v. 88). (47) M.a.W. trégt in dieser Perikope folglich Jona
dieselbe paradigmatische Bedeutung wie die Niniviten in 37,139-148. Aus
diesem Grunde konnte sich Muhammad eine lange- Jonageschichte
ersparen ; hier geniigte ein Beschridnkung auf das Wesentlichste.

In dieser Beschrinkung aber fiigt sich die Jonaperikope exakt in den
Zyklus der Prophetenlegenden ein, in dem sie im Koran eingebettet
vorliegt. Diesmal haben nicht die «Gewarnten», sondern die « Warner»
paradigmatischen Charakter (21,73), was jede der Legenden bestatigt (v.
48/9-50/1.51/211£.71.73.74££.76-77.83-84.85-86.89-90). So kdnnen wir also
feststellen, dass diese Perikope hier um ein weiteres Mal anschaulich und
einleuchtend zeigt, wie die Darstellung der Jonageschichte durch Muham-
mad zum einen von der Absicht, um deretwillen sie erzdhlt wird, zum
anderen aber vom textlichen Rahmen, in den sie eingebettet ist, abhéingt.
Sehen wir nun aber weiter; wie steht es mit der dritten Jonaperikope ?

Strenggenommen konnen wir in 10,96-98 nicht von einer Jonaperikope
sprechen, denn um die Geschichte Jonas geht es hier eigentlich gar nicht.
Jona bzw. das «Volk des Jona» werden hier nicht wie in den beiden
vorausgehenden Fillen im Zusammenhang eines Prophetenlegenden-
zyklus, sondern eher nur en passant erwahnt. Interessant und aufschluss-
reich ist indessen auch in 10,96-98, wie, d.h. in welchem Kontext und zu
welchem Zweck sie hier erwéhnt werden. Der Text ist grammatisch nicht
ganz einfach; doch unter Zugrundelegung des einleuchtenden Korrek-
turvorschlages, den as-Suyuti (S. 288) (48) unterbreitet hat, konnen wir
folgendermassen iibersetzen :

(96) Siehe, diejenigen, gegen die das Wort deines Herrn gefallen
ist, werden nicht glauben, (97) selbst wenn alle Zeichen zu ihnen
kdmen, bis sie die schmerzliche Strafe spiiren werden. (49)
(98) Warum (50) hat es keine (weitere) Stadt gegeben, die glaubig

159



wurde und der ihr Glaube geniitzt hat, ausser dem Volk des Jona?
Als sie (= das Volk des Jona) glaubig wurden, ersparten wir ithnen
die schandbare Strafe im irdischen Leben und liessen sie ihr Leben
geniessen bis zu ithrem Tode.

Hier ist die Jonageschichte auf ihren «zeichenhaften Charakter»
zusammengedriangt. In ihrem Wortlaut setzt sie wohl die Perikope 37,139-
148 voraus, v. 98 kniipft verbaliter sogar an 37,148 an, liefert zugleich aber
auch eine bedeutsame und interessante Ergidnzung. (51)

In diesen drei Versen haben wir nun Muhammads Version vom
«Zeichen des Jona» vor uns. Ohne an dieser Stelle zugleich auch in eine
Erorterung der entsprechenden neutestamentlichen Perikopen vom «Zei-
chen des Jona» eintreten zu wollen, (52) sei zumindest der Hinweis auf
drei Verse daraus, und zwar auf Mat 12,41 und Lk 11,30 und 32, nicht
unterlassen, weil in diesen drei Versen angedeutet ist, wie auch Muham-
mad sein «Zeichen des Jona» verstanden wissen wollte : (53) Fiir Jesus wie
fiir Muhammad ist das «Zeichen» kein Zeichen im Sinne eines zu
zeigenden Beglaubigungswunders. (54) Beide sehen das «Zeichen» zum
einen in/mit Jona selbst, das meint: in/mit seiner Verkiindigung (Mt
12,41; Lk 11,30), zum anderen im Verhalten der Einwohner Ninives als
Reaktion auf diese Verkiindigung gegeben (Mt 12,41 ; Lk 11,32). Wihrend
nach der neutestamentlichen Uberlieferung sodann die Forderung nach
einem Zeichen Jesus zu diesem «Zeichen des Jona» provoziert hatte, (55)
sind es bei Muhammad sowohl die eigene Skepsis bzw. Zweifel {iber die
von ihm verkiindete Botschaft (10,94), (56) als auch die Erfahrungen, die
er mit seiner Verkiindigung gemacht hatte (10,95), die seine Version vom
«Zeichen des Jona» veranlasst haben. Schliesslich verzichtet Muhammad
aber dabei auf etwas im Neuen Testament sehr Wesentliches, nimlich auf
eine typologische Ausnutzung Jonas im Sinne eines typos tou meliontos
(Rom 5,14), auf die es Jesus doch so entscheidend ankommt (Mt 12,41
Ende; Lk 11,30.32 Ende).

Dieser knappe Vergleich moge hier geniigen, kann doch die Besonder-
heit der koranischen Perikope schwerlich aus einer blossen Gegeniiber-
stellung zu entsprechenden neutestamentlichen Aussagen gewonnen
werden. Doch schien mir der Hinweis auf diese phdnomenologischen Ver-
gleichspunkte wichtig zu sein.

Wenn es um das Besondere der vorliegenden koranischen Perikope
geht, (57), um die Frage nach Sinn und Bestimmung des Riickgriffs auf die
Jonageschichte an dieser Stelle, muss die Uberlegung mit v. 96 beginnen,
jenem Vers, der auf den ersten Blick an vollendete Priddestination zu

160



erinnern scheint. Der weitere Kontext bringt jedoch sogleich eine ge-
wichtige Korrektur an, und zwar in v. 99, der unbedingt mit v. 96 zusam-
mengenommen werden muss. Nach Zamakhscharis Erlduterung besagt v.
99 nidmlich: «Wenn er (sc. Allah) gewollt hatte, hatte er sie (sc. die
Menschen insgesamt) zum Glauben gezwungen. Aber das hat er eben
nicht getan, sondern den Glauben auf die Grundlage freier Wahl
gestellt.» (58) Das heisst: Das ausgesprochene Wort Gottes ist eine Sache
(v. 96a), die Annahme dieses Wortes, die Antwort darauf, eben eine
andere (v. 96b-97). Bei genauem Hinsehen verbirgt sich hinter diesem Satz
Zamakhscharis jene Dialektik, die sowohl Muhammad als auch dem
Autor des biblischen Buches Jona vertraut ist, eine Dialektik, die sich um
die beiden Stichworte «Gnade und Busse» bewegt. E. Bickerman hat sie
treffend mit den Komplementidrbegriffen fata denunciativa und fata
conditionalia umschrieben, das meint, dass die Verwirklichung des
Gotteswortes nicht zwangsldufig mit seiner Verkiindigung unmittelbar
eintrifft (das ware das fatum denunciativum), sondern Raum fiir eine
Antwort der Angesprochenen lésst. (59) In diesem Sinne ist die Ver-
kiindigung des Gotteswortes ein fatum conditionale, insofern als dessen
Verwirklichung ausbleiben, ja sogar ins Gegenteil gekehrt werden kann,
wenn die Angesprochenen umkehren, Busse tun (28,67; Jer 18,8; vgl.
auch bRoschH 17b: Busse bewirkt Zuriicknahme des Gerichtsurteils;
bPes 119a: Gottes Hand ist immer geotffnet, die Bussfertigen aufzu-
nehmen; Yalgut zu Jes 55,8, §345: ein Reumiitiger findet des Ewigen
Erbarmen). Ganz offensichtlich teilt Muhammad diese Ansicht. Das
beweisen nicht nur die bereits behandelten Jonaperikopen, sondern vor
allem die Frage in v. 98, die ja sinnlos wire, wenn Muhammad nicht davon
ausginge, dass das Wort Gottes ein fatum conditionale ist. Und das
Erstaunliche an unserer Perikope ist, dass Muhammad an dieser Ansicht
selbst dann noch festhilt, wenn seine Erfahrungen ihn das genaue
Gegenteil zu lehren scheinen, wie aus v. 97 und 101 hervorgeht: «Bei
einem ungldaubigen Volk niitzen weder Zeichen noch Warner.»

Was aber meint hier nun «Zeichen»? Im Anschluss an R. Bell hat W.
M. Watt (S. 122) deutlich gemacht, dass hinsichtlich des koranisches
Begriffs «Zeichen» vier Bedeutungen zu unterscheiden sind: «(1) natural
phenomena which are signs of God’s power and bounty; (2) events or
objects associated with the work of a messenger of God and tending to
confirm the truth of the message; (3) signs which are recited by a
messenger; (4) signs which are part of the Qur.an or of the Book.» Unter
Briicksichtigung der dazu jeweils gegebenen Begriffsbestimmung (S. 122-
127) sowie des Kontextes zu v. 97, besonders der vv. 99-103, ist « Zeichen»
hier zunéchst in die erste Gruppe, unter die Zeichen, die zum Glaubig-

161



werden bewegen sollen (vgl. 10,2-10), einzuordnen, was V. M. Watt auch
getan hat (S. 123). Von den Ungldubigen indessen werden diese Zeichen
nicht als solche (an)erkannt, was nach Muhammads Meinung schon Mose
erfahren musste (vgl. 7,132/29.146/4-1477/5), bzw. sie werden von ihnen
erst dann (an)erkannt, wenn sie die «Zeichen», zu denen auch Holle und
Hollenqualen gehoren, spiiren werden (v. 97b). Dann freilich niitzt das
Glaubigwerden nichts mehr (vgl. 32,29; 30,56-57; 6,27-29; so auch Midr.
Prov zu Prov 6,6; Yalqut zu Jer 17,10, § 297: «Es gibt keine Busse, es sei
denn, sie geschieht bis zum Tage des Todes.»). Von dieser Tatsache,
sowie von der o.e. Skepsis Muhammads gegeniiber seiner Sendung und
den mit ihr gemachten Erfahrungen her (v. 94-95), versteht sich nun die
Frage am Anfang von v. 98, die keineswegs eine rein rhetorische Frage ist,
sondern in Frageform auf ein weiteres «Zeichen» aufmerksam macht,
dessen «zeichenhafter Charakter» in v. 98b erldutert wird. Dieses
«Zeichen» nun — und des Zusammenhanges wegen dann auch das von v.
97 — gehort eindeutig in die dritte Gruppe nach Watts Klassifizierung (S.
126), zu den «Zeichen», die zitiert werden, um den Glauben der bereits
Gldaubigen zu stirken und die Richtigkeit der Botschaft Muhammads
gegeniiber denjenigen, die ihr ablehnend gegeniiberstehen, zu bestitigen
(Belege bei W. M. Watt, S. 126). In diesem Sinne hat unsere Perikope eine
— ungleich ausfiihrlichere — Entsprechung in der aus unmittelbarer zeit-
licher Ndhe stammenden Sura 28,43-70, ja v. 98 und 101-103 klingen
geradezu wie eine Replik auf 28,46ff.51-53.57-59.67.

Ko6nnen die bisherigen Uberlegungen zu 10,96-98, die zweifellos noch
erweiterungs- und vertiefungsbediirftig sind — indessen wiirde eine
erschopfende Analyse aller hier involvierten Probleme eine eigene Arbeit
erfordern —, hinreichende Wahrscheinlichkeit fiir sich beanspruchen,
folgt daraus, dass diese Perikope doppelte Paradigmatik besitzt : Zunéchst
ist das Paradigmatische auf den Propheten, auf Muhammad selber und
seine Sendung bezogen; und in diesem Bezug liegt etwas fiir ihn
Trostliches: Zwischen seiner Verkiindigung und ihrer Wirkung, dem
Eintreffen des Verkiindeten, stehen sowohl ein uniiberhérbares Deo
volente als auch die Willensentscheidung der Horer, die Muhammad von
der Last des Erfolgszwanges befreien (v. 96.100). Ihm soll es geniigen, in
Treue seine Mission zu erfiillen (v. 95) ; tiber deren Erfolg oder Misserfolg
entscheiden zum einen Gott selber, zum anderen die Horer (v. 99-100), die
freilich spiiren werden, wofiir sie sich entschieden haben. So war es
ndmlich mit dem vorbildhaften «Volk des Jona», gegen das das Wort
gefallen war (vgl. Jona 1,2). Weil es aber gldubig wurde, durfte es
weiterleben (v. 98; ebenso Jona 3,5 und dazu Maimonides, Hil. Taanit

162



IV,2). «Wort Gottes» bedeutet hier natiirlich ganz klar ein fatum
conditionale!

So stehen sich Jona und Muhammad als Propheten einander gegen-
liber; beide sind von derselben Sorge belastet, doch beiden gilt derselbe
Trost, ndmlich vom «Erfolgszwang» befreit zu sein (vgl. dazu auch unten
die Bemerkungen zu 68,48-50).

Aber auch im Blick auf die (méglichen) Horer Muhammads enthilt
diese Perikope etwas Paradigmatisches, ndmlich den Hinweis auf die
gliickliche Wendung des Geschickes des «Volkes des Jona», etwas, was
bereits in den zuvor behandelten Jonaperikopen ausgefiihrt war. Nur ist
hier der aus 37,148 schon bekannte «eschatologische Vorbehalt» durch
eine Erginzung ndher prizisiert; denn in v. 98 Ende ist ausdriicklich
davon die Rede, dass den Einwohnern Ninives die «Strafe im irdischen
Leben erspart geblieben ist». (60) Aus diesem Grunde meinte ich iibrigens
das ila chinin wie hier in 10,98 auch in 37,148 (s.0.) mit «bis zu ihrem
Tode» libersetzen zu konnen (in diesem Sinne ist das ila chinin m.E. auch
in 2,36/4; 7,24/3; 16,80/2; 21,111 und 36,45/4 gebraucht), (61) wobei in
dem ila chinin keineswegs an die Zeitspanne zwischen der Begnadigung
(Jona 3,10) und der Zerstérung Ninives, die ja nach 10,102 dann ein vor-
weggenommenes Jiingstes Gericht gewesen wire, gedacht ist, wie liber-
haupt die Frage nach der Zerstdrung Ninives trotz der Begnadigung, eine
Frage, die sich Hieronymus zu beantworten bemiihte, (62) fiir Muham-
mad eben gar keine Frage gewesen war. Dass er aber einen «eschatolo-
gischen Vorbehalt» hier anmeldet, entspricht nur konsequent seiner
Uberzeugung, nach der vom Jiingsten Gericht keiner, auch nicht ein
reumiitiger Stinder, im vorhinein schon ausgenommen ist. (63) Doch
haben sie als erste die Chance, der (ewigen) Hollenpein zu entgehen,
wodurch sie eine gewisse Vorzugsstellung einnehmen (10,102-103; vgl.
bBer 34b: «auf dem Platz, auf dem die reumiitigen Siinder (bauale
teschubhah) stehen, stehen nicht einmal die vollkommenen Gerechten
(tsaddigim gemurim).»). (64) In diesem Sinne mochte Muhammad das
«Volk des Jona» seinen Horern als nachahmenswertes Vorbild hinstellen,
wie er sich selbst durch dieses «Zeichen» in seiner (offenbaren) aktuellen
Erfolglosigkeit getrostet und zugleich gemahnt sieht, in seiner Verkiin-
digung nicht nachzulassen. Damit aber sind wir bereits beim Thema der
letzten der vier Jonaperikopen angekommen, ndmlich 68,48-50.

Eingefiigt ist diese Perikope in einen der édltesten Texte des Korans
(s.0.), eine Sura, in der die Legitimation Muhammads als Propheten auf
dem Spiel steht. Die uns hier interessierenden Verse lauten:

(48) Darum warte auf das Urteil deines Herrn, und sei nicht wie der

163



Mann des Fisches, als er rief; war er doch voll Kummer und Zorn.
(49) Wire ihm nicht Gnade von seinem Herrn zuteil geworden,
wire er in der Tat in Nacktheit verworfen; (65) war er doch
tadelnswert. (66) (50) Aber es erwihlte ihn sein Herr und machte
ithn zu einem der Rechtschaffenen.

Da sich hier manches wiederholt, was bereits erortert worden ist,
koénnen wir uns recht kurz fassen; zudem hat jiingst erst C. Schedl in
seiner Analyse der Sura 68 (S. 55-75) auch zu unserer Perikope schon sehr
Wesentliches gesagt.

Inhaltlich zeigen die Verse, trotz aller Knappheit, in wesentlichen
Punkten wiederum Ubereinstimmung mit dem sonst von Jona im Koran
Erzihlten, also schon Bekannten. Der Name Jonas wird nicht genannt, er
heisst wie in 21,87 der «Mann des Fisches», nur dass hier das araméische
Fremdwort nun («Fisch») durch das arabische al-chut ersetzt ist. Dass es
also um Jona geht, steht ausser Zweifel. Der Zeitsatz in v. 48 nimmt die
Aussage von 21,87 wieder auf, ja setzt sie voraus; denn die néhere
Bestimmung des «Rufens» fehlt hier. Doch hat auch ein absolut gebrauch-
tes «er rief» (nada) im Koran keineswegs die Bedeutung «um Hilfe
schreien», sondern meint hier wiederum wie auch andernorts im Koran
zunichst ein Rufen im Sinne von « Verkiindigen» (67) bzw. dann auch, was
hier zugleich relevant ist, im Sinne von «zum Glauben rufen». (68) So
gesehen sind in dem kurzen Satz sowohl die Tatsache, dass der in
Bedringnis geratene Jona ein Bekenntnis zu Allah ablegt, als auch die
Tatsache, dass er den Einwohnern Ninives predigte, zusammengefasst
(vgl. 21,87; 37,143.145a.147 sowie Jona 2,11; 3,2.4). Auch die Zustands-
aussage von v. 48 Ende ist wiederum eine Art Zusammenfassung; denn
das hier — im Unterschied zu 37,145b — gebrauchte Wort makzum ist
zum einen gleichbedeutend mit kazim (12,84; 16,58/60; 43,17/6), und
meint zum anderen : mamlu‘ghamm («voll Kummer»). (69) Folglich steht
die Zustandsaussage hier als Synkopie von 37,145b (Jona 4,1{f.6) und 21,87
(Jona 1,3.10).

V. 49 scheint auf den ersten Blick — wie oben bereits notiert — den an
einen kausalen Zusammenhang erinnernden Aussagen von 37,143f und
21,87b-88a zu widersprechen. Indessen darf man annehmen, dass ein
solcher Widerspruch genausowenig besteht wie ein Kausalnexus, der Gott
in seinem Wirken bindet oder gar von menschlicher (Vor-) Leistung
abhingig macht. Solche Vermutung wére mit Muhammads Vorstellungen
von der Freiheit gottlichen Wirkens in der Geschichte der Menschen
unvereinbar, so dass man ein do-ut-des-Denken auch im Hinblick auf
37,143f und 21,87b-88a auszuschliessen hat. Im letzten bleibt Allahs

164



Finsatz fiir Jona immer ein Akt freier Gnade, freier gottlicher Willens-
entscheidung. (70) Das wiederum deckt sich mit dem biblischen Befund
(vgl. Jona 1,11-2,1.11). Dass es wirklich eine freie Willensentscheidung
war, wird durch den Nachsatz von v. 49 (vgl. 37,142b) nur noch
unterstrichen. Wenn nun die Akzente in der vorliegenden Perikope
anders als in 37,143f und 21,87b-88a gesetzt sind, so hat das seinen Grund
in der Abzweckung dieser Sitze, auf die gleich noch einzugehen sein wird.

Notig ist zuvor ein Wort zur Ubersetzung ; denn in v. 49a habe ich das
aus 37,145 bekannte bil-ara i nicht wie dort mit «auf den nackten Strand »,
sondern mit «in Nacktheit» wiedergegeben. Ebenso habe ich aus dem «wir
warfen ihn» hier ein «verwerfen» gemacht, was lexikographisch durchaus
gerechtfertigt ist. Mit dieser Ubersetzung bin ich dem Vorschlag C.
Schedls (S. 74) gefolgt; denn im Unterschied zu 37,145 scheint hier m.E.
tatsidchlich der Gedanke an eine mogliche Verwerfung Jonas enthalten zu
sein, so dass wir im Vergleich von 68,49 mit 37,145 vielleicht mit dem
Vorhandensein eines Spiels mit Wortbedeutungen rechnen diirfen.
Immerhin wird man die Vorstellung, dass Jona hitte verworfen werden
kdnnen, nicht von vornherein ausklammern diirfen; zumindest hat m.E.
al-Machalli (S. 755) wohl etwas Ahnliches andeuten wollen, wenn er zu
madhmum («tadelnswert») erklidrt: « Aber Gott erbarmte sich iiber ihn
(sc. Jona) und er wurde nicht tadelnswert (ghairu madhmum) ans Land
geworfen.» Mehr als eine Hypothese kann obige Ubersetzung dennoch
nicht sein, auch wenn sie vom Lexikographischen her durchaus legitimiert
werden kann. (71)

V. 50 schliesslich resiimiert auf knappstem Raum den zweiten Teil der
Jonageschichte, freilich nur, soweit sie Jona selber betrifft. Dabei darf die
Erwihlung keinesfalls als Ausdruck einer besonderen Bevorzugung Jonas
missdeutet werden, Erwéhlung heisst ganz klar: Erwédhlung zum Dienst,
Beauftragung. (72) Und wie das Gesandtwerden Jonas nach 37,147 die
Erfiillung der Sendung einschliesst, so auch hier die Beauftragung die
Ausiibung des Dienstes. In diesem Sinne machte ihn Allah zu «einem der
Rechtschaffenen» (ssalich), d.h. zu einem, der die «guten Werke»
(ssalichat), zu denen er beauftragt ist, bringt. Wenn es aber heisst, dass
Allah Jona zu diesem «Rechtschaffenen» machte, dann besagt das nichts
anderes, als dass es eben Allah ist, der den Menschen die Moglichkeit und
die Gelegenheit bietet, ein «Rechtschaffener» zu sein bzw. zu werden, d.h.
sich als « Erwihlter» zu bewahren (vgl. dazu auch Origenes, contra Celsum
VIL,S7 und Midr. Tehillim zu Ps 26,9). Wenn also Jona hier als
«Rechtschaffener» bezeichnet wird, will das zugleich auch fiir Muham-
mad Trost (und Mahnung) sein. Sind doch die «Rechtschaffenen»

165



(ssalichun) solche, die mancherorts im Koran sogar «als eine auserwihlte
Gruppe der Seligen im Jenseits aufgefiihrt» werden (R. Paret, S. 31 (zu
2,130) mit Belegen). Wie der widerborstige Jona letztendlich zu den
«Seligen im Jenseits» gehort, so wird dereinst auch Muhammad des para-
diesischen Lohnes teilhaftig werden, wenn er nur treu seine Mission
erfiillt, auch wenn ihn gelegentliche Skepsis und Zweifel plagen.

Hinsichtlich der Rehabilitierung Jonas weiss sich Muhammad mit der
biblischen Uberlieferung einig; denn auch dort war es ein Zeichen der
Gnade und Langmut Gottes (Jona 4,2b), dass er Jona die Chance gegeben
hat, seine «tadelnswerte Handlungsweise» zu korrigieren. Allerdings will
dabei bedacht sein, dass der Autor des biblischen Buches Jona an dieser
Stelle ein anderes Ziel verfolgt, ohne das es indessen Muhammads
Auffassung zuwiderliefe. (73)

Wenn wir nun die Frage nach Sinn und Zweck dieser Version der
Jonageschichte beantworten wollen, miissen wir noch einmal zu v. 96
zuriickgehen. Hier ist Muhammad der Angesprochene : Er soll das Urteil
seines Herrn abwarten. Verstdndlich wird dieser Satz vom vorausge-
henden Text her. Dort ist u.a. davon die Rede, dass man Muhammad
seiner Botschaft wegen fiir «besessen» hielt (v. 2ff,51; vgl. 34,8; 44,13/2;
52,29-30; 81,22 sowie Hos 9,7 und Apg 26,24) und seine Botschaft als
«Liige» charakterisierte (v. 44ff). Angesichts dieser Situation sah sich
Muhammad so ziemlich am Ende seiner Moglichkeiten und versucht, wie
Jona vor seiner Aufgabe zu fliehen. Von seinen Horern gedrangt, fiihlte er
sich gezwungen, einen Legitimationsnachweis zu erbringen. An dieser
Stelle tritt nun Allah fiir seinen Gesandten ein, wie vv. 17-33.34-43 und
unsere Jonaperikope belegen. Doch wiirde es zu weit fithren, auch die
zuerst genannten beiden Passagen zu analysieren; beschrinken wir uns
auf die Jonaperikope. Wihrend vv. 17-33 und 34-43 die Hérer Muham-
mads durch das Aufzeigen der Konsequenzen ihres Verhaltens vor dem
Hintergrund der eschatologischen Aussichten, die sie haben werden, zu
liberzeugen bemiiht sind, ist in der Jonaperikope Muhammad allein der
Angesprochene. Dabei soll ihm das Verhalten Jonas zugleich Warnung
und Mahnung wie auch Trost sein: (74) Warnung — nicht wie Jona vor
der Aufgabe fliechen und sich dadurch in eine dusserst missliche Lage
bringen (vgl. v. 48b-49); Mahnung — denn Allah entlisst seinen Gesand-
ten nicht, bevor er seine Aufgabe erfiillt hat (vgl. v. 50a); Trost — Allah
ldsst seinen Gesandten nicht im Stich. Selbst wenn er gegenwirtig verlacht
wird, wird doch die Zukunft erst erweisen, ob das Lachen der Gegner des
Propheten nicht gar zu verfriiht war (vgl. v. 50b). Darum soll Muhammad
geduldig warten (fa-ssbir) auf den gottlichen Urteilsspruch. Gegenwirtiges
Gliick ist nicht das letzte und wahre Gliick; selbst die Niniviten

166



iberlebten nur «bis zu ihrem Tode», das Jiingste Gericht indessen
blieb/bleibt auch ihnen nicht erspart (37,148 ; 10,98).

Triager der paradigmatischen Bedeutung dieser Perikope ist hier also
durchweg Jona (wie in 21,87-88), bezogen auf Muhammad und seine
Sendung als «Gesandter Allahs». Diese klare Abzweckung erlaubte es
wiederum Muhammad, die Jonageschichte hier um eine weiteres Mal auf
das im Blick auf die Bezugsperson Wesentliche zu reduzieren. Damit
finden wir auch in dieser letzten der vier koranischen Jonaperikopen
bestitigt, dass die Darstellung der Jonageschichte ganz eindeutig nur vom
Kontext einerseits und von der Abzweckung andererseits abhingt. (75)
Jeder Versuch aber, eine Harmonisierung aller Perikopen in einer
synoptischen Exegese zu erzielen, wiirde die jeweiligen Besonderheiten
und ihre Konturen nur verwischen.

Fassen wir zusammen. In vierfacher Gestalt ist uns die Jonageschichte
im Koran begegnet. Einmal konzentrierte sich die Darstellung auf die
Einwohner Ninives als die Tridger der paradigmatischen Bedeutung, ein
andermal wieder auf Jona. Einmal waren es die Horer Muhammads, denen
das Beispiel Jonas und des «Volkes des Jona» vorgehalten worden ist, ein
andermal wieder war es der Prophet selber, dem das Vorbild galt. Immer
aber zeigte sich, dass die jeweiligen Darstellungen sowohl vom Kontext, in
den sie eingebettet sind, als auch von der Absicht, um deretwillen sie
gerade an der jeweiligen Stelle erzéhlt werden, abhidngen, auch wenn im
Blick auf manche Einzelaussage recht genaue parallele Texte mit gleichen
Aussagen aus der jiidisch-christlichen Uberlieferung beigebracht werden
konnen. Gewiss hat Muhammad durch verschiedene Informanten
(Quellen), angefangen von der hebriischen Bibel, der er im Falle des Jona
erstaunlich treu gegeniibersteht, Anregungen fiir seine Wiedergabe
erhalten; (76) doch geniigt deren Aufweis m.E. nicht, um die These
absolut schliissig zu begriinden, dass diese oder jene Version dieses oder
jenes Ursprungs ist (s.0. Anm. 4). Vielmehr sind sie je fiir sich Beleg dafiir,
wie der Prophet es verstanden hat, «aus den geistigen Anregungen seiner
Umwelt eine Anzahl von Elementen der verschiedensten Art zu einer in
ihrer Zusammenfassung originellen... Synthese» zu vereinigen, um den
eingangs zitierten Satz Joh. Fiicks wieder aufzunehmen.

Fragen wir zum Schluss, was Muhammad diesen Umgang mit der (den)
Tradition(en) erlaubte, so war es ohne Zweifel sein Verstindnis eben
jener Tradition(en), in die er sich gestellt sah. (77) Danach hat er
bekanntlich niemals die Absicht gehegt, eine neue Offenbarung zu
bringen, sondern nur in «deutlicher arabischer Sprache» seinem Volk,
den Arabern, das zu verkiinden, was zuvor schon den anderen, vorab den

167



Juden und Christen, geoffenbart worden ist (vgl. 61,6; 33,40; 46,12/1
u.0). (78) So zitiert er freimiitig aus jenen Traditionen, um durch das
Aufzeigen der «Gleichartigkeiten der Vorgegebenheiten» die Glaub-
wiirdigkeit seiner Sendung und seiner Botschaft nachdriicklich zu doku-
mentieren. (79) Weil er sich in diese Tradition(en) gestellt sah und sie nur
fortfiihren wollte, ohne sie qualitativ zu verindern oder gar zu iiberbieten
und damit die vorigen zu neutralisieren, konnte er auf jegliche typolo-
gische Ausnutzung, jegliche Typologie im Sinne eines Aufweises eines
typos tou mellontos (R6m 5,14) verzichten, wie gerade die Rezeption der
Jonageschichte anschaulich unter Beweis stellt, jene Geschichte, die doch
die Viter der Kirche unter Aufnahme von Mt 12,38-42; 16,1-4; Lk 11,29-
32 nur allzu gerne eben im Sinne jener Typologie ausgelegt haben (vgl.
etwa Justin, Dial. ¢. Tryph. 107,1-108,1; Origenes, de orat. 1,13,3; Cyrill v.
Jerusalem, 14. Katechese c. 17-20 etc.). (80) Dass Muhammad am Ende
aber doch etwas qualitativ Neues, Anderes mit seiner Verkiindigung
initilert und gebracht hat, hat er selber dann gesehen, wenngleich er es
seiner urspriinglichen Intention zufolge niemals beabsichtigt oder gar
angestrebt hatte. (81)

168



(1)

(2)

3

(8)
9

(10)
(11)
(12)

(13)

(14)
(15)

(16)

(17)
(18)

ANMERKUNGEN

Grundlegend nach wie vor: H. Speyer, Die biblischen Erzihlungen im Koran, Grifen-
hainichen 1933 (?), Neudr. Hildesheim 1961.

Ein Bemiihen — einst von A. Geiger, Was hat Mohammed aus dem Judenthume iiber-
nommen ? Bonn 1833, letzter Neudr. New York 1970, angeregt —, das bis heute eine
kaum noch iibersehbare Fiille religionsvergleichender Studien gebracht hat.

Die Originalitat des arabischen Propheten, in: ZDMG 90 (1936), S. 509-525.510 (im An-
schluss an T. Andrae, Mohammed, sein Leben und sein Glaube, Gottingen 1932 (Neudr.
1977), S. 8). — Zu dem entsprechenden Problem der Rezeption jiidischer Uberliefe-
rungen in der Alten Kirche s. jetzt G. Delling, Das agathén der Hebrier bei den grie-
chischen christlichen Schriftstellern, in: Das Korpus der Griechischen Christlichen
Schriftsteller. Historie, Gegenwart, Zukunft, ed. J. Irmscher u. K. Treu, Berlin 1977
(= TU 120), §. 151-172.

Wie das z.B. H. Horst, Israelitische Propheten im Koran, in: ZRGG 16 (1964), S. 42-
57.48, getan hat.

Darauf verweist auch R. Paret, Der Koran — Kommentar und Konkordanz, Stuttgart
1971, S. 418 z.St.

Vgl. C. Schedl, Muhammad und Jesus. Die christologisch relevanten Texte des Koran
neu tibersetzt und erklirt, Wien-Freiburg-Basel 1978, S. 74.

Geschichte des Qorans I, Leipzig 21909 (Neudr. Hildesheim 1961); zur islamischen
Tradition s. die Listen bei Noldeke, a.a.0.S. 58-65. Vorschlage europdischer Orienta-
listen bei W. M. Watt, Bell’s Introduction to the Qur'an, Edinburgh 1970 (= Islamic
Surveys 8), S. 206-213. Ausfithrlich eingegangen ist auf diese Problematik auch R. Bla-
chére, Introduction au Coran, Paris 21977, S. 12-70.132-135.240-262.

A.a.0.S. 36-38.

Warum in der Tradition bei einigen v. 94, bei anderen v. 94-95 und bei wieder anderen
v. 94-96 (Sureniiberschrift!) als spéterer Einschub deklariert sind, ist nicht erklérlich;
s. Th. Noldeke, a.a.0.S. 158.

Vgl. C. Schedl, a.a.0.S. 57-58.73-75.
Th. Noldeke, a.a.0.S. 96.161-162.

Nach K. Rudolph, in: Der Koran, Leipzig 1968. 31974, S. 405 Anm. 15, eine der iltesten
Formen dieses Legendenzyklus. Die Zyklen sind zusammengestellt bei W. M. Watt,
a.a.0.S. 127-134. Vgl. auch J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, Berlin-Leipzig
1926 (= Stud. z. Gesch. u. Kultur des islam. Orients IV), S. 10ff.44ff.

Infolge des jeweiligen charakteristischen Schlusssatzes (vgl. v. 80/78f = v. 110f = v.
121f = v. 131f), der allerdings nur vier der sieben Legenden abschliesst, muss zwischen
der Abraham- und der Isaakperikope unterschieden werden (was W. M, Watt, a.a.0.S.
132, nicht getan hat und darum nur sechs Legenden unterscheidet), so dass der — in un-
serem Text nicht erwidhnte — Ismael mit Abraham zusammengehort, wihrend Ismael
und Isaak deutlich voneinander getrennt sind. S. hierzu R. Paret, a.a.0.S. 417 zu 37,101.
Zum Begriff s. W. M. Watt, a.a.0.S. 27.

Ausser in Verbindung mit den hier Genannten wird mursalfun) in Verbindung mit
Namen nur noch in bezug auf Muhammad (2,252/3; 36,3/2;13,43), Mose (26,21/0.
27/6; 27,10; 28,7/6) und Ssalich (7,75/3.77/5) gebraucht. Zum Begriff s. J. Horovitz,

a.a.0.S. 47ff, und A. J. Wensinck, Muhammed und die Propheten, in: AO 2 (1924), S.
168-198.171f.

Der Ausdruck begegnet nur hier. Als nabiy wird Isaak (zusammen mit Jakob) noch
einmal in 19,49/50 erwihnt. Zum Begriff s. W. M. Watt, a.a.0.S. 28-29.

Vgl. H. Horst, a.a.0.S. 46.

Zu den frithesten Erwihnungen Jonas s. auch W. Rudolph, Joel-Amos-Obadja-Jona,
Berlin 1974 (= KAT XIV/2), S. 330.

169



(19) Tafsir al-Dschalalain, ed. Khalid al-Dschudscha, Damaskus 1389/1969 (hierin stammt
der Kommentar zu Sura 1.18-114 von Dschalal ad-Din Muhammad ibn Ahmad al-
Machalli, der Kommentar zu Sura 2-17 von Dschalal ad-Din "Abd ar-Rachman ibn abi
Bakr as-Suyuti), S. 596: al-Machalli verwechselt hier offenbar Jonas Flucht zum Schiff
mit seinem Hinausgehen aus der Stadt (Jona 4,1.5).

(20) Abu [-Qasim al-Husain ibn Muhammad al-Issfahani, Al-mufradat fi gharibi I-Qurtan,
ed. M. S. Kilani, Kairo 1381/1961, S. 8a.

(21) Vgl. Pirge R. Eliezer 10 Anf.: Jona flieht, um nicht falscher Prophet genannt zu werden;
Mekh. zu Ex 12,1 : Jona flieht im Interesse seines Volkes.

(22) In 26,119 und 36,41 bezeichnet dieser Begriff iibrigens die Arche Noahs. Sonst freilich
ist fulk term. techn. fiir «Handelsschiff» (2,164/59; 10.22/3; 14,32/7; 16,14; 17,66/8;
22,64/5: 23,22 29,65, 30,31/0; 35,12/3; 40,80 ; 43,12/1; 45,12/1).

(23) Al-Machalli, a.a.0.S. 596 z.St.; "Abd al-Dschalil 'Isa, Al-musschaf al-muyassar, Kairo-
Beirut ©61394/1972, S. 595 z. St.

(24) Al-Machalli, a.a.0.S. 596 z.St. Zu diesem Gebrauch von dachada vgl. 18,56/4; 40,5
und 42,16/5.

(25) Ahnliches auch bei Matthaeus Polus, Synopsis criticorum aliorumque Sacrae Scrip-
turae interpretum et commentatorum 11, Frankfurt/M. 1694, Sp. 1816.

(26) "Abd al-Dschalil 'Isa, a.a.0.S. 595 z.St.

(27) Vgl. den Nachweis bei P. E. Lapide, Auferstehung — ein jiidisches Glaubenserlebnis,
Stuttgart-Miinchen 1977, S. 49-50. Auf diese Symbolzahlen hat iibrigens auch schon
Matthaeus Polus, a.a.0.Sp. 1820-1821, aufmerksam gemacht.

(28) Justin, Dial. ¢. Tryph. 107,2, legte hingegen wie Mt 12,40 Wert auf den «dritten Tag» !

(29) W. M. Watt, a.a.0.S. 26-27.

(30) Doch s. dazu die Analyse des Glaubensbegriffes von M. M. Bravmann, The Spiritual

Background of Early Islam and the History of its Principal Concepts, in: The Spiritual
Background of Early Islam. Studies in Ancient Arab Concepts, Leiden 1972, S. 26-31.

(31) So al-Machalli, a.a.0.S. 597 und as-Suyuti, a.a.0.S. 288 zu 10,98. Die Bezeichnung des
«diesseitigen Lebens» als « Nutzniessung» bzw. das «am Leben lassen» als «geniessen
lassen» ist auch sonst im Koran iiblich. Belege dazu bei R. Paret, a.a.0.S. 17 zu 2,36.
Vgl. zum Begriff des «diesseitigen Lebens» auch M. M. Bravmann, a.a.0.S. 32-38.

(32) Hubsch geradezu ist al-Machallis Bemerkung: Jona «war krank wie ein gerupftes
Huhn» (alil kal-farkhi I-muma"ati; a.a.0.S. 597).

(33) Doch s. R. Paret, a.a.0.S. 416 z.St.

(34) The Tragedy of Jonah, in: Judaism 82 (1972), S. 164-175. Dasselbe hat {ibrigens auch
schon Matthaeus Polus, a.a.0.Sp. 1822, mit Bezug auf Gen 45,5 und 1. Sam 15,11
erklart.

(35) Al-Machalli, a.a.0.S. 597; 'Abd al-Dschalil 'Isa, a.a.0.S. 395.

(36) Ebenso auch Origenes, contra Celsum V11,53 und Augustin, Epist. 71 (ad Hieron.).

(37) Meine Sicht des biblischen Jonabuches habe ich in dem Aufsatz « Das Buch Jona — ein
kritisches Resiimee der Geschichte Israels», in: Theol Versuche 1X, Berlin 1977, S.
37-45, dargelegt.

(38) S. dazu J. Horovitz, a.a.0.S. 34-35, und R. Paret, a.a.0.S. 342-345.

(39) Wie das z.B. H. Speyer, a.a.0.S. 407-408; J. Horovitz, a.a.0.S. 154-155; H. Horst,
a.a.0.S. 48, getan haben.

(40) 'Abd al-Dschalil "Isa, a.a.0.S. 429 z.St.

(41) Al-Machalli, a.a.0.S. 435 z.St., verwechselt wiederum Jonas Flucht zum Schiff mit dem

Hinausgehen aus der Stadt (Jona 4,1.5) : Jona floh zornig, weil nicht eintraf, was er ange-
kiindigt hatte.

(42) Dem entspricht R. Parets Verweis zum Begriff des « Macht-habens iiber jemanden» auf
90,5 (a.a.0.S. 344 zu 21,87). Warum 'Abd al-Dschalil 'Isa, a.a.0.S. 429 z.St., zu diesem

170



Begriff auf 89,16 verweist, ist mir nicht einsichtig; ebenso ist das von ihm genannte
Motiv der Flucht Jonas: Jona floh «wegen des Unglaubens seines Volkes», reine Speku-
lation, die im Text keinen Anhaltspunkt hat.

Eigentlich : einer, der ein Gesetz iibertritt oder sich unrechtmissig einer Aufgabe ent-
zieht (al-Issfahani, a.a.0.S. 315).

Vgl. die Belege bei al-Issfahani, a.a.0.S. 315b.

W. Rudolph, Der Prediger — Das Buch FEsther, Berlin 1972 (= KAT XVII/2), S. 204.

Ubrigens ist auch «Triibsal» (ghamm) ein ambivalenter Ausdruck ; meint er doch «die
Dunkelheit» im Sinne eines «Fehlens von Licht» als auch die « Dunkelheit» im Sinne
von « Kummer» bzw. «Dunkelheit der Seele». S. dazu die Belege bei al-Issfahani,
a.a.0.S. 365a.

Al-Machalli, a.a.0.S. 436 z.St. — In M. Hennings Ubersetzung, Der Koran, Leipzig
1968. 31974, S. 303 z.St., ist durch Nichtbeachten der Tempusunterschiede diese Pointe
des Satzes zerstdrt worden !

Aufgenommen (?) von R. Paret, a.a.0.S. 229 z.St.

Ein schones Beispiel iibrigens, dass ra a nicht nur ein Sehen im kognitiven Sinne meint!

(50) fa-laula kanat steht hier fiir fa-halla kanat. So as-Suyuti, a.a.0.S. 288 z.St.; R. Paret,

a.a.0.S. 229 z.St.

Dass 10,98 — wie die muslimische Tradition will — &lter sein soll als 37,148, scheint mir
angesichts der doch recht deutlichen Abhingigkeit dieses Textes von der Jonaperikope
37,139-148 wenig wahrscheinlich. Vgl. auch Th. Noéldeke, a.a.0.S. 158.

Dazu sei z.B. auf A. Vogtle, Der Spruch vom Jonazeichen, in: Synoptische Studien.
Festschr. A. Wikenhauser, 1954, S. 230-277; O. Linton, The Demand for a Sign from
Heaven, Mk 8,11-12 and Parallels, in: St. Th 19 (1965), S. 112-129; R. A. Edwards, The
Eschatological Correlative as a «Gattung, in the New Testament, in: ZNW 60, (1969),
S. 9-20, sowie auf die Kommentare verwiesen.

Zur Sache s. auch H. Speyer, a.a.0.S. 410.

Das hat schon A. Tholuck, Die Wunder Muhammeds und der Charakter dieses Reli-
gionsstifters, in: Werke IX, Gotha 21867, S. 1-14.3-5, ganz richtig gesehen.

Gelegentlich wurde freilich auch von Muhammad ein solches «Zeichen» gefordert:
10,20/1; 6,35.37; 13,7/8.27.38 ; 17,59/61-60/2.90/2-93/5; 20,133-134 ; 28,47.

So mit Recht R. Paret, a.a.0.S. 229 z.St.

Sie hat eine deutliche Parallele in 36,13/2-29/8. Moglich ist natiirlich auch die An-
nahme, die Fassung der « Agabus-Legende» in 36,13/2-29/8 ist erst unter dem Eindruck
der Jonageschichte konzipiert worden, vgl. dazu die Bemerkung von K. Rudolph,
a.a.0.S. 398 Anm. 5.

Zit. nach H. Gatje, Koran und Koranexegese, Ziirich-Stuttgart 1971, S. 283. Auf das
hier angedeutete Problem kann freilich im vorliegenden Zusammenhang nur ganz am
Rande eingegangen werden, eine sachgerechte Behandlung wiirde aber iiber den
Rahmen unserer Erwdgungen hinausgehen. Zu diesem Problem s. jedoch T. Andrae,
a.a.0.S. 51-53.58; J. Nosowski, Theologia Koranu, Warszawa 1970, S. 212-224.

(59) Four Strange Books of the Bible, New York 1967, S. 30-31. Nidheres dazu in meinem

Anm. 36 erwidhnten Aufsatz S. 40-41.

Von einer «Strafe im Diesseits», die gegen eine «Strafe im Jenseits» abgegrenzt ist, ist
iibrigens auch in 9,55.74/3.85/6 und 59,3 die Rede! Weiteres zu diesem Problem bei
L. Gardet, Islam, Koln 1968, S. 120-123.

Vgl. al-Issfahani, a.a.0.S. 138.
Zit. bei W. Rudolph, KAT XIV/2, S. 329 Anm. 6.
Doch s. T. Andrae, a.a.0.S. 49, und L. Gardet, a.a.0.S. 123:124.

Eine Vorstellung iibrigens, die sich bis in die spite islamische Eschatologie hinein er-
halten hat. Ein eindriicklicher Beleg dafiir bei J. Macdonald, Islamic Eschatology I1I:

171



(65)
(66)
(67)

(68)
(69)
(70)

(71)
(72)

(73
(74
(75
(76

— -

(77)

(78)
(79)

172

The Twilight of the Dead, in: Islamic Studies 4 (1965), S. 55-102.75f (= Ubers.). 92f
(= Text).

So C. Schedl, a.a.0.S. 74.

Vgl. 17,18/9.22/3 und 37,142b.

Dass aber nade der « terminus technicus fiir « Verkiinden» (keryssein)» ist, wie C. Schedl,
a.a.0.S. 74, meint, kann ich anhand des Gebrauchs dieses Wortes nicht finden.
Zusammenstellung der wichtigsten Belege bei al-Issfahani, a.a.0.S. 487a.

Vgl. al-Machalli, a.a.0.S. 754 z.8t.: "Abd al-Dschalil 'Isa, a.a.0.S. 760 z.St.

Zu diesem Problem sei auch auf M. M. Bravmann, Allah's Liberty to Punish or to
Forgive, in: The Spiritual Background..., S. 227-228, hingewiesen.

Vgl. "Abd al-Dschalil 'Isa, a.a.0.S. 761 z.St.

Al-Machalli, a.a.0.S. 755 z.St.; "Abd al-Dschalil 'Isa, a.a.0.S. 761 z.St. In der spiteren
Wirksamkeit Muhammads ist das Verb idschtaba geradezu eine Art term. techn. der
Erwihlung zum Gesandten Allahs geworden: 19,58/9; 6,87; 3,179/3 (Erwihlung der

Propheten), 20,122/0 (Erwihlung Adams), 16,121/2 (Erwédhlung Abrahams), 12,6 (Er-
wihlung Josephs).

S. meinen Aufsatz S. 40ff.

Vgl. C. Schedl, a.a.0.S. 75.

C. Schedl, a.a.0.S. 74.

D. Masson, Le Coran et la révélation judéo-chrétienne, 2 Bde, Paris 1958 ; J. Kritzeck,
Jews, Christians, and Muslim, in: The Bridge 111, New York 1958, S. 84-121. bes. S. 91ff.

Was vorziiglich schon O. Pautz, Mohammeds Lehre von der Offenbarung, Leipzig 1898,
ein Buch, das wesentlich mehr enthilt, als sein Titel vermuten lédsst, nachgewiesen hat.

T. Andrae, a.a.0.S. 77ff.

G. E. von Grunebaum, Studien zum Kulturbild und Selbstverstindnis des Islams,
Zurich-Stuttgart 1969, S. 310 Anm. 3. Fr. Buhl, Das Leben Muhammeds, Darmstadt
31961. S. 161. O. H. Schumann, Der Christus der Muslime, Giitersloh 1975, S. 25, hat
allerdings dagegen eingewandt, dass derlei Parallelititen «nicht selten erst aurcn
Mohammed herbeigefiithrt» wurden.

Vgl. dazu z.B. U. Steffen, Das Mysterium von Tod und Auferstehung. Formen und
Wandlungen des Jona-Motivs, Gottingen 1963; E. Biser, Zum friithchristlichen Ver-
stindnis des Buches Jona, in: Bibel und Kirche 1962, S. 19-21. Ausfiihrliches Material
dazu jetzt bei Y. M. Duval, Le Livre de Jonas dans la Littérature Grecque et Latine,
1973 (mit weiterer Lit.!).

T. Andrae, a.a.0.S. 8. Doch s. J. Kritzeck, a.a.0.S. 96ff. und die dort angefiihrten
Belege.



	Muhammads Rezeption der biblischen Jona-Erzählung

