
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Muhammads Rezeption der biblischen Jona-Erzählung

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUHAMMADS REZEPTION
DER BIBLISCHEN JONA-ERZÄHLUNG

von Stefan Schreiner

Es ist längst gesehen worden, dass Jona als einziger der
Schriftpropheten der hebräischen Bibel in Muhammads Botschaft Erwähnung
gefunden hat; und wie über Muhammads Rezeption der biblischen
Geschichtein) überhaupt ist auch über die koranische(n) Version(en) der
biblischen Jona-Erzählung manches Wesentliche bereits gesagt worden.

(1) Doch scheint mir, dass in den entsprechenden bisherigen
Untersuchungen allzusehr die Frage nach den möglichen Quellen, aus denen
Muhammad seine Version(en) geschöpft haben könnte, (2) in den
Vordergrund gerückt worden ist ; und die Frage, warum Muhammad die
Jonageschichte einmal so, ein andermal so erzählt hat, hat dabei nicht die
gebührende Berücksichtigung erfahren. Indessen kann es ja freilich nicht
— wie Joh. Fück vor 42 Jahren schon monierte — Aufgabe der
Koranforschung sein, sich vorab auf die Klärung von «Abhängigkeitsfragen» zu
konzentrieren, sondern sie muss zu erkennen suchen, «wie der Prophet
aus den geistigen Anregungen seiner Umwelt eine Anzahl von Elementen
der verschiedensten Art zu einer in ihrer Zusammenfassung originellen,
lebensfähigen Synthese vereinigt hat». (3) Im Hinblick auf Muhammads
Rezeption der Jonageschichte heisst das, dass es, wiewohl es keine grosse
Mühe bereitet, eine Fülle von parallelen Texten aus der
jüdischchristlichen Überlieferung zu zitieren, die als mögliche Vorbilder gedient
haben können, eben nicht genügt, aufgrund gewiss evidenter Abhängigkeiten

nur zu erklären, dass diese oder jene Version dieses oder jenes
Ursprungs ist, (4) sondern dass wir zu fragen haben, welche Absicht der
Prophet mit dieser oder jener Version verknüpft hat, warum er einmal so,
ein andermal so erzählt hat. Um freilich diese Frage beantworten zu
können, müssen wir uns zuvor etwas eingehender mit der Exegese der
jeweiligen Perikopen befassen, um ihre Besonderheiten herausstellen zu
können. (Wenn in diesem Zusammenhang nun doch auch auf parallele
Texte aus der jüdisch-christlichen Überlieferung verwiesen wird, dann
aber keineswegs im Sinne von Quellentexten für Muhammads Verkündigung,

sondern lediglich im Sinne von «Quellen phänomenologischer
Vergleichspunkte» (K. Rudolph), die einzig der Verdeutlichung des
Gemeinten dienen sollen.) Wie sich dabei noch zeigen wird, erklären

149



sich die Abweichungen der einzelnen koranischen Jonaperikopen von der
Überlieferung wie voneinander letztlich eben gerade aus der jeweiligen
Absicht, die der Prophet in ihnen verfolgt hat. Auf keinen Fall aber sind
sie Niederschlag unterschiedlicher Informationsquellen.

Betrachten wir synoptisch die vier Perikopen, in denen die
Jonageschichte im Koran mehr oder weniger ausführlich enthalten ist, nämlich
10,96-98; 21,87-88; 37,139-148; 68,48-50 (in 4,163/1 und 6,86 wird Jona

lediglich in einer Aufzählung von Propheten erwähnt, ohne dass nähere
Erläuterungen dazu geboten werden), bieten sich eigentümliche
Widersprüchlichkeiten dar, und zwar nicht nur weil Jona unterschiedlich
genannt Yunus: 10,98; 37,139, Dhu n-Nun: 21,87, Ssachibu l-chut: 68,48)
und unterschiedlich qualifiziert wird (mursal: 37,139, nabiy : 4,163/1,
ssalich : 68,50, mufaddal: 6,86). Ja, manche Aussagen in diesen Perikopen
scheinen sich sogar gegenseitig auszuschliessen : Einerseits gilt Jona als

wirklicher Prophet (4,163/1 ; 6,86 ; 37,139), den Gott auserwählt hat und
zu einem «Heiligen» machte (68,50) ; andererseits ist er ein «tadelnswerter
Mann» (37.142), den Muhammad sich nicht zum Vorbild nehmen soll
(68,48). Ferner, während die Tatsache, dass Jona «im Bauch des Fisches»
ein Bekenntnis zu Allah als dem einzigen Gott ablegt und sein schuldvolles
Verhalten eingesteht und bereut (21,87), er also «einer der Preisenden»
geworden ist (37,143), nach 21,87-88 und 37,143-145 positiv gewertet und
zum Grund seiner Rettung erklärt wird, hat er seine Rettung nach 68,48-49
ausschliesslich der göttlichen Gnade zu verdanken. Ein besonderer
Widerspruch besteht schliesslich — zumindest nach der traditionellen
Deutung — zwischen den Aussagen von 37,145 und 68,49 : (5) Heisst es an
erstgenannter Stelle, dass Allah Jona wirklich «auf den nackten Strand»
geworfen hat, ist dies in 68.49 lediglich als eine, freilich irreale Möglichkeit
angedeutet. Darüber hinaus verwischt eine solche synoptische
Betrachtungsweise sämtliche Konturen der einzelnen Perikopen, weil sie sich
genötigt sieht, die aufgezählten Widersprüchlichkeiten und Unterschiede
zu erklären, um ein abgerundetes Bild zu erhalten.

Verbietet sich von daher also eine synoptische (synchronische)
Betrachtungsweise im Hinblick auf die genannten Perikopen, wird man sich
konsequenterweise nun jeder einzeln zuwenden müssen, um dabei freilich
nicht nur die Eigenheiten einer jeden herauszustellen, sondern auch um
zugleich nach der damit jeweils verknüpften Absicht zu fragen. Denn von
daher können letztlich nur die Unterschiede und Widersprüchlichkeiten
in den jeweiligen Darstellungen einsichtig gemacht werden. Trotz aller
Divergenzen aber in den Darstellungen muss man im Blick behalten, dass

die Perikopen dennoch in gewissem Sinne immer aufeinander bezogen
sind — ganz deutlich ist dieser Bezug zwischen 21,87 und 37,143 und

150



zwischen 10,98 und 37,148 zu sehen —, wie Muhammad zudem wohl auch
wenigstens eine gewisse Kenntnis der gesamten biblischen Jona-Erzählung
bei seinen Hörern hat voraussetzen können ; (6) manche Andeutung wäre
von ihnen sonst kaum begriffen worden.

Jede diachronische Betrachtungsweise des Korans steht zunächst vor
dem Problem der möglichen (zeitlichen) Abfolge der einzelnen Suren.
Ohne darauf hier nun eingehen zu wollen, sei wenigstens auf dieses
Problem aufmerksam gemacht; denn weder in der islamischen Tradition,
noch in der orientalistischen Wissenschaft besteht Einigkeit über die
chronologische Folge der Suren, wenngleich sich Th. Nöldekes genialer
Entwurf allerdings bis heute der meisten Zustimmung erfreuen durfte und
noch erfreuen darf. (7) Zwar hat C. Schedl neuerdings aus
«arbeitsmethodischen» Erwägungen heraus ein Plädoyer für die in den
Surenüberschriften der Kairiner Koranausgabe genannte Reihenfolge der Suren
gehalten, und das mit durchaus respektablen Argumenten begründet, (8)
doch kann ich mich dennoch, auch aus «arbeitsmethodischen»
Erwägungen heraus, nicht dafür erwärmen und richte mich im folgenden
folglich «arbeitsmethodisch» wiederum nach Th. Nöldekes Surenanordnung.

Das hat im vorliegenden Zusammenhang sogar noch den Vorteil,
dass danach die Perikope, in der die Jonageschichte am ausführlichsten
erzählt ist (37,139-148), als erste in der Reihenfolge erscheint.

Nach Th. Nöldekes Chronologie sind 37,139-148 und 21,87-88, die
nächstfolgende Perikope, in die zweite mekkanische Periode zu datieren,
während der ganze Passus 10,94-103 der dritten mekkanischen Periode
entstammt. (9) Die vierte Jonaperikope ist zeitlich nicht genau
einzuordnen. Die Verse 68,1-16 gehören zweifellos in die Frühzeit Muhammads,
in 68,17-52 erblickt man hingegen spätere Erweiterungen. Nach der
Tradition gelten v. 48-50 wiederum als medinischen Ursprungs (so die
Surenüberschrift des Kairiner Normtextes). (10) Auffällig ist in 68,48-50
aber die enge Verwandtschaft des Vokabulars zu dem von 6,83-90, was
immerhin eine Datierung dieser Perikope in die dritte mekkanische
Periode nahelegen könnte ; (11) sichere Feststellungen sind hier aber nicht
zu machen.

Dieser möglichen, eben skizzierten Surenanordnung nach begegnet
uns die Gestalt des Jona zum ersten Male im Zyklus der sieben
koranischen Prophetenlegenden, wie er in 37,69/7-148 überliefert ist. (12)
Nach Noah (v. 75/3-82/0), Abraham (v. 83/1-111), (13) Isaak V. 112-113),
Mose und Aaron (v. 114-122), Elia (v. 123-132) und Lot (v. 133-138) wird
über Jona als letztem in diesem Zyklus berichtet (v. 139-148). Dabei fällt
auf, dass alle sieben im Vorspann wohl als «Warner» (mundhirun) (14) (v.

151



72/0), als «Gesandte» (mursalun) (15) hingegen nur Elia (v. 123), Lot (v.
133) und eben Jona (v. 139) bezeichnet werden, während ausgerechnet
Isaak den ehrenvollen Titel eines «Propheten von den Rechtschaffenen»
(nabiy min as-ssalichin : v. 112) erhält, (16) wobei das «Warnersein» als

eine Funktion des «Gesandtseins» verstanden ist. Als solcher mursal ist
Jona dann — später — in die Reihe der von Allah Erwählten (6,83-87), der
Empfänger der göttlichen Offenbarung (4,163-165), und zwar — wie schon
erwähnt — als einziger der Schriftpropheten der hebräischen Bibel,
aufgenommen. (17)

Doch betrachten wir die Perikope 37,139-148 genauer. Ihr Text lautet :

(139) Und siehe, Jona war wirklich einer der Gesandten : (140) Als
er zum beladenen Schiff geflohen war, (141) loste er und wurde
überführt. (142) Da verschlang ihn der Fisch; war er ja tadelnswert.

(143) Und wäre er nicht ein Preisender geworden, (144) wahrlich,

in seinem Bauch wäre er geblieben bis zum Tag der
Auferstehung. (145) Aber wir warfen ihn auf den nackten Strand, und
er war krank. (146) Da Hessen wir über ihn einen Kürbisbaum
wachsen. (147) Und wir entsandten ihn zu hunderttausend und
mehr, (148) und sie wurden gläubig. Da Hessen wir sie ihr Leben
geniessen bis zu ihrem Tode.

Wem das biblische Jonabuch vertraut ist, wird bei der Lektüre dieser
Verse an viel Bekanntes erinnert worden sein, wenngleich einige
Unterschiede, Abweichungen von jenem, nicht zu übersehen sind. Aufs ganze
aber folgt Muhammads Version hier dem Aufriss der biblischen
Erzählung.

Zwar wird Jona im Jonabuch selber nicht als «Prophet» vorgestellt,
wohl aber in 2. Kön 14,25 ; und spätestens seit Mt 12,39 ist Jona als Ionas
ho prophètes allgemein bekannt (vgl. jSanh XI,7/14b: Jona war nabhi'
ämät). (18) Von seiner Flucht erfahren wir Jona 1,3. (19) Dabei ist
interessant, dass das Verb abaqa in v. 140 sonst als term, techn. vom
«Entlaufen eines Sklaven/Dieners» gebraucht wird. (20) Als solch einen
Diener-Sklaven (abhädj aber bezeichnet wiederum der Autor von 2. Kön
14,25 Jona (vgl. auch unten das den Seeleuten in den Mund gelegte Zitat).
Über die Motive für Jonas Flucht (vgl. Jona 4,2) (21) hören wir hier von
Muhammad nichts.

Dass das Schiff zu dem er geflohen war, ein «beladenes Schiff» (22)

war, ist der Notiz in Jona 1,5 ebenfalls zu entnehmen. Auch die
Erwähnung des Losens entspricht der biblischen Überlieferung (Jona
1,7a); denn das «er loste» bedeutet genau genommen; «er loste mit den

152



Seeleuten» (sahama III). (23) Das Losen stellt Jona bloss (Jona 1,7b), «er
wurde überführt». (24) Al-Machalli (S. 596) hat die Situation richtig
erfasst, wenn er in seinem Kommentar z. St. die Seeleute nach dem
Loswerfen ausrufen lässt: «Hier ist ein Diener, der seinem Herrn entlaufen
ist.» (vgl. Jona 1,10). Offenbar empfand man einen Losentscheid als eine
Art Gottesurteil (vgl. Prov 16,33) ; von daher versteht sich auch das Urteil
über Jona, «er war tadelnswert», das in dieser Form keinen biblischen
Bezug hat. Jedoch wird Jona ähnlich in bSanh 89a genannt : hak-kobhesch
ät nebhuhto, «ein seinem prophetischen Auftrag Widerstrebender», was
als eine schwere Versündigung gegen den Willen Gottes angesehen
wurde. Mit Recht schreibt daher al-Machalli (S. 596 z. St.) : «Jona war
<tadelnswert), weil er gegen das Geheiss seines Herrn gehandelt hat.»

In dem kurzen Satz v. 142a sind die in Jona 1,11-2,1 berichteten
Vorgänge zusammengefasst und auf das Wesentlich beschränkt. Ein
Widerspruch zum Bibeltext ist nicht feststellbar. Ebenso ist auch v. 143f
eine Art Zusammenfassung, nämlich des Psalms Jona 2,2-10 (vgl. 21,87
und dazu unten). Dass hier von der, als irreal gemeinten, Möglichkeit
gesprochen wird, «in seinem Bauch wäre er geblieben bis zum Tag der
Auferweckung», hat seinen Grund in der doppelten Bedeutung des
Wortes «Bauch» (batn), die bereits im biblischen Jonapsalm vorbereitet
ist; denn dort sind «der Bauch des Fisches» (2,2) mit dem «Bauch der
Scheol» (2,3), das «Verschlungenwerden vom Fisch» (2,1) mit dem
«Hinabsteigen in die Unterwelt» (2,7a) sowie das «Gerettetwerden» (2,11)
mit dem «Herausziehen aus der Grube» (2,7b) zwar nicht gerade
miteinander identifiziert, wohl aber zum mindesten in deutliche Parallele
zueinander gesetzt, was eine spätere Identifikation durchaus ermöglichte,
an die dann auch das «in den Finsternissen» (21,87) anknüpft (vgl. Yalqut
zu Jona 4: Errettung aus dem Bauch ist Errettung aus der Scheol). In
diesem Sinne konnte al-Machalli daher v. 144 paraphrasieren : Der
Fischbauch «wäre sein Grab gewesen bis zum Tage der Auferstehung» (S.

597). (25) Für Muhammad liegt auf diesem Vers innerhalb der Perikope
freilich kein besonderer Akzent.

In den folgenden Versen finden wir wieder im grossen und ganzen
Übereinstimmung zwischen Muhammads Version und dem Bibeltext,
wenngleich die Erzählung auch äusserst gestrafft und der Bibeltext auf ein
Minimum von Sätzen reduziert ist. So sind in v. 145a die beiden Sätze aus
Jona 2,11 — sachlich völlig korrekt — in einem zusammengefasst. (26)
Gegen diese opinio communis der muslimischen Tradition und der
modernen Koranexegese hat C. Schedl (S. 74) mit Bezug auf 68,49
eingewandt, das bil-'arai bedeute keineswegs «auf den nackten Strand»,
sondern «in Nacktheit» (abgeleitet von 'ara), es ginge hier also um eine

153



totale Verwerfung Jonas. Nun ist zuzugeben, dass eine Entscheidung hier
schwierig ist, da das bil-'ara'i nur in 37,145a und 68,49 belegt ist. Die
muslimischen Kommentatoren aber haben immer nur die einmal als richtig
und einleuchtend empfundene Erklärung weitergegeben, ohne eine

genaue philologische Analyse des Wortes vorzunehmen. Da unten nun in
der Betrachtung von 68,49 noch einmal auf dieses Problem
zurückzukommen sein wird, möge hier zunächst die Antwort genügen, dass es
mir unwahrscheinlich scheint, Muhammad habe in v. 145a eine Verwerfung

Jonas zum Ausdruck bringen wollen («wir haben ihn / hatten ihn in
Nacktheit verworfen»). Diese Deutung passt nicht in den Kontext, der ja
gerade auf die Rettung Jonas hinweist, und zwar bereits vorher in v. 143.

Auch wäre bei C. Schedls Interpretation hier der Zusammenhang mit dem
folgenden v. 146 zerstört. Ein Satz von der Verwerfung Jonas wäre in
unserer Perikope nur zwischen v. 142 und v. 143 plausibel. Doch ist das
Fundament für eine derart erforderliche Textumstellung viel zu dünn, als
dass man sie vornehmen dürfte. Aber auch in diesem Falle bliebe der
Textzusammenhang zerstört, der Übergang von v. 144 zu v. 146 wäre
höchst merkwürdig. Ich ziehe daher noch immer die traditionnelle — in
obiger Übersetzung wiedergegebene — Deutung dieser Stelle vor.

Die Terminangabe, dass Jona 3 Tage und 3 Nächte im Fischbauch
weilte (Jona 2,1), ist für Muhammad unwichtig, zumal es sich hierbei ohnehin

nur um Symbolzahlen handelt (vgl. Yalqut zu Jos 2,16: Gott lässt

Gerechte nicht länger als 3 Tage und 3 Nächte in Not). (27) Al-Machalli
ergänzt daher die eine Symbolzahl um weitere vier und meint, dass Jona
entweder 1, 3, 7, 20 oder 40 Tage im Fischbauch bleiben musste, bevor er
gerettet wurde (S. 597). (28)

Eine weitere Zusammenfassung haben wir in v. 147 vor uns ; denn das

«wir entsandten ihn» (arsalnahu) schliesst nach koranischem
Sprachgebrauch sowohl das «Predigen und Warnen» (vgl. Jona 3,2.4) als auch
dessen Ausführung (vgl. Jona 3,3f) immer mit ein (vgl. 6,48 ; 33,45/4 ; 48,8 ;

35,24/2 und 74,2f). (29) Die in v. 147 genannte Einwohnerzahl entspricht
der aus Jona 4,11 bekannten; die Frage ihrer Richtigkeit ist hier
bedeutungslos.

Mit einer ähnlichen Zusammenfassung haben wir es in v. 148 zu tun.
Während v. 148a das in Jona 3,5-9 Berichtete beinhaltet, also die Busse der
Niniviten und ihre Hinwendung zu Gott (fa-amanu), (30) gibt v. 148b die
Antwort Gottes auf die Bussgesinnung und Umkehr der Niniviten wieder
(Jona 3,11 ; vgl. bTaan 16a: Wegen der Bussgesinnung wurden sie gerettet.
Eine ähnliche Bekehrung findet sich in Pirqe R. Eliezer 43 über Pharao
erzählt.). Allerdings fügt Muhammad noch einen Vorbehalt an : Die

154



Bekehrung garantiert den Einwohnern Ninives noch kein Leben über den
Tod hinaus, also kein «ewiges Leben», wohl aber ist ihnen die Strafe im
Diesseits erspart geblieben (ebenso 10,98), (31) jedenfalls hat Muhammad
den Untergang Ninives — sofern er davon überhaupt etwas Genaueres
wusste — nicht in den unmittelbaren Zusammenhang von Sünde und
Bestrafung hineingezogen sehen wollen. (Vgl. dazu auch die Erläuterungen

unten zu 10,98.)

Übergangen haben wir bisher die v. 145b-146, die beiden Sätze, die
wir auch als eine Art Zusammenfassung betrachten können, und zwar für
Jona 4, Iff.6. Der Abschluss der biblischen Jona-Erzählung wird von
Muhammad nicht aufgenommen, zumindest haben Jona 4,7-11 keine
Entsprechung in der vorliegenden Perikope. Auf diesen Teil der
Erzählung kann er verzichten, da die hier verfolgte Absicht eine deutlich
andere als die des Autors des biblischen Jona-Buches ist.

In v. 145b lesen wir zunächst: Jona war krank, (wa-huwa saqim). Und
nach al-Issfahanis Erklärung (S. 235b) meint saqim: «sowohl physisch als

auch psychisch krank sein». (32) M. E. wird denn auch diese Interpretation

durch die an und für sich schwer deutbare Stelle 37,89/7 (darüberhinaus

ist saqim im Koran nicht belegt), wenn auch nicht gerade unterstützt,

so doch auch keinesfalls unmöglich gemacht. (33) Dabei kann der
Zustandssatz in 37,145b durchaus als inhaltlich korrekte Wiedergabe von
Jona 4,1, in Sonderheit des wayyichar lo aufgefasst werden, zumal A. D.
Cohen gerade für jenes wayyichar lo die Übersetzung «Jona verfiel in
tiefste Depression» wahrscheinlich gemacht hat. (34) Von einer
Depression ist übrigens auch im Yalqut zu Jona 4 die Rede (vgl. Pirqe R.
Eliezer 10 mit Bezug auf Jona l,5f : Jona ist wegen «Betrübnis der Seele»

eingeschlafen.), ganz abgesehen davon, dass man Verdruss und Zorn als

solche gewiss ebenso als psychische Belastung charakterisieren kann.
Doch soll hier keinem Psychologismus in der Exegese das Wort geredet
werden. «Jona war krank», und zur Linderung seiner Not liess Allah einen
«Kürbisbaum» (schadschara min yaqt.in) (35) über ihn wachsen (vgl. Jona
4,6f). Dass es ein Kürbisbaum war, der Jona beschattete, meinte offenbar
schon der Übersetzer der Septuaginta; denn er übersetzte qiqayon mit
kolokyntha Kürbis), die Vulgata dagegen mit hedera Efeu), obwohl
Hieronymus «Kürbisstaude» für richtiger hielt. (36)

Fassen wir die bisherigen Bemerkungen zu 37,139-148 zusammen,
können wir feststellen, dass Muhammads (erste) Version der
Jonageschichte, was die Einzelheiten anbetrifft, hier durchaus der biblischen
Überlieferung konform geht, abgesehen natürlich von den Abweichungen
in v. 142b. 144b. 146b. Hinsichtlich des Gesamtaufrisses und der Konzeption

indessen unterscheidet sich diese koranische Version von der

155



biblischen insofern, als Muhammad die Reihenfolge des in Jona 3.4
Berichteten umkehrt: v. 145b-146 entsprechen Jona 4; v. 147-148

entsprechen Jona 3. Diese Umkehrung der Reihenfolge ist freilich nichts
Zufälliges, erst recht nichts Nebensächliches. Vielmehr offenbart sie die
Absicht, das Ziel, das Muhammad in dieser seiner Verkündigung hier
verfolgt hat. Im biblischen Buch Jona ist Jona die Zentralgestalt ; anhand
seines Ergehens und seines Verhaltens sollen dem Leser Einsichten
vermittelt werden (von denen uns übrigens einige auch bei Muhammad
wiederbegegnen, wie im Anschluss an 10,98 noch zu sehen sein wird).
Daher mündet die Geschichte in eine Darstellung von Jonas Schicksal aus
und gipfelt in der an ihn gerichteten Frage 4,10-11. Die Antwort auf diese
Frage freilich hat der Autor dem Leser des Buches überlassen. (37)

Bei Muhammad sind es die Niniviten, die im Mittelpunkt stehen. Ihr
Schicksal wird hier vorgeführt, anhand dessen den Hörern jene entscheidenden

Einsichten vermittelt werden wollen und sollen, nämlich die, dass

den reumütigen Sündern, denen, die «gläubig werden», die Strafe (zum
mindesten im Diesseits) erspart bleibt. Ohne hier auf das Thema
göttlicher Vergeltung näher eingehen zu wollen, können wir doch in
diesem Zielsatz die Absicht erkennen, um die es Muhammad hier geht,
und zwar nicht nur in der Jonaperikope, sondern in allen Perikopen des

Zyklus der Prophetenlegenden, deren letzte eben jene über Jona ist. Dass
es tatsächlich um diesen Zielsatz geht, hat Muhammad selber im
Vorspann des Zyklus unmissverständlich ausgesprochen :

(72/0) Und wir entsandten zu ihnen Warner, (73/1) und nun sieh,
wie das Ende der Gewarnten war (74/2) mit Ausnahme der
rechtschaffenen Diener Allahs.

Das hat er aber auch in den jeweiligen charakteristischen Schlusssätzen
der Legenden wiederholt und mit Nachdruck bestätigt (v. 80/78-82o. 110-

111.121-122.131-132.136-138.148). Danach ist es also ganz eindeutig nicht
der paradigmatische Charakter der «Warner» (v. 72/0), sondern
ausschliesslich der der «Gewarnten» (mundharun) v. 73/1), d. h. der Hörer
der jeweiligen «Warner», auf den es Muhammad hier im Hinblick auf
seine eigenen Hörer ankommt.

Um seinen Hörern diesen Zielsatz klarmachen zu können, musste
Muhammad folgerichtig und notwendig die Reihefolge von Jona 3 und 4
umkehren. Aus demselben Grunde konnte er aber auch auf den Schluss
der Jonageschichte verzichten, die eben auf den paradigmatischen
Charakter des «Warners» rekurriert. Doch bevor wir weitere Konse-

156



quenzen aus dem Aufgezeigten ziehen wollen/können, müssen wir uns
erst noch mit den übrigen Perikopen befassen.

Deutlich andere Akzente sind in der nächsten Perikope, in 21,87-88,

gesetzt. Im Grunde begnügt sich Muhammad hier mit knappen Reminiszenzen,

bei denen unverkennbar die Bekanntschaft der Perikope, die wir
eben besprochen haben, vorausgesetzt ist; ja man möchte meinen, hier
wird expressis verbis an sie angeknüpft.

Eingebettet ist diese Perikope wiederum in einen Zyklus von —

diesmal allerdings — neun Prophetenlegenden (21,48/9-90), (38) in der
von Jona nach Mose und Aaron (v. 48/9-50/1), Abraham (v. 51/2-73), Lot
(v. 74-75), Noah (v. 76-77), David und Salomo (v. 78-82), Ijob (v. 83-84),
Ismael, Idris und Dhu 1-Kifl (v. 85-86) und von Zacharias (v. 89-90) erzählt
wird. Die beiden Verse über Jona lauten :

(87) Und (gedenke des) Dhu n-Nun. Als er zornig fortlief, dachte
er, dass wir keine Macht über ihn hätten. Da rief er in den Finsternissen:

«Es gibt keinen Gott ausser Dir! Preis Dir! Siehe, ich war
ein Sünder.» (88) Da erhörten wir ihn und erretteten ihn aus der
Trübsal; und ebenso erretten wir die Gläubigen.

Wie gesagt, hier haben wir es eher mit einer Andeutung der
Jonageschichte als mit einer Zusammenfassung, geschweige denn einer
Nacherzählung zu tun. Der Name Jonas wird nicht einmal genannt; Zweifel
an der Identität sind dennoch unnötig. Er heisst hier einfach: «Der mit
dem Fisch» (Dhu n-Nun). Dabei wird sogar noch das aramäische
Fremdwort nun Fisch) statt des arabischen chut (37,142) gebraucht.
Freilich lassen sich daraus, wie aber auch aus der Tatsache, dass die in
37,139 bezeugte Form des Namens, Yunus, entweder aus dem Christlich-
Aramäischen oder dem Äthiopischen stammt, keine sicheren Schlüsse auf
mögliche Ursprünge dieser Version der Jonageschichte ziehen, (39) und
solchen Versuchen gegenüber ist mindestens Skepsis angebracht.
Interessanterweise ist in der letzten der vier Jonaperikopen des Korans das Dhu
n-Nun übrigens zu Ssachibu l-Chut (68,48) arabisiert (40)

Im Unterschied zur vorausgehenden Jonaperikope nimmt die
vorliegende ausschliesslich auf Jona selber Bezug, und dabei wiederum nur
auf das, was über ihn in den ersten beiden Kapiteln des Jonabuches erzählt
ist. Doch damit nicht genug; denn auch aus diesen beiden Kapiteln
werden nur einige Aspekte hervorgehoben.

Zunächst hören wir, wie in 37,139, von Jonas Flucht, hier allerdings
durch die Bemerkung erweitert, dass er «zornig» floh, gewiss eine
Ausschmückung zu Jona 1,2. (41) Diesmal erfahren wir auch etwas über die

157



Motive der Flucht : Danach war Jona der Meinung, er könne sich durch
Flucht dem Machtbereich und damit dem unmittelbaren göttlichen
Zugriff entziehen; (42) ein Motiv, dass ebenfalls in Mekh. zu Ex 12,1 zur
Deutung der Flucht Jonas herangezogen wird : Jona will dorthin fliehen,
wo sich die Schechina nicht offenbart ; denn die Schechina offenbart sich
nur in Israel, wie 21,87 ein Nachhall von Jona 1,3.10!

Dass sich Jona mit dieser Annahme freilich selbst betrogen hat, gesteht
er nicht nur durch sein Bekenntnis zu dem einen, einzigen, universalen
Gott (vgl. Jona 1,9), sondern erfährt es auch am eigenen Leibe (vgl. Jona
l,4ff; 2,Iff). Während davon in 37,141ff ausdrücklich gesprochen wird,
setzt Muhammad hier gewiss die Kenntnis dieses Sachverhalts voraus,
immerhin knüpft er ja mit dem «in den Finsternissen» expressis verbis an
37,143-144 an.

So gilt auch im Hinblick auf v. 87, dass Muhammad im grossen und

ganzen ein getreues Abbild der biblischen Erzählung zeichnet, und zwar
nicht nur in der Erwähnung der Flucht Jonas und seines Motivs, sondern
auch hinsichtlich der Konsequenzen. Allerdings macht er dabei aus zwei
ursprünglich getrennten eine Szene. Beides, das Bekenntnis zu dem einen
Gott (vgl. Jona 1,9) als auch das Geständnis, «ein Sünder (43) zu sein»
(vgl. Jona 2,4f), lässt Muhammad Jona «in den Finsternissen» ablegen
(v. 87b ; vgl. 6,63). Dabei gilt es zu beachten, dass das Wort «Finsternisse»
(zulumat) im Koran ganz verschiedene Bedeutungen haben kann, und
zuweilen nicht eindeutig zu definieren ist, welche Art «Finsternis», ob das
«Fehlen von Licht», das «im Heidentum leben», das «im Unglauben
verharren» oder aber das «in der ewigen Finsternis der Hölle)
verweilen» gemeint ist. (44) Oftmals aber soll wohl auch gar nicht exakt
zwischen den einzelnen Bedeutungen im Blick auf eine Aussage
unterschieden werden können, weil sonst die Aussagekraft eines Verses
empfindlich Schaden nehmen würde. So zumindest scheint es mir in
diesem Falle hier zu sein: Wie in 37,143 (s.o.) der «Fischbauch» den
gegenwärtigen Aufenthaltsort Jonas meint und zugleich auch auf die
Scheol anspielt, so ist mit dem «in den Finsternissen» Jonas aktuelle
Notlage beschrieben und gleichzeitig der Ort angedeutet, an dem er
«ewig» verweilen wird, wenn Allah ihn nicht daraus errettet. Diese
Doppeldeutigkeit hat auch in Pirqe R. Eliezer ihren Niederschlag
gefunden; denn dort heisst es, Jona habe bereits das Gehinnom gesehen,
dessen Eingang sich nach bEruv 19a ja im Meere befindet. Prägnanter
indessen ist diese Doppeldeutigkeit des Begriffes «Finsternis» in Qoh 11,8

ausgedrückt und bestätigt: das hier erwähnte yeme ha-choschäkh
umgreift sowohl die yeme ha-ra'ah (Qoh 12,1), also die «bösen Tage» vor
dem Tode, als auch die Zeit nach dem Tode. (45)

158



Insofern hat das Gebet des Jona auch doppeltes Gewicht : ist es doch
nach v. 88a nicht nur Grund der aktuellen Errettung «aus der Trübsal»
(vgl. 37,76/4.115), (46) sondern weist zugleich auf die Möglichkeit
endzeitlicher Rettung hin, die hier — paradigmatisch — an Jona angedeutet
werden soll. Jonas Gebet und anschliessende Rettung sind also nicht nur
Beweise wunderbarer Gebetserhörung (vgl. etwa die Beispiele bei Ori-
genes, de orat. I, 14,4 und I, 16,4), sondern ein Ausdruck dessen, dass das

Bussgebet des Sünders selbst vom Tode erretten kann, wie es in bRoschH
16b heisst: Gebetsschrei rettet vom Tode (vgl. MTaan II, 4; 3. Makk
6,8ff).

Genau darum geht es m. E. hier : So wie Jona errettet worden ist, so
werden die Sünder, wenn sie nur reumütig Busse tun und sich bekehren,
gerettet werden (v. 88). (47) M.a.W. trägt in dieser Perikope folglich Jona
dieselbe paradigmatische Bedeutung wie die Niniviten in 37,139-148. Aus
diesem Grunde konnte sich Muhammad eine lange> Jonageschichte
ersparen ; hier genügte ein Beschränkung auf das Wesentlichste.

In dieser Beschränkung aber fügt sich die Jonaperikope exakt in den
Zyklus der Prophetenlegenden ein, in dem sie im Koran eingebettet
vorliegt. Diesmal haben nicht die «Gewarnten», sondern die «Warner»
paradigmatischen Charakter (21,73), was jede der Legenden bestätigt (v.
48/9-50/1.51/21ff.71.73.74ff.76-77.83-84.85-86.89-90). So können wir also

feststellen, dass diese Perikope hier um ein weiteres Mal anschaulich und
einleuchtend zeigt, wie die Darstellung der Jonageschichte durch Muhammad

zum einen von der Absicht, um deretwillen sie erzählt wird, zum
anderen aber vom textlichen Rahmen, in den sie eingebettet ist, abhängt.
Sehen wir nun aber weiter; wie steht es mit der dritten Jonaperikope?

Strenggenommen können wir in 10,96-98 nicht von einer Jonaperikope
sprechen, denn um die Geschichte Jonas geht es hier eigentlich gar nicht.
Jona bzw. das «Volk des Jona» werden hier nicht wie in den beiden
vorausgehenden Fällen im Zusammenhang eines Prophetenlegendenzyklus,

sondern eher nur en passant erwähnt. Interessant und aufschlussreich

ist indessen auch in 10,96-98, wie, d.h. in welchem Kontext und zu
welchem Zweck sie hier erwähnt werden. Der Text ist grammatisch nicht
ganz einfach; doch unter Zugrundelegung des einleuchtenden
Korrekturvorschlages, den as-Suyuti (S. 288) (48) unterbreitet hat, können wir
folgendermassen übersetzen :

(96) Siehe, diejenigen, gegen die das Wort deines Herrn gefallen
ist, werden nicht glauben, (97) selbst wenn alle Zeichen zu ihnen
kämen, bis sie die schmerzliche Strafe spüren werden. (49)
(98) Warum (50) hat es keine (weitere) Stadt gegeben, die gläubig

159



wurde und der ihr Glaube genützt hat, ausser dem Volk des Jona?
Als sie das Volk des Jona) gläubig wurden, ersparten wir ihnen
die schandbare Strafe im irdischen Leben und Hessen sie ihr Leben
geniessen bis zu ihrem Tode.

Hier ist die Jonageschichte auf ihren «zeichenhaften Charakter»
zusammengedrängt. In ihrem Wortlaut setzt sie wohl die Perikope 37,139-
148 voraus, v. 98 knüpft verbaliter sogar an 37,148 an, liefert zugleich aber
auch eine bedeutsame und interessante Ergänzung. (51)

In diesen drei Versen haben wir nun Muhammads Version vom
«Zeichen des Jona» vor uns. Ohne an dieser Stelle zugleich auch in eine
Erörterung der entsprechenden neutestamentlichen Perikopen vom «Zeichen

des Jona» eintreten zu wollen, (52) sei zumindest der Hinweis auf
drei Verse daraus, und zwar auf Mat 12,41 und Lk 11,30 und 32, nicht
unterlassen, weil in diesen drei Versen angedeutet ist, wie auch Muhammad

sein «Zeichen des Jona» verstanden wissen wollte : (53) Für Jesus wie
für Muhammad ist das «Zeichen» kein Zeichen im Sinne eines zu
zeigenden Beglaubigungswunders. (54) Beide sehen das «Zeichen» zum
einen in/mit Jona selbst, das meint: in/mit seiner Verkündigung (Mt
12,41; Lk 11,30), zum anderen im Verhalten der Einwohner Ninives als

Reaktion auf diese Verkündigung gegeben (Mt 12,41 ; Lk 11,32). Während
nach der neutestamentlichen Überlieferung sodann die Forderung nach
einem Zeichen Jesus zu diesem «Zeichen des Jona» provoziert hatte, (55)
sind es bei Muhammad sowohl die eigene Skepsis bzw. Zweifel über die
von ihm verkündete Botschaft (10,94), (56) als auch die Erfahrungen, die
er mit seiner Verkündigung gemacht hatte_(10,95), die seine Version vom
«Zeichen des Jona» veranlasst haben. Schliesslich verzichtet Muhammad
aber dabei auf etwas im Neuen Testament sehr Wesentliches, nämlich auf
eine typologische Ausnutzung Jonas im Sinne eines typos tou mellontos
(Rom 5,14), auf die es Jesus doch so entscheidend ankommt (Mt 12,41

Ende; Lk 11,30.32 Ende).

Dieser knappe Vergleich möge hier genügen, kann doch die Besonderheit

der koranischen Perikope schwerlich aus einer blossen Gegenüberstellung

zu entsprechenden neutestamentlichen Aussagen gewonnen
werden. Doch schien mir der Hinweis auf diese phänomenologischen
Vergleichspunkte wichtig zu sein.

Wenn es um das Besondere der vorliegenden koranischen Perikope
geht, (57), um die Frage nach Sinn und Bestimmung des Rückgriffs auf die
Jonageschichte an dieser Stelle, muss die Überlegung mit v. 96 beginnen,
jenem Vers, der auf den ersten Blick an vollendete Prädestination zu

160



erinnern scheint. Der weitere Kontext bringt jedoch sogleich eine
gewichtige Korrektur an, und zwar in v. 99, der unbedingt mit v. 96

zusammengenommen werden muss. Nach Zamakhscharis Erläuterung besagt v.
99 nämlich : «Wenn er (sc. Allah) gewollt hätte, hätte er sie (sc. die
Menschen insgesamt) zum Glauben gezwungen. Aber das hat er eben
nicht getan, sondern den Glauben auf die Grundlage freier Wahl
gestellt.» (58) Das heisst: Das ausgesprochene Wort Gottes ist eine Sache
(v. 96a), die Annahme dieses Wortes, die Antwort darauf, eben eine
andere (v. 96b-97). Bei genauem Hinsehen verbirgt sich hinter diesem Satz
Zamakhscharis jene Dialektik, die sowohl Muhammad als auch dem
Autor des biblischen Buches Jona vertraut ist, eine Dialektik, die sich um
die beiden Stichworte «Gnade und Busse» bewegt. E. Bickerman hat sie

treffend mit den Komplementärbegriffen fata denunciativa und fata
conditionalia umschrieben, das meint, dass die Verwirklichung des
Gotteswortes nicht zwangsläufig mit seiner Verkündigung unmittelbar
eintrifft (das wäre das fatum denunciativum), sondern Raum für eine
Antwort der Angesprochenen lässt. (59) In diesem Sinne ist die
Verkündigung des Gotteswortes ein fatum conditionale, insofern als dessen

Verwirklichung ausbleiben, ja sogar ins Gegenteil gekehrt werden kann,
wenn die Angesprochenen umkehren, Busse tun (28,67 ; Jer 18,8 ; vgl.
auch bRoschH 17b: Busse bewirkt Zurücknahme des Gerichtsurteils;
bPes 119a: Gottes Hand ist immer geöffnet, die Bussfertigen
aufzunehmen; Yalqut zu Jes 55,8, §345: ein Reumütiger findet des Ewigen
Erbarmen). Ganz offensichtlich teilt Muhammad diese Ansicht. Das
beweisen nicht nur die bereits behandelten Jonaperikopen, sondern vor
allem die Frage in v. 98, die ja sinnlos wäre, wenn Muhammad nicht davon
ausginge, dass das Wort Gottes ein fatum conditionale ist. Und das
Erstaunliche an unserer Perikope ist, dass Muhammad an dieser Ansicht
selbst dann noch festhält, wenn seine Erfahrungen ihn das genaue
Gegenteil zu lehren scheinen, wie aus v. 97 und 101 hervorgeht: «Bei
einem ungläubigen Volk nützen weder Zeichen noch Warner.»

Was aber meint hier nun «Zeichen»? Im Anschluss an R. Bell hat W.
M. Watt (S. 122) deutlich gemacht, dass hinsichtlich des koranisches
Begriffs «Zeichen» vier Bedeutungen zu unterscheiden sind: «.(1) natural
phenomena which are signs of God's power and bounty ; (2) events or
objects associated with the work of a messenger of God and tending to
confirm the truth of the message; (3) signs which are recited by a

messenger; (4) signs which are part of the Qurjan or of the Book.» Unter
Brücksichtigung der dazu jeweils gegebenen Begriffsbestimmung (S. 122-

127) sowie des Kontextes zu v. 97, besonders der vv. 99-103, ist «Zeichen»
hier zunächst in die erste Gruppe, unter die Zeichen, die zum Gläubig-

161



werden bewegen sollen (vgl. 10,2-10), einzuordnen, was V. M. Watt auch
getan hat (S. 123). Von den Ungläubigen indessen werden diese Zeichen
nicht als solche (an)erkannt, was nach Muhammads Meinung schon Mose
erfahren musste (vgl. 7,132/29.146/4-147/5), bzw. sie werden von ihnen
erst dann (an)erkannt, wenn sie die «Zeichen», zu denen auch Hölle und
Höllenqualen gehören, spüren werden (v. 97b). Dann freilich nützt das

Gläubigwerden nichts mehr (vgl. 32,29; 30,56-57; 6,27-29; so auch Midr.
Prov zu Prov 6,6; Yalqut zu Jer 17,10, § 297; «Es gibt keine Busse, es sei

denn, sie geschieht bis zum Tage des Todes.»). Von dieser Tatsache,
sowie von der o.e. Skepsis Muhammads gegenüber seiner Sendung und
den mit ihr gemachten Erfahrungen her (v. 94-95), versteht sich nun die
Frage am Anfang von v. 98, die keineswegs eine rein rhetorische Frage ist,
sondern in Frageform auf ein weiteres «Zeichen» aufmerksam macht,
dessen «zeichenhafter Charakter» in v. 98b erläutert wird. Dieses
«Zeichen» nun — und des Zusammenhanges wegen dann auch das von v.
97 — gehört eindeutig in die dritte Gruppe nach Watts Klassifizierung (S.

126), zu den «Zeichen», die zitiert werden, um den Glauben der bereits
Gläubigen zu stärken und die Richtigkeit der Botschaft Muhammads
gegenüber denjenigen, die ihr ablehnend gegenüberstehen, zu bestätigen
(Belege bei W. M. Watt, S. 126). In diesem Sinne hat unsere Perikope eine
— ungleich ausführlichere — Entsprechung in der aus unmittelbarer
zeitlicher Nähe stammenden Sura 28,43-70, ja v. 98 und 101-103 klingen
geradezu wie eine Replik auf 28,46ff.51-53.57-59.67.

Können die bisherigen Überlegungen zu 10,96-98, die zweifellos noch
erweiterungs- und vertiefungsbedürftig sind — indessen würde eine
erschöpfende Analyse aller hier involvierten Probleme eine eigene Arbeit
erfordern —, hinreichende Wahrscheinlichkeit für sich beanspruchen,
folgt daraus, dass diese Perikope doppelte Paradigmatik besitzt : Zunächst
ist das Paradigmatische auf den Propheten, auf Muhammad selber und
seine Sendung bezogen; und in diesem Bezug liegt etwas für ihn
Tröstliches: Zwischen seiner Verkündigung und ihrer Wirkung, dem
Eintreffen des Verkündeten, stehen sowohl ein unüberhörbares Deo
volente als auch die Willensentscheidung der Hörer, die Muhammad von
der Last des Erfolgszwanges befreien (v. 96.100). Ihm soll es genügen, in
Treue seine Mission zu erfüllen (v. 95) ; über deren Erfolg oder Misserfolg
entscheiden zum einen Gott selber, zum anderen die Hörer (v. 99-100), die
freilich spüren werden, wofür sie sich entschieden haben. So war es
nämlich mit dem vorbildhaften «Volk des Jona», gegen das das Wort
gefallen war (vgl. Jona 1,2). Weil es aber gläubig wurde, durfte es

weiterleben (v. 98; ebenso Jona 3,5 und dazu Maimonides, Hil. Taanit

162



IV,2). «Wort Gottes» bedeutet hier natürlich ganz klar ein fatum
conditionale

So stehen sich Jona und Muhammad als Propheten einander gegenüber

; beide sind von derselben Sorge belastet, doch beiden gilt derselbe
Trost, nämlich vom «Erfolgszwang» befreit zu sein (vgl. dazu auch unten
die Bemerkungen zu 68,48-50).

Aber auch im Blick auf die (möglichen) Hörer Muhammads enthält
diese Perikope etwas Paradigmatisches, nämlich den Hinweis auf die

glückliche Wendung des Geschickes des «Volkes des Jona», etwas, was
bereits in den zuvor behandelten Jonaperikopen ausgeführt war. Nur ist
hier der aus 37,148 schon bekannte «eschatologische Vorbehalt» durch
eine Ergänzung näher präzisiert; denn in v. 98 Ende ist ausdrücklich
davon die Rede, dass den Einwohnern Ninives die «Strafe im irdischen
Leben erspart geblieben ist». (60) Aus diesem Grunde meinte ich übrigens
das ila chinin wie hier in 10,98 auch in 37,148 (s.o.) mit «bis zu ihrem
Tode» übersetzen zu können (in diesem Sinne ist das ila chinin m.E. auch
in 2,36/4; 7,24/3; 16,80/2; 21,111 und 36,45/4 gebraucht), (61) wobei in
dem ila chinin keineswegs an die Zeitspanne zwischen der Begnadigung
(Jona 3,10) und der Zerstörung Ninives, die ja nach 10,102 dann ein
vorweggenommenes Jüngstes Gericht gewesen wäre, gedacht ist, wie
überhaupt die Frage nach der Zerstörung Ninives trotz der Begnadigung, eine

Frage, die sich Hieronymus zu beantworten bemühte, (62) für Muhammad

eben gar keine Frage gewesen war. Dass er aber einen «eschatolo-
gischen Vorbehalt» hier anmeldet, entspricht nur konsequent seiner
Überzeugung, nach der vom Jüngsten Gericht keiner, auch nicht ein
reumütiger Sünder, im vorhinein schon ausgenommen ist. (63) Doch
haben sie als erste die Chance, der (ewigen) Höllenpein zu entgehen,
wodurch sie eine gewisse Vorzugsstellung einnehmen (10,102-103; vgl.
bBer 34b: «auf dem Platz, auf dem die reumütigen Sünder (ba'ale
teschubhah) stehen, stehen nicht einmal die vollkommenen Gerechten
(tsaddiqim gemurim).»). (64) In diesem Sinne möchte Muhammad das
«Volk des Jona» seinen Hörern als nachahmenswertes Vorbild hinstellen,
wie er sich selbst durch dieses «Zeichen» in seiner (offenbaren) aktuellen
Erfolglosigkeit getröstet und zugleich gemahnt sieht, in seiner Verkündigung

nicht nachzulassen. Damit aber sind wir bereits beim Thema der
letzten der vier Jonaperikopen angekommen, nämlich 68,48-50.

Eingefügt ist diese Perikope in einen der ältesten Texte des Korans
(s.o.), eine Sura, in der die Legitimation Muhammads als Propheten auf
dem Spiel steht. Die uns hier interessierenden Verse lauten :

(48) Darum warte auf das Urteil deines Herrn, und sei nicht wie der

163



Mann des Fisches, als er rief ; war er doch voll Kummer und Zorn.
(49) Wäre ihm nicht Gnade von seinem Herrn zuteil geworden,
wäre er in der Tat in Nacktheit verworfen; (65) war er doch
tadelnswert. (66) (50) Aber es erwählte ihn sein Herr und machte
ihn zu einem der Rechtschaffenen.

Da sich hier manches wiederholt, was bereits erörtert worden ist,
können wir uns recht kurz fassen ; zudem hat jüngst erst C. Schedl in
seiner Analyse der Sura 68 (S. 55-75) auch zu unserer Perikope schon sehr
Wesentliches gesagt.

Inhaltlich zeigen die Verse, trotz aller Knappheit, in wesentlichen
Punkten wiederum Übereinstimmung mit dem sonst von Jona im Koran
Erzählten, also schon Bekannten. Der Name Jonas wird nicht genannt, er
heisst wie in 21,87 der «Mann des Fisches», nur dass hier das aramäische
Fremdwort nun («Fisch») durch das arabische al-chut ersetzt ist. Dass es
also um Jona geht, steht ausser Zweifel. Der Zeitsatz in v. 48 nimmt die
Aussage von 21,87 wieder auf, ja setzt sie voraus; denn die nähere
Bestimmung des «Rufens» fehlt hier. Doch hat auch ein absolut gebrauchtes

«er rief» (nada) im Koran keineswegs die Bedeutung «um Hilfe
schreien», sondern meint hier wiederum wie auch andernorts im Koran
zunächst ein Rufen im Sinne von «Verkündigen» (67) bzw. dann auch, was
hier zugleich relevant ist, im Sinne von «zum Glauben rufen». (68) So

gesehen sind in dem kurzen Satz sowohl die Tatsache, dass der in
Bedrängnis geratene Jona ein Bekenntnis zu Allah ablegt, als auch die
Tatsache, dass er den Einwohnern Ninives predigte, zusammengefasst
(vgl. 21,87; 37,143.145a. 147 sowie Jona 2,11; 3,2.4). Auch die Zustandsaussage

von v. 48 Ende ist wiederum eine Art Zusammenfassung; denn
das hier — im Unterschied zu 37,145b — gebrauchte Wort makzum ist
zum einen gleichbedeutend mit kazim (12,84; 16,58/60; 43,17/6), und
meint zum anderen : mamlüsghamm («voll Kummer»). (69) Folglich steht
die Zustandsaussage hier als Synkopie von 37,145b (Jona 4,Iff.6) und 21,87
(Jona 1,3.10).

V. 49 scheint auf den ersten Blick — wie oben bereits notiert — den an
einen kausalen Zusammenhang erinnernden Aussagen von 37,143f und
21,87b-88a zu widersprechen. Indessen darf man annehmen, dass ein
solcher Widerspruch genausowenig besteht wie ein Kausalnexus, der Gott
in seinem Wirken bindet oder gar von menschlicher (Vor-) Leistung
abhängig macht. Solche Vermutung wäre mit Muhammads Vorstellungen
von der Freiheit göttlichen Wirkens in der Geschichte der Menschen
unvereinbar, so dass man ein cfo-ut-cfej-Denken auch im Hinblick auf
37,143f und 21,87b-88a auszuschliessen hat. Im letzten bleibt Allahs

164



Einsatz für Jona immer ein Akt freier Gnade, freier göttlicher
Willensentscheidung. (70) Das wiederum deckt sich mit dem biblischen Befund
(vgl. Jona 1,11-2,1.11). Dass es wirklich eine freie Willensentscheidung
war, wird durch den Nachsatz von v. 49 (vgl. 37,142b) nur noch
unterstrichen. Wenn nun die Akzente in der vorliegenden Perikope
anders als in 37,143f und 21,87b-88a gesetzt sind, so hat das seinen Grund
in der Abzweckung dieser Sätze, auf die gleich noch einzugehen sein wird.

Nötig ist zuvor ein Wort zur Übersetzung ; denn in v. 49a habe ich das

aus 37,145 bekannte bil-'ara ïnicht wie dort mit «auf den nackten Strand»,
sondern mit «in Nacktheit» wiedergegeben. Ebenso habe ich aus dem «wir
warfen ihn» hier ein «verwerfen» gemacht, was lexikographisch durchaus
gerechtfertigt ist. Mit dieser Übersetzung bin ich dem Vorschlag C.
Schedls (S. 74) gefolgt; denn im Unterschied zu 37,145 scheint hier m.E.
tatsächlich der Gedanke an eine mögliche Verwerfung Jonas enthalten zu
sein, so dass wir im Vergleich von 68,49 mit 37,145 vielleicht mit dem
Vorhandensein eines Spiels mit Wortbedeutungen rechnen dürfen.
Immerhin wird man die Vorstellung, dass Jona hätte verworfen werden
können, nicht von vornherein ausklammern dürfen ; zumindest hat m.E.
al-Machalli (S. 755) wohl etwas Ähnliches andeuten wollen, wenn er zu
madhmum («tadelnswert») erklärt: «Aber Gott erbarmte sich über ihn
(sc. Jona) und er wurde nicht tadelnswert (ghairu madhmum) ans Land
geworfen.» Mehr als eine Hypothese kann obige Übersetzung dennoch
nicht sein, auch wenn sie vom Lexikographischen her durchaus legitimiert
werden kann. (71)

V. 50 schliesslich resümiert auf knappstem Raum den zweiten Teil der
Jonageschichte, freilich nur, soweit sie Jona selber betrifft. Dabei darf die
Erwählung keinesfalls als Ausdruck einer besonderen Bevorzugung Jonas
missdeutet werden, Erwählung heisst ganz klar : Erwählung zum Dienst,
Beauftragung. (72) Und wie das Gesandtwerden Jonas nach 37,147 die
Erfüllung der Sendung einschliesst, so auch hier die Beauftragung die
Ausübung des Dienstes. In diesem Sinne machte ihn Allah zu «einem der
Rechtschaffenen» (ssalich), d.h. zu einem, der die «guten Werke»
(ssalichat), zu denen er beauftragt ist, bringt. Wenn es aber heisst, dass
Allah Jona zu diesem «Rechtschaffenen» machte, dann besagt das nichts
anderes, als dass es eben Allah ist, der den Menschen die Möglichkeit und
die Gelegenheit bietet, ein «Rechtschaffener» zu sein bzw. zu werden, d.h.
sich als «Erwählter» zu bewähren (vgl. dazu auch Origenes, contra Celsum
VII,57 und Midr. Tehillim zu Ps 26,9). Wenn also Jona hier als

«Rechtschaffener» bezeichnet wird, will das zugleich auch für Muhammad

Trost (und Mahnung) sein. Sind doch die «Rechtschaffenen»

165



(ssalichun) solche, die mancherorts im Koran sogar «als eine auserwählte
Gruppe der Seligen im Jenseits aufgeführt» werden (R. Paret, S. 31 (zu
2,130) mit Belegen). Wie der widerborstige Jona letztendlich zu den
«Seligen im Jenseits» gehört, so wird dereinst auch Muhammad des
paradiesischen Lohnes teilhaftig werden, wenn er nur treu seine Mission
erfüllt, auch wenn ihn gelegentliche Skepsis und Zweifel plagen.

Hinsichtlich der Rehabilitierung Jonas weiss sich Muhammad mit der
biblischen Überlieferung einig; denn auch dort war es ein Zeichen der
Gnade und Langmut Gottes (Jona 4,2b), dass er Jona die Chance gegeben
hat, seine «tadelnswerte Handlungsweise» zu korrigieren. Allerdings will
dabei bedacht sein, dass der Autor des biblischen Buches Jona an dieser
Stelle ein anderes Ziel verfolgt, ohne das es indessen Muhammads
Auffassung zuwiderliefe. (73)

Wenn wir nun die Frage nach Sinn und Zweck dieser Version der
Jonageschichte beantworten wollen, müssen wir noch einmal zu v. 96

zurückgehen. Hier ist Muhammad der Angesprochene : Er soll das Urteil
seines Herrn abwarten. Verständlich wird dieser Satz vom vorausgehenden

Text her. Dort ist u.a. davon die Rede, dass man Muhammad
seiner Botschaft wegen für «besessen» hielt (v. 2ff,51 ; vgl. 34,8; 44,13/2;
52,29-30; 81,22 sowie Hos 9,7 und Apg 26,24) und seine Botschaft als

«Lüge» charakterisierte (v. 44ff). Angesichts dieser Situation sah sich
Muhammad so ziemlich am Ende seiner Möglichkeiten und versucht, wie
Jona vor seiner Aufgabe zu fliehen. Von seinen Hörern gedrängt, fühlte er
sich gezwungen, einen Legitimationsnachweis zu erbringen. An dieser
Stelle tritt nun Allah für seinen Gesandten ein, wie vv. 17-33.34-43 und
unsere Jonaperikope belegen. Doch würde es zu weit führen, auch die
zuerst genannten beiden Passagen zu analysieren ; beschränken wir uns
auf die Jonaperikope. Während vv. 17-33 und 34-43 die Hörer Muhammads

durch das Aufzeigen der Konsequenzen ihres Verhaltens vor dem
Hintergrund der eschatologischen Aussichten, die sie haben werden, zu
überzeugen bemüht sind, ist in der Jonaperikope Muhammad allein der
Angesprochene. Dabei soll ihm das Verhalten Jonas zugleich Warnung
und Mahnung wie auch Trost sein: (74) Warnung — nicht wie Jona vor
der Aufgabe fliehen und sich dadurch in eine äusserst missliche Lage
bringen (vgl. v. 48b-49) ; Mahnung — denn Allah entlässt seinen Gesandten

nicht, bevor er seine Aufgabe erfüllt hat (vgl. v. 50a) ; Trost — Allah
lässt seinen Gesandten nicht im Stich. Selbst wenn er gegenwärtig verlacht
wird, wird doch die Zukunft erst erweisen, ob das Lachen der Gegner des

Propheten nicht gar zu verfrüht war (vgl. v. 50b). Darum soll Muhammad
geduldig warten (fa-ssbir) auf den göttlichen Urteilsspruch. Gegenwärtiges
Glück ist nicht das letzte und wahre Glück ; selbst die Niniviten

166



überlebten nur «bis zu ihrem Tode», das Jüngste Gericht indessen
blieb/bleibt auch ihnen nicht erspart (37,148; 10,98).

Träger der paradigmatischen Bedeutung dieser Perikope ist hier also

durchweg Jona (wie in 21,87-88), bezogen auf Muhammad und seine
Sendung als «Gesandter Allahs». Diese klare Abzweckung erlaubte es

wiederum Muhammad, die Jonageschichte hier um eine weiteres Mal auf
das im Blick auf die Bezugsperson Wesentliche zu reduzieren. Damit
finden wir auch in dieser letzten der vier koranischen Jonaperikopen
bestätigt, dass die Darstellung der Jonageschichte ganz eindeutig nur vom
Kontext einerseits und von der Abzweckung andererseits abhängt. (75)
Jeder Versuch aber, eine Harmonisierung aller Perikopen in einer
synoptischen Exegese zu erzielen, würde die jeweiligen Besonderheiten
und ihre Konturen nur verwischen.

Fassen wir zusammen. In vierfacher Gestalt ist uns die Jonageschichte
im Koran begegnet. Einmal konzentrierte sich die Darstellung auf die
Einwohner Ninives als die Träger der paradigmatischen Bedeutung, ein
andermal wieder auf Jona. Einmal waren es die Hörer Muhammads, denen
das Beispiel Jonas und des «Volkes des Jona» vorgehalten worden ist, ein
andermal wieder war es der Prophet selber, dem das Vorbild galt. Immer
aber zeigte sich, dass die jeweiligen Darstellungen sowohl vom Kontext, in
den sie eingebettet sind, als auch von der Absicht, um deretwillen sie

gerade an der jeweiligen Stelle erzählt werden, abhängen, auch wenn im
Blick auf manche Einzelaussage recht genaue parallele Texte mit gleichen
Aussagen aus der jüdisch-christlichen Überlieferung beigebracht werden
können. Gewiss hat Muhammad durch verschiedene Informanten
(Quellen), angefangen von der hebräischen Bibel, der er im Falle des Jona
erstaunlich treu gegenübersteht, Anregungen für seine Wiedergabe
erhalten ; (76) doch genügt deren Aufweis m.E. nicht, um die These
absolut schlüssig zu begründen, dass diese oder jene Version dieses oder
jenes Ursprungs ist (s.o. Anm. 4). Vielmehr sind sie je für sich Beleg dafür,
wie der Prophet es verstanden hat, «aus den geistigen Anregungen seiner
Umwelt eine Anzahl von Elementen der verschiedensten Art zu einer in
ihrer Zusammenfassung originellen... Synthese» zu vereinigen, um den
eingangs zitierten Satz Joh. Fücks wieder aufzunehmen.

Fragen wir zum Schluss, was Muhammad diesen Umgang mit der (den)
Tradition(en) erlaubte, so war es ohne Zweifel sein Verständnis eben

jener Tradition(en), in die er sich gestellt sah. (77) Danach hat er
bekanntlich niemals die Absicht gehegt, eine neue Offenbarung zu
bringen, sondern nur in «deutlicher arabischer Sprache» seinem Volk,
den Arabern, das zu verkünden, was zuvor schon den anderen, vorab den

167



Juden und Christen, geoffenbart worden ist (vgl. 61,6; 33,40; 46,12/1
u.ö). (78) So zitiert er freimütig aus jenen Traditionen, um durch das

Aufzeigen der «Gleichartigkeiten der Vorgegebenheiten» die
Glaubwürdigkeit seiner Sendung und seiner Botschaft nachdrücklich zu
dokumentieren. (79) Weil er sich in diese Tradition(en) gestellt sah und sie nur
fortführen wollte, ohne sie qualitativ zu verändern oder gar zu überbieten
und damit die vorigen zu neutralisieren, konnte er auf jegliche typolo-
gische Ausnutzung, jegliche Typologie im Sinne eines Aufweises eines

typos tou mellontos (Rom 5,14) verzichten, wie gerade die Rezeption der
Jonageschichte anschaulich unter Beweis stellt, jene Geschichte, die doch
die Väter der Kirche unter Aufnahme von Mt 12,38-42; 16,1-4; Lk 11,29-
32 nur allzu gerne eben im Sinne jener Typologie ausgelegt haben (vgl.
etwa Justin, Dial. c. Tryph. 107,1-108,1 ; Origenes, de orat. 1,13,3 ; Cyrill v.
Jerusalem, 14. Katechese c. 17-20 etc.). (80) Dass Muhammad am Ende
aber doch etwas qualitativ Neues, Anderes mit seiner Verkündigung
initiiert und gebracht hat, hat er selber dann gesehen, wenngleich er es
seiner ursprünglichen Intention zufolge niemals beabsichtigt oder gar
angestrebt hatte. (81)

168



ANMERKUNGEN

(1) Grundlegend nach wie vor: H. Speyer, Die biblischen Erzählungen im Koran, Gräfen-
hainichen 1933 Neudr. Hildesheim 1961.

(2) Ein Bemühen — einst von A. Geiger, Was hat Mohammed aus dem Judenthume über¬
nommen? Bonn 1833, letzter Neudr. New York 1970, angeregt —, das bis heute eine
kaum noch übersehbare Fülle religionsvergleichender Studien gebracht hat.

(3) Die Originalität des arabischen Propheten, in : ZDMG 90 (1936), S. 509-525.510 (im An¬
schluss an T. Andrae, Mohammed, sein Leben und sein Glaube, Göttingen 1932 (Neudr.
1977), S. 8). — Zu dem entsprechenden Problem der Rezeption jüdischer Überlieferungen

in der Alten Kirche s. jetzt G. Delling, Das agathôn der Hebräer bei den
griechischen christlichen Schriftstellern, in : Das Korpus der Griechischen Christlichen
Schriftsteller. Historie, Gegenwart, Zukunft, ed. J. Irmscher u. K. Treu, Berlin 1977

TU 120), S. 151-172.

(4) Wie das z.B. H. Horst, Israelitische Propheten im Koran, in: ZRGG 16 (1964), S. 42-
57.48, getan hat.

(5) Darauf verweist auch R. Paret, Der Koran — Kommentar und Konkordanz, Stuttgart
1971, S. 418 z.St.

(6) Vgl. C. Schedl, Muhammad und Jesus. Die christologisch relevanten Texte des Koran
neu übersetzt und erklärt, Wien-Freiburg-Basel 1978, S. 74.

(7) Geschichte des Qorans I, Leipzig ^1909 (Neudr. Hildesheim 1961); zur islamischen
Tradition s. die Listen bei Nöldeke, a.a.O.S. 58-65. Vorschläge europäischer Orientalisten

bei W. M. Watt, Bell's Introduction to the Qur'an, Edinburgh 1970 Islamic
Surveys 8), S. 206-213. Ausführlich eingegangen ist auf diese Problematik auch R. Bla-
chère. Introduction au Coran, Paris 21977, S. 12-70.132-135.240-262.

(8) A.a.O.S. 36-38.

(9) Warum in der Tradition bei einigen v. 94, bei anderen v. 94-95 und bei wieder anderen
v. 94-96 (Surenüberschrift!) als späterer Einschub deklariert sind, ist nicht erklärlich;
s. Th. Nöldeke, a.a.O.S. 158.

(10) Vgl. C. Schedl, a.a.O.S. 57-58.73-75.

(11) Th. Nöldeke, a.a.O.S. 96.161-162.

(12) Nach K. Rudolph, in : Der Koran, Leipzig 1968. 3l974, S. 405 Anm. 15, eine der ältesten
Formen dieses Legendenzyklus. Die Zyklen sind zusammengestellt bei W. M. Watt,
a.a.O.S. 127-134. Vgl. auch J. Horovitz, Koranische Untersuchungen, Berlin-Leipzig
1926 Stud. z. Gesch. u. Kultur des islam. Orients IV), S. 10ff.44ff.

(13) Infolge des jeweiligen charakteristischen Schlusssatzes (vgl. v. 80/78f v. llOf v.
121f v. 131f), der allerdings nur vier der sieben Legenden abschliesst, muss zwischen
der Abraham- und der Isaakperikope unterschieden werden (was W. M. Watt, a.a.O.S.
132, nicht getan hat und darum nur sechs Legenden unterscheidet), so dass der — in
unserem Text nicht erwähnte — Ismael mit Abraham zusammengehört, während Ismael
und Isaak deutlich voneinander getrennt sind. S. hierzu R. Paret, a.a.O.S. 417 zu 37,101.

(14) Zum Begriff s. W. M. Watt, a.a.O.S. 27.

(15) Ausser in Verbindung mit den hier Genannten wird mursal(un) in Verbindung mit
Namen nur noch in bezug auf Muhammad (2,252/3; 36,3/2; 13,43), Mose (26,21/0.
27/6; 27,10; 28,7/6) und Ssalich (7,75/3.77/5) gebraucht. Zum Begriff s. J. Horovitz,
a.a.O.S. 47ff, und A. J. Wensinck, Muhammed und die Propheten, in : AO 2 (1924), S.

168-198.171f.

(16) Der Ausdruck begegnet nur hier. Als nabiy wird Isaak (zusammen mit Jakob) noch
einmal in 19,49/50 erwähnt. Zum Begriff s. W. M. Watt, a.a.O.S. 28-29.

(17) Vgl. H. Horst, a.a.O.S. 46.

(18) Zu den frühesten Erwähnungen Jonas s. auch W. Rudolph, Joel-Amos-Obadja-Jona,
Berlin 1974 KAT XIV/2), S. 330.

169



(19) Tafsir al-Dschalalain, ed. Khalid al-Dschudscha, Damaskus 1389/1969 (hierin stammt
der Kommentar zu Sura 1.18-114 von Dschalal ad-Din Muhammad ihn Ahmad al-
Machalli, der Kommentar zu Sura 2-17 von Dschalal ad-Din 'Abd ar-Rachman ibn abi
Bakr as-Suyuti), S. 596: al-Machalli verwechselt hier offenbar Jonas Flucht zum Schiff
mit seinem Hinausgehen aus der Stadt (Jona 4,1.5).

(20) Abu 1-Qasim al-Husain ibn Muhammad al-Issfahani, Al-mufradat fi gharibi I-Qur'an.
ed. M. S. Kilani, Kairo 1381/1961, S. 8a.

(21) Vgl. Pirqe R. Eliezer 10 Anf. : Jona flieht, um nicht falscher Prophet genannt zu werden ;

Mekh. zu Ex 12,1 : Jona flieht im Interesse seines Volkes.
(22) In 26,119 und 36,41 bezeichnet dieser Begriff übrigens die Arche Noahs. Sonst freilich

ist fulk term, techn. für «Handelsschiff» (2,164/59: 10.22/3; 14,32/7; 16,14: 17,66/8;
22,64/5; 23,22; 29,65; 30,31/0; 35,12/3 ; 40,80 ; 43,12/1 ; 45,12/1).

(23) Al-Machalli, a.a.O.S. 596 z.St. ; 'Abd al-Dschalil 'Isa, Al-musschaf al-muvassar, Kairo-
Beirut 61394/1972, S. 595 z. St.

(24) Al-Machalli, a.a.O.S. 596 z.St. Zu diesem Gebrauch von clachada vgl. 18,56/4; 40,5
und 42,16/5.

(25) Ähnliches auch bei Matthaeus Polus, Synopsis criticorum aliorumque Sacrae Scrip-
turae interpretum et commentatorum III, Frankfurt/M. 1694, Sp. 1816.

(26) 'Abd al-Dschalil "Isa, a.a.O.S. 595 z.St.

(27) Vgl. den Nachweis bei P. E. Lapide, Auferstehung — ein jüdisches Glaubenserlebnis,
Stuttgart-München 1977, S. 49-50. Auf diese Symbolzahlen hat übrigens auch schon
Matthaeus Polus, a.a.O.Sp. 1820-1821, aufmerksam gemacht.

(28) Justin, Dial. c. Tryph. 107,2, legte hingegen wie Mt 12,40 Wert auf den «dritten Tag»!
(29) W. M. Watt, a.a.O.S. 26-27.

(30) Doch s. dazu die Analyse des Glaubensbegriffes von M. M. Bravmann, The Spiritual
Background of Early Islam and the History of its Principal Concepts, in ; The Spiritual
Background of Early Islam. Studies in Ancient Arab Concepts. Leiden 1972, S. 26-31.

(31) So al-Machalli, a.a.O.S. 597 und as-Suyuti, a.a.O.S. 288 zu 10,98. Die Bezeichnung des
«diesseitigen Lebens» als «Nutzniessung» bzw. das «am Leben lassen» als «geniessen
lassen» ist auch sonst im Koran üblich. Belege dazu bei R. Paret, a.a.O.S. 17 zu 2,36.
Vgl. zum Begriff des «diesseitigen Lebens» auch M. M. Bravmann, a.a.O.S. 32-38.

(32) Hübsch geradezu ist al-Machallis Bemerkung: Jona «war krank wie ein gerupftes
Huhn» ('alil kal-farkhi l-muma"ati; a.a.O.S. 597).

(33) Doch s. R. Paret, a.a.O.S. 416 z.St.

(34) The Tragedy of Jonah, in: Judaism 82 (1972), S. 164-175. Dasselbe hat übrigens auch
schon Matthaeus Polus, a.a.O.Sp. 1822, mit Bezug auf Gen 45,5 und 1. Sam 15,11
erklärt.

(35) Al-Machalli, a.a.O.S. 597 ; 'Abd al-Dschalil 'Isa, a.a.O.S. 595.

(36) Ebenso auch Origenes, contra Celsum VII,53 und Augustin, Epist. 71 (ad Hieron.).
(37) Meine Sicht des biblischen Jonabuches habe ich in dem Aufsatz «Das Buch Jona — ein

kritisches Resümee der Geschichte Israels», in : Theo! Versuche IX, Berlin 1977, S.

37-45, dargelegt.
(38) S. dazu J. Horovitz, a.a.O.S. 34-35, und R. Paret, a.a.O.S. 342-345.

(39) Wie das z.B. H. Speyer, a.a.O.S. 407-408; J. Horovitz, a.a.O.S. 154-155; H. Horst,
a.a.O.S. 48, getan haben.

(40) 'Abd al-Dschalil 'Isa, a.a.O.S. 429 z.St.

(41) Al-Machalli, a.a.O.S. 435 z.St., verwechselt wiederum Jonas Flucht zum Schiff mit dem
Hinausgehen aus der Stadt (Jona 4,1.5) : Jona floh zornig, weil nicht eintraf, was er
angekündigt hatte.

(42) Dem entspricht R. Parets Verweis zum Begriff des « Macht-habens über jemanden» auf
90,5 (a.a.O.S. 344 zu 21,87). Warum 'Abd al-Dschalil 'Isa, a.a.O.S. 429 z.St., zu diesem

170



Begriff auf 89,16 verweist, ist mir nicht einsichtig; ebenso ist das von ihm genannte
Motiv der Flucht Jonas : Jona floh «wegen des Unglaubens seines Volkes», reine Spekulation,

die im Text keinen Anhaltspunkt hat.

(43) Eigentlich : einer, der ein Gesetz übertritt oder sich unrechtmässig einer Aufgabe ent¬
zieht (al-Issfahani, a.a.O.S. 315).

(44) Vgl. die Belege bei al-Issfahani, a.a.O.S. 315b.

(45) W. Rudolph, Der Prediger — Das Buch Esther. Berlin 1972 KAT XVII/2), S. 204.

(46) Übrigens ist auch «Trübsal» (ghamm) ein ambivalenter Ausdruck; meint er doch «die
Dunkelheit» im Sinne eines «Fehlens von Licht» als auch die «Dunkelheit» im Sinne
von «Kummer» bzw. «Dunkelheit der Seele». S. dazu die Belege bei al-lssfahani,
a.a.O.S. 365a.

(47) Al-Machalli, a.a.O.S. 436 z.St. — In M. Hennings Übersetzung, Der Koran, Leipzig
1968. ^1974, S. 303 z.St., ist durch Nichtbeachten der Tempusunterschiede diese Pointe
des Satzes zerstört worden

(48) Aufgenommen von R. Paret, a.a.O.S. 229 z.St.

(49) Ein schönes Beispiel übrigens, dass ra 'a nicht nur ein Sehen im kognitiven Sinne meint
(50) fa-laula kanat steht hier für fa-haüa kanat. So as-Suyuti, a.a.O.S. 288 z.St. ; R. Paret,

a.a.O.S. 229 z.St.

(51) Dass 10,98 — wie die muslimische Tradition will — älter sein soll als 37,148, scheint mir
angesichts der doch recht deutlichen Abhängigkeit dieses Textes von der Jonaperikope
37,139-148 wenig wahrscheinlich. Vgl. auch Th. Nöldeke, a.a.O.S. 158.

(52) Dazu sei z.B. auf A. Vögtle, Der Spruch vom Jonazeichen, in: Synoptische Studien.
Festschr. A. Wikenhauser, 1954, S. 230-277; O. Linton, The Demand for a Sign from
Heaven, Mk 8,11-12 and Parallels, in: St.Th 19 (1965), S. 112-129; R. À. Edwards, The
Eschatological Correlative as a <Gattung) in the New Testament, in: ZNW 60, (1969),
S. 9-20, sowie auf die Kommentare verwiesen.

(53) Zur Sache s. auch H. Speyer, a.a.O.S. 410.

(54) Das hat schon A. Tholuck, Die Wunder Muhammeds und der Charakter dieses Reli¬
gionsstifters, in : Werke IX, Gotha 2l867, S. 1-14.3-5, ganz richtig gesehen.

(55) Gelegentlich wurde freilich auch von Muhammad ein solches «Zeichen» gefordert:
10,20/1 ; 6,35.37; 13,7/8.27.38; 17,59/61-60/2.90/2-93/5; 20,133-134; 28,47.

(56) So mit Recht R. Paret, a.a.O.S. 229 z.St.

(57) Sie hat eine deutliche Parallele in 36,13/2-29/8. Möglich ist natürlich auch die An¬
nahme, die Fassung der «Agabus-Legende» in 36,13/2-29/8 ist erst unter dem Eindruck
der Jonageschichte konzipiert worden, vgl. dazu die Bemerkung von K. Rudolph,
a.a.O.S. 398 Anm. 5.

(58) Zit. nach H. Gätje, Koran und Koranexegese, Zürich-Stuttgart 1971, S. 283. Auf das
hier angedeutete Problem kann freilich im vorliegenden Zusammenhang nur ganz am
Rande eingegangen werden, eine sachgerechte Behandlung würde aber über den
Rahmen unserer Erwägungen hinausgehen. Zu diesem Problem s. jedoch T. Andrae,
a.a.O.S. 51-53.58; J. Nosowski, Theologia Koranu, Warszawa 1970, S. 212-224.

(59) Four Strange Books of the Bible, New York 1967, S. 30-31. Näheres dazu in meinem
Anm. 36 erwähnten Aufsatz S. 40-41.

(60) Von einer «Strafe im Diesseits», die gegen eine «Strafe im Jenseits» abgegrenzt ist, ist
übrigens auch in 9,55.74/3.85/6 und 59,3 die Rede! Weiteres zu diesem Problem bei
L. Gardet, Islam, Köln 1968, S. 120-123.

(61) Vgl. al-Issfahani, a.a.O.S. 138.

(62) Zit. bei W. Rudolph, KAT XIV/2, S. 329 Anm. 6.

(63) Doch s. T. Andrae, a.a.O.S. 49, und L. Gardet, a.a.O.S. 123-124.

(64) Eine Vorstellung übrigens, die sich bis in die späte islamische Eschatologie hinein er¬
halten hat. Ein eindrücklicher Beleg dafür bei J. Macdonald, Islamic Eschatologv III :

171



The Twilight of the Dead, in: Islamic Studies 4 (1965), S. 55-102.75f Übers.). 92f
Text).

(65) So C. Schedl, a.a.O.S. 74.

(66) Vgl. 17,18/9.22/3 und 37,142b.

(67) Dass aber nada der «terminus technicus für «Verkünden) /keryssein)» ist, wie C. Schedl,
a.a.O.S. 74, meint, kann ich anhand des Gebrauchs dieses Wortes nicht finden.

(68) Zusammenstellung der wichtigsten Belege bei al-Issfahani, a.a.O.S. 487a.

(69) Vgl. al-Machalli. a.a.O.S. 754 z.St. : 'Abd al-Dschalil 'Isa, a.a.O.S. 760 z.St.

(70) Zu diesem Problem sei auch auf M. M. Bravmann, Allahs Liberty to Punish or to
Forgive, in: The Spiritual Background..., S. 227-228, hingewiesen.

(71) Vgl. 'Abd al-Dschalil 'Isa, a.a.O.S. 761 z.St.

(72) Al-Machalli, a.a.O.S. 755 z.St.; 'Abd al-Dschalil 'Isa, a.a.O.S. 761 z.St. In der späteren
Wirksamkeit Muhammads ist das Verb idschtaba geradezu eine Art term, techn. der
Erwählung zum Gesandten Allahs geworden: 19,58/9: 6,87; 3,179/3 (Erwählung der
Propheten), 20,122/0 (Erwählung Adams), 16,121/2 (Erwählung Abrahams), 12,6
(Erwählung Josephs).

(73) S. meinen Aufsatz S. 40ff.

(74) Vgl. C. Schedl, a.a.O.S. 75.

(75) C. Schedl, a.a.O.S. 74.

(76) D. Masson, Le Coran et la révélation judéo-chrétienne, 2 Bde, Paris 1958; J. Kritzeck,
Jews, Christians, and Muslim, in : The Bridge III, New York 1958, S. 84-121. bes. S. 9Iff.

(77) Was vorzüglich schon O. Pautz, Mohammeds Lehre von der Offenbarung, Leipzig 1898,
ein Buch, das wesentlich mehr enthält, als sein Titel vermuten lässt, nachgewiesen hat.

(78) T. Andrae, a.a.O.S. 77ff.

(79) G. E. von Grunebaum, Studien zum Kulturbild und Selbstverständnis des Islams,
Zürich-Stuttgart 1969, S. 310 Anm. 3. Fr. Buhl, Das Leben Muhammeds, Darmstadt
^1961. S. 161. O. H. Schumann, Der Christus der Muslime, Gütersloh 1975, S. 25, hat
allerdings dagegen eingewandt, dass derlei Parallelitäten «nicht selten erst aurcn
Mohammed herbeigeführt» wurden.

(80) Vgl. dazu z.B. U. Steffen, Das Mysterium von Tod und Auferstehung. Formen und
Wandlungen des Jona-Motivs, Göttingen 1963; E. Biser, Zum frühchristlichen
Verständnis des Buches Jona, in: Bibel und Kirche 1962, S. 19-21. Ausführliches Material
dazu jetzt bei Y. M. Duval, Le Livre de Jonas dans la Littérature Grecque et Latine,
1973 (mit weiterer Lit.

(81) T. Andrae, a.a.O.S. 8. Doch s. J. Kritzeck, a.a.O.S. 96ff. und die dort angeführten
Belege.

172


	Muhammads Rezeption der biblischen Jona-Erzählung

