Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 34 (1978)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Karl-Friedrich Pohlmann, STUDIEN ZUM JEREMIABUCH. Ein Beitrag zur Frage nach
der Entstehung des Jeremiabuches. FRLANT 118, Vandenhoeck und Ruprecht,
Gottingen 1978, 229 Seiten, Kart. 43.— DM, Ln. 49.— DM.

Die im wesentlichen literarkritischen und redaktionsgeschichtlichen Untersuchungen
des Verf. stellen eine leichte Uberarbeitung seiner Marburger Habilitationsschrift (1976/77)
dar. Sie gliedern sich in eine forschungsgeschichtliche Einleitung (S. 11-18), in Textanalysen
von Jer 24, 21, 1-10 und Kap. 37-44 (S. 19-182) und in eine Zusammenfassung der Ergebnisse
und Auswertung (S. 183-204), auf die eine hebréische « Synopse zur Textentwicklung von Jer
37-44» folgt, in der die urspriingliche Schlusserzidhlung, die golaorientierte Redaktion und
spiatere Zusdtze iibersichtlich dargeboten werden. Schliisselpunkt fiir Pohlmanns Folge-
rungen ist der nicht auf Jeremia zuriickgehende, sondern sich an vorgegebenen Texten
(besonders Am 7, 1ff; 8, 1ff; auch Jer 1, 11ff.) orientierende Visionsbericht in Kap. 24. «Es
geht darum, die Vorrangstellung der babylonischen Gola, wahrscheinlich sogar der ersten
unter Jojakin, herauszuarbeiten (Jer 24, 5-7), bzw. das endgiiltige Verwerfungsurteil iiber die,
die im Lande zuriickbleiben konnten, aussprechen zu lassen und damit die Anspriiche der
Gola in Babel oder derer, die sich von ihr herleiten, abzusichern. ... «Die gleiche Auffassung,
wie sie hier in Jer 24 vorliegt, wird auch in Jer 44 vertreten» (S. 29). Es ist nicht moglich, in
der gebotenen Kiirze auf die umfangreichen Textanalysen einzugehen. Ist der Verdacht
berechtigt, dass von dem S. 29 dargesteilten Ansatz her literarkritisch und redaktions-
geschichtlich analysiert wird ? Illegitim wire dieses Verfahren nicht, denn immerhin ist es
doch auffallend, dass der «historische» Jeremia nicht zu den «guten Feigen» ging, sondern
bei den «schlechten» im Lande blieb und das sicherlich nicht nur aus einer gewissen
Heimatverbundenheit heraus (cf. Jer 32). Wieso kam es dann zu einer «golaorientierten»
Bearbeitung von Texten, die sich in dieser Sicht allerdings kaum nur auf Kap. 37-44
beschridnkt haben diirfte ? Wenn die « Golaorientierung » auf die Ereignisse von 597 festgelegt
war, bedeutete dies, dass sich die spiter Deportierten auch darauf zuriickfiithrten und etwa
die Zerstorung Jerusalems und des Tempels dem Verhalten der Zuriickgebliebenen (den
«schlechten Feigen») zuschrieben, die dann in Agypten restlos untergegangen sind (mit
wenigen Ausnahmen; 44, 14)? Pohlmanns Ansatz und seine Ergebnisse (S. 183ff.) regen zu
zahlreichen Fragen, aber auch zu Kritik an. Zur Datierung der golaorientierten Redaktion
stellt er S. 190f. fest: «Der von der Redaktion in der vorliegenden Form fiir das
Golajudentum vertretene Ausschliesslichkeitsanspruch, der #hnlich beim Chronisten
erhoben wird, kann sich in Juda erst allmédhlich durchgesetzt haben. Betrachten wir die Néhe
zur chronistischen Vorstellung sowie den Umstand, dass noch in Neh 1, 2 die palédstinischen
Juden als Zuriickgebliebene, der Deportation Entronnene bezeichnet werden, hier also die
Vorstellung vom nach der Katastrophe vollig seiner Einwohner entbldssten Land noch nicht
vorliegt, so kann man fiir die zeitliche Ansetzung der Redaktion frithestens das 4.
Jahrhundert (lingere Zeit nach Nehemia, vor Entstehung des chronistischen Geschichts-
werkes) in Anspruch nehmen. » Ist dies richtig, so miisste sich wohl eine derartige Redaktion
erst recht iiber das ganze Jeremiabuch erstrecken. Ist die Aussage «sondern nur Errettete»
kehren aus Agypten zuriick (44, 14 Ende) ein Zusatz (so Pohlmann S. 182), so wire dieser
m.E. durchaus in frithnachexilischer Zeit moglich, da Juden im Zusammenhang mit der
Restaurationspolitik Kyros’ nach 538 nicht nur aus Babel, sondern auch aus anderen Lindern
heimkehren konnten. Die Juden, die Nehemia im Jahre 444 aufsuchten (Neh 1, 2), stammten
«aus der Errettung, welche iibrigblieb von der Gefangenschaft», womit nicht die Altjudder
gemeint sind, sondern die aus der Gefangenschaft Zuriickgekehrten, die sich als «Juden»
bezeichneten. Die golaorientierte Redaktion, die sich prinzipiell wohl nicht bezweifeln lasst,

127



ist m.E. frither anzusetzen, wofiir auch mancherlei Unausgeglichenheiten im Jeremiabuch
spriachen.

Herbert Schmid.

Peter Weimar, UNTERSUCHUNGEN ZUR REDAKTIONSGESCHICHTE DES PEN-
TATEUCH, BZAW 146, Verlag Walter de Gruyter Berlin 1977, X/183 Seiten, Ln.
DM. 82.—.

Die geringfiigig iiberarbeitete Wiirzburger Habilitationsschrift aus dem Frithjahr 1975,
die spidter erschienene Literatur im grossen und ganzen nicht mehr beriicksichtigte —
interessant wire eine wenigstens anhangweise Stellungnahme zu R. Rendtorff, Das Uber-
lieferungsgeschichtliche Problem des Pentateuch, BZAW 147, 1976 gewesen ! — gliedert sich
nach einer kurzen Einfithrung (S. 1-3) in vier Hauptteile : «Kapitel 1: Die Geschichten von
der Gefihrdung der Ahnfrau» (S. 4-107); «Kapitel II: Zwischenbilanz» (S. 108-111);
«Kapitel 111: Die vorpriesterliche Urgeschichte» (S. 112-161) und «Kapitel IV : Ergebnisse
und Folgerungen» (S. 162-172). Eine kritische Wiirdigung des Werkes ist schwierig, weil die
weitreichenden Ergebnisse und Folgerungen (Kap. 4) nur zum Teil durch die Untersu-
chungen zu Gen 12, 10-20; 20; 26, 1-11 und Gen 2, 4b-4, 26 und 6, 1-11, 9 abgedeckt sind. Der
Verfasser behilft sich mit den Begriffen des « Exemplarischen» und des «Modells». Er weiss
sicherlich mehr als in den Kap. 1-3 erarbeitet wird (siche seine S. 179 im Literaturverzeichnis
aufgefithrten Veroffentlichungen, auch von E. Zenger S. 180), doch fiur den Leser dieses
Buches miisste fachwissenschaftlich in bezug auf den ganzen Pentateuch und dann
didaktisch eingehend begriindet werden, wieso die herausgegriffenen Texte «exemplarisch»
sind und «Modellcharakter» besitzen. Ist es ausgeschlossen, dass die dreifache Ahnfrau-
geschichte und die Urgeschichte, die im Rahmen der neueren Urkundenhypothese literar-
kritisch kaum umstritten ist, Sonderfélle darstellen? Der Verfasser geht davon aus, dass
neuere und neueste Urkundenhypothese den Entstehungsprozess des Pentateuch «nur
unzureichend beschreiben. Die Ergebnisse der vorliegenden Untersuchung... stellen somit
die dringende Aufgabe, ein neues und im ganzen differenzierteres Modell der Entstehung der
pentateuchischen Geschichtsdarstellung zu erstellen» (S. 162). Im Gegensatz zu R. Rendtorff
stellt er aber nicht die «Quellenscheidung» prinzipiell in Frage, sondern setzt J, E,
«Jehowist», (Dtn) und P voraus, allerdings differenziert und modifiziert. Keiner kommt ohne
Pramissen aus; es fragt sich, ob Weimar — gegebenenfalls unter Annahme von P — ohne
Urkundenhypothese zu weiterreichenden Ergebnissen vorgestossen wire. Das Problem ist,
wieviel sicheren oder vermeinlich sicheren Boden unter den Fiissen einer aufzugeben bereit
ist. Forschungsgeschichtlich gesehen scheint im Moment nur die Endgestalt des Pentateuch
absolut sicher zu sein. Kein Wunder, wenn sich da und dort im Rahmen der Theologie ein
neuer « Fundamentalismus», den R. Rendtorff keineswegs beabsichtigt hat, breit macht. Wie
aber ist das Fundament des Pentateuch entstanden? Zur Beantwortung dieser Frage
versuche ich Weimars Ausfithrungen zu referieren, die z.T. sehr kompliziert und in der
Argumentation oft nicht schliissig sind, wobei zuzugestehen ist, dass zeitliche Ansetzungen
iiberhaupt nur spekulativ gewagt werden konnen. In Gen 12, 10-20 weist Weimar eine Grund-
schicht und zwei Redaktionen nach ; die Grundschicht habe Beriithrungspunkte mit der Ruth-
und Josephsnovelle und mit den weisheitlich beeinflussten Kurzerziahlungen Ex 1, 15-20; 2, 1-
10 und sogar Gen 6, 1-4 (einer genuin israelitischen Bildung!). Diese Texte gehen auf
weisheitliche Kreise am Jerusalemer Hof gegen Ende des 8. Jh. zuriick. Gen 12, 10-20 bilde
ein negatives Paradigma zu Gen 12, 2b, auf das der Jehowist in Gen 15 (E in den Versen
1 ab.alpha.3.4.) ein positives Leitbild folgen lasse. Der Grundbestand von Gen 20, der auf
Grund der éltesten Schicht in Gen 26 (Verse 6-9 im grossen und ganzen aus der Zeit Davids)
gebildet worden sei, ist elohistisch; es geht 15, 1.3f. voraus und es schliesst sich die
elohistische Grundschicht von Gen 22 an. Auch die Grunderzidhlung von Gen 20 erfuhr zwei

128



Redaktionen. Die élteste Version der Ahnfraugeschichte findet sich in 26, 6-9, die ebenfalls
zweimal bearbeitet wurde : hinzu kam als jiingste Stufe 26,1 a ss. 3b-5. Die Grunderzihlung in
Gen 12, 10ff. setzt die beiden urspriinglichen Versionen in Gen 26 und 20 voraus. Es kam
dann zu sekundidren Angleichungen. Keine der drei Grunderzihlungen ist jahwistisch, doch
muss es ausser dem Jahwisten den Elohisten gegeben haben. Der Jehowist wirkte Ende des 8.
Jh.; deuteronomistisch seien 20, 9b und 13; spiteren Datums 13, 14-17 und 26, 3b-5. Unter
Ubergehung der «Zwischenbilanz», die wohl das Kapital aus Kapitel 1 schon etwas
tiberzieht, sei Kap. 3 zusammengefasst: Weimar erkennt in Gen 2f. eine Geschichte von der
Erschaffung des Menschen und eine von der Ubertretung des Gebots nebst zwei redaktion-
nellen Bearbeitungen ausser einer nachpriesterschriftlichen Bearbeitungsschicht. Auch der
Grundbestand in Gen 6, 1-9, 19 sei zweimal redaktionell und dann noch nachpriesterschrift-
lich bearbeitet worden. Der Grundbestand von 9,20-10, 30 verrate eine Redaktion, ebenfalls
nachpriesterschriftlich; 10, 16-18a sei deuteronomistisch. Der Grundbestand von 11, 1-9 sei
einmal redigiert. Die «jehowistische» Urgeschichte — «Je» ist misslich, da E hier nach
Weimar nicht vorkommt — bestehe aus den Grundbestinden von Gen 2, 4b-4, 26 und 6, 1-11,
9 einschliesslich der Kurzgeschichten im Grundbestand von 6, 1-4; 9, 20-25 und 11, 1-9.
Deuteronomistisch seien ausser 10, 16-18a die Verse 4, 6.7a.8a. In Kap. 4 wird folgendes
Modell der Entstehung des Pentateuch geboten: Am Anfang stehen vorjahwistische Einzel-
geschichten oder auch Erzdhlkrinze wie der von Abraham-Lot, oder Ex 5-14 im Grund-
bestand. Die jahwistische Geschichtsdarstellung aus dem salomonischen Jerusalem erstrecke
sich von Gen 2, 4b bis Num 14, 8a. Die elohistische Geschichtsdarstellung — ein
Geschichtswerk von seltener Geschlossenheit! — weist drei Zyklen im. elohistischen
Bestand von Gen 15/20/22; Gen 28/35/46, 1-5 und Ex 3/4; 9/10 und 19/20/33/34 auf (Zeit
des Amos und Hosea). Das jehowistische Werk mit der Thematik von Vertrauen und
Glauben, Leben und Tod, ist eine redaktionelle Vereinigung von J und E unter Einarbeitung
von vorgegebenen Erzihlungen und reichte im Rahmen des Programms der hiskianischen
Reform bis Jos 24 (cf. Gen 50, 25f.; Ex 13, 19; Jos 24, 32), stellte also sozusagen einen
Hexateuch dar, der nach 587 nach Massgabe des Urdeuteronomiums unter Einfiigung von
Gen 10, 16-18a; 15, 19-21 und Ex 20, 2-17 deuteronomistisch redigiert wurde. Eine zweite
deuteronomistische Redaktion stellte dieses Opus in den Rahmen von Gen 2, 4b bis 2 Kon 25.
Wihrend des Exils sei ein vorpriesterliches Geschichtswerk Gen 5, 1-Ex 14 (Grundbestand)
entstanden, das in friihnachexilischer Zeit zur priesterschriftlichen Geschichtserzihlung (Pg)
ausgestaltet worden sei. Noch vor der Vereinigung mit dem deuteronomistischen Riesenwerk
Gen 2, 4b-2 Kon 25 sei es durch PS erweitert worden. Um 400 — denkt Weimar an Esra? —
sei in P&+P® der entsprechende Teil (bis Dtn 34) aus dem deuteronomistischen Jehowisten
aufgenommen worden. Wem dieses hoffentlich nicht verzeichnete Modell zusagt, teilweise
oder iiberhaupt nicht einleuchtet, mége Weimars Untersuchungen selbst durchstudieren und
sich ganz, teilweise oder iiberhaupt nicht iiberzeugen lassen. Wenn anerkanntermassen die
Quellenscheidung iibertrieben wurde, so besteht auch bei der Festlegung von «Grundbe-
stinden» und «Redaktionsschichten» die Gefahr einer nicht mehr iberzeugenden Zer-
stiickelung.
Herbert Schmid

Giinter Stemberger, GESCHICHTE DER JUDISCHEN LITERATUR; eine Einfithrung.
Beck’sche Elementarbiicher C. H. Beck’sche Verlagshandlung, Miinchen 1977,
DM 24.—.

Was kann eine jiidische Literaturgeschichte leisten, die auf 257 Seiten eine Ubersicht
von der Bibel bis in unsere Tage geben will? Dem Verfasser, Dozent fiir Judaistik an der
Universitdt Wien, gelang es, iiber Zeit- und Autorenangaben, Inhaltsreferenzen und Kapi-
telzihlung hinaus in acht Abschnitten ein anschauliches Bild jiidischer Literatur zu geben,
das fiir den Fachmann hinreichend genau und fiir den Laien interessant zu lesen ist.

129



Der Verfasser definiert jiidische Literatur als «alles, was Juden in einer «ihrer» Sprachen
... geschrieben haben, ebenso aber auch alle Werke, die Juden in anderen Sprachen iiber
jiidische Themen verfasst haben, bzw. auch lit. Werke, die sich aus der jidischen Herkunft
ihrer Verfasser besser begreifen lassen, auch wenn das Thema nicht ausschliesslich jiidisch
ist.» Demnach unterrichtet das Buch iiber das AT, die antiken rabbinischen Werke
griechisch-romischer und talmudischer Zeit, das jiidische Mittelalter und die Aufklirung
in West- und Osteuropa bis hin zur Moderne (Staat Israel). Eigene Kapitel sind der jiddischen
und der jiidisch-deutschen Literatur gewidmet.

Seit Karpeles (1886), Winter/Wiinsche (1894-95), Klausner (1921) und Pnina Navé (1962)
liegt damit wieder der Versuch einer jiidischen Literaturgeschichte fiir den deutschspra-
chigen Kulturraum vor. Die vom Autor gewihlte Form eines dichten Abrisses bzw.
Querschnittes durch die Jahrhunderte ermoglicht es, Kontinuitdt sichtbar zu machen,
kulturelle Zusammenhinge, Traditionen herauszuarbeiten. Das ist ein grosser Verdienst
dieses Buches, nicht nur fiir die Judaistik. Doch geht es bei viel Stoff auf engem Raum nicht
ohne Kompromisse und Abstriche. — Stemberger ist kein von Grund auf originales Buch
gelungen, eher eine lexikonartige Zusammenstellung, aber historisch geordnet.

Das wirkt sich misslich aus im eigentlich rabbinischen Teil der Literaturgeschichte.
Ausser Sachinformation in der Art der klassischen Einleitung H. Stracks (doch immerhin
durch neue Forschungspositionen ergénzt), wird nichts beigebracht, was zu einem tieferen
Verstindnis dieser Werke fithren kdnnte. Formkritische Aspekte sind knapp gehalten oder
fehlen ganz. Das gilt erst recht fiir Formgeschichte, motiv- und traditionsgeschichtliche
Hinweise oder schon die Probleme der Textedition (man vgl. z.B. in Deutschland die Arbeit
des judaistischen Seminars der Universitidt Frankfurt).

Hierin lige gerade fiir den Anspruch eines «Elementarbuches» eine wichtige Aufgabe.
Aber darin zeigt sich auch, dass eine am spezifischen Charakter der rabbinischen Texte
orientierte Einfilhrung schwer, wenn nicht unmoglich zu schreiben ist : Sie miisste notwendig
mehr als Nachwort statt als Hinfithrung geraten.

Schwer verstindlich ist, warum der Autor in seiner Auswahl der Midraschim den
«Sechel Tov» nicht erwihnt. Wenigstens eine erginzende tabellarische Ubersicht in relativer
Chronologie hitte gute Dienste getan und auch Gelegenheit geboten, die wichtigsten Werke
vollstindig aufzuzéhlen.

Recht gut gelang m.E. der mittelalterliche Teil; die Vielzahl der aufgezeigten Werke
und Autoren ldsst ahnen, welch unausgeschopfte Quelle nicht nur der jiidischen, sondern
auch der allgemeinen Zeit-, Kultur- und Geistesgeschichte in diesen Biichern vorliegt. Man
wird kaum eine vergleichbare deutschsprachige Darstellung finden, die in Kiirze und vor
allem Verstindlichkeit soviel Wissenswertes vermittelt. Der Abschnitt zur neueren Literatur
Israels geriet dagegen etwas knapp, obwohl sich gerade hier fiir den interessierten Leser die
Moglichkeit einer direkten Begegnung mit dem jetzt dreissigjdhrigen Staat anbietet. Nur
recht summarisch ist die doch sehr beachtenswerte neue hebriische Lyrik vertreten, z.B.
fehlen Shin Shalom, Jak. Cohen und der Avantgardist Jehuda Amichai.

Vor allem zu diesem Kapitel konnte die Bibliographie sorgfiltiger sein und mehr
gegenwirtig erhiltliche Ubertragungen moderner israelischer Literatur auffithren. Ein Blick
in die Verlagskataloge hitte geniigt. So wire jedem geholfen, der nach der Lektiire des im
ganzen wirklich empfehlenswerten Buches von Stemberger sich motiviert fiihlt, israelische
Literatur in die Hand zu nehmen. — Wegen seines hohen Informationswertes diirfte das
Buch fiir alle Liebhaber der jiidischen Literatur sowohl wie fiir Pfarrer und Lehrer von

grossem Vorteil sein. -
Bernd Feininger

Leo Prijs (Hrsg)) HAUPTWERKE DER HEBRAISCHEN LITERATUR. Einzeldarstel-
lungen und Interpretationen von Bibel und Talmud bis zur zionistischen Moderne. Mit

130



einem Nachwort von Lajb Fuks. Edition Kindlers Literatur Lexikon. Miinchen 1978.
118 S. DM 19.80.

Das handliche Nachschlagewerk bietet chronologisch nach Epochen und, in zweiter
Linie, alphabetisch nach den jeweiligen Autoren, etwa 150 Beitrige zu den Hauptwerken
hebriischer Literatur, die zuerst im zwolfbindigen «Kindlers Literatur Lexikon» erschienen
waren.

Der bekannte Herausgeber, Prof. Leo Prijs (Miinchen), der neben Pnina Nave fiir die
Mehrzahl der Artikel verantwortlich zeichnet, spricht von einem Desideratum «zur schnellen
Information iiber den Inhalt der Werke durch konzentrierte Vermittlung und Wertung des
Inhalts». Die Bibliographien verzeichnen die Erstausgaben, neuere Editionen, Uber-
setzungen ins Deutsche und wichtige Forschungsarbeiten. Durch die sorgfiltige, tibersicht-
liche Gliederung nach Epochen, Gattungen und Autoren entsteht ein echter Querschnitt, der
Vielfalt und Kohirenz dieser Literatur gleichermassen vor Augen fiihrt. Die notigen geistes-
und literaturgeschichtlichen Verkniipfungen besorgt in einem bemerkenswerten Essai Lajb
Fuks zum Schluss des Bandes.

Die Artikel selbst, fliissig und verstindlich geschrieben, sind rein deskriptiv gehalten und
setzen beim Leser keine Fachkenntnisse voraus. Schade nur, dass die Abschnitte « Moderne
Poesie» bzw. «Moderne Prosa» gegeniiber Kindlers Lit. Lexikon nicht erweitert werden
konnten. Was dort im Rahmen einer « Welt- Literatur-Geschichte » fehlen durfte, verringert
den Gebrauchswert eines zeitgemissen Kompendiums, und dies um so spiirbarer, weil die
allgemeinen Enzyklopddien und literarischen Nachschlagewerke moderne israelische
Autoren gar nicht auffithren. Dennoch ist dieses Buch ein verdienstvolles Unterfangen, den
Boden fiir die nachbiblische hebriische Literatur zu bereiten. Die Judaistik, bisweilen
allzusehr rein fachwissenschaftlicher Arbeit verhaftet, besinnt sich auf ihren Offentlichkeits-

auftrag. — Bernd Feininger

Willy Brandt, BEGEGNUNGEN UND EINSICHTEN. Die Jahre 1960-1975. Verlag
Hoffmann u. Campe, Hamburg 1976. 655 S.

Was mochte Robert McNamarra, den einstigen amerikanischen Verteidigungsminister
und, seit 1968, Prisident der Weltbank, veranlasst haben, gerade Willy Brandt den Vorsitz
der Nord-Siid-Konferenz anzutragen, bei seinen buchstiblich weltweiten Moglichkeiten der
Auswahl von Personlichkeiten fiir eine solche Funktion ?

Das Buch wurde unter dem Zeichen dieser Fragestellung gelesen, gleichsam als back-
ground, und ist dadurch besonders interessant und aufschlussreich.

Willy Brandt gibt schon mit der Uberschrift « Begegnungen und Einsichten» den Tenor
fur seine Politik, dass sie zugleich Weg und Ziel sei, also ein Prozess fortwidhrender
Wandlnng des Einzelmenschen wie der Gesamtsituationen. «Politik hat fiir mich nur einen
Sinn, wenn sie den Menschen und dem Frieden dient» (S. 490). Diesen Weg gilt es unter
niichterner Einschitzung der Realititen mit kleinen Schritten und vielen Fehlschligen
beharrlich zu gehen.

Am Anfang der beschriebenen Jahre steht das Schockerlebnis des Mauerbaus in Berlin
am 13. August 1961. Es vermittelte Brandt die Einsicht (S. 17), «dass traditionell gewordene
Formeln der westlichen Politik sich als unwirksam oder sogar als wirklichkeitsfremd
erwiesen hatten». Am Ende der Niederschrift, angesichts der Uberschreitung der Vier-
Milliardengrenze der Weltbevolkerung, steht die Einsicht (S. 654), «den Weltfrieden als
Lebensbedingung des technischen Zeitalters zu verstehen». Mit einiger Miihsal habe er sich
aneignen miissen,» dass der Vielschichtigkeit und Kompliziertheit unserer modernen Welt
auch eine Pluralitit der Meinungen, Ideale, Glaubenssitze und gesellschaftlichen Ord-
nungen entspricht». «Im Haus des Friedens miissen viele Wohnungen sein».

Zwischen diesen Polen liegen die Stationen von-Brandts politischem Weg, vom Biirger-

131



meister der Stadt Berlin in den Jahren, als Berlin Brennpunkt zwischen den politischen Kon-
zeptionen von Ost und West war, sein Weg nach Bonn, seine Tétigkeit als Aussenminister
und als Bundeskanzler bis zu seinem Riicktritt am 6. Mai 1974 mit den daraus gezogenen
Folgerungen. Brandt ldsst den Leser teilnehmen an den unendlich vielen Begegnungen mit
leitenden Personlichkeiten anderer Staaten, anderer Parteien und Verbande u.s.w. und
skizziert deren politisches und menschliches Wollen.

Damit wird das Buch zugleich Zeugnis einer bedeutsamen weltpolitischen Epoche, mit
dem Versuch der Friedenssicherung durch Verstindigung auch aus der Sicht der anderen
Staaten, und ihre Wechselwirkung auf den diesbeziiglichen deutschen Beitrag.

Gerade auch im Hinblick auf die im kommenden Jahr anstehenden Wahlen zum
Europarat verdient das Buch Beachtung, um die bereits gelungenen Ergebnisse auf dem
Wege zu einem einigen Europa in ihren ersten Schritten nachzuvollziehen und zu wiirdigen,
und Schliisse fiir die Zukunft daraus zu ziehen. ‘

Das Buch bewegt sich wohltuend auf einem Niveau oberhalb jeder « Kammerdiener-
Beurteilung» (Goethe-Zitat: «Keiner ist gross vor seinem Kammerdiener») und vermag
deshalb auch kontroversen Anschauungen gerecht zu werden.

Gertrud Schaaf

Theodor Reik, AUS LEIDEN FREUDEN. Masochismus und Gesellschaft. Hoffmann u.
Campe Verlag, Hamburg 1977. 504 S. DM 42.—.

Der aus Wien stammende, 1969 in New York verstorbene Psychologe T. R. — der selbst
sein Leben lang seiner jiidischen Herkunft gegeniiber eine dusserst zwiespiltige, teilweise an
«Selbsthass» gemahnende Einstellung an den Tag gelegt hat — hat dieses Buch 1940 ge-
schrieben, doch hat es bis heute nichts von seiner Aktualitit eingebiisst.

R. hat dem Begriff des Masochismus, den Sigmund Freud «die hédufigste und
bedeutendste aller Perversionen» genannt hat, eine soziale Dimension gegeben, die weit
tiber den rein sexuellen Aspekt hinausgeht. Masochismus ist fiir ihn eine allgemeine
Verhaltensweise, die den Menschen dazu fithrt, Leid und Schmerz zu suchen, weil er
dadurch Befriedigung erfédhrt.

Dieses Thema wird anhand zahlreicher konkreter Erfahrungen aus der langen Erfah-
rung des Psychologen R. erldutert. Fiir R. ist Masochismus keine rein abwegige, krankhafte
Erscheinung sondern, in einem gewissen Grad, eine Entwicklungsphase im menschlichen
Leben, der eine Kontrollfunktion gegen aggressive und asoziale Tendenzen zukommt. Die
Abwegigkeit beginnt dort, wo masochistische Triebe zur Selbstzerstorung fithren.

K. H

Friedrich Hacker, FREIHEIT DIE SIE MEINEN. Hoffmann u. Campe Verlag, Hamburg
1978. 480 S. DM 34.—.

Es gibt kaum einen modernen Begriff, der derart manipuliert wurde und wird, wie der
immer wieder ins Treffen gefithrte Begriff der «Freiheit». Wir erleben es an der Aktualitit :
Wihrend in der Sowjetunion am laufenden Band Prozesse gegen «Dissidenten» in Szene
gesetzt werden, denen man das Recht auf eine eigene Meinungsbildung innerhalb eines
totalitdren Staates abspricht, tritt gleichzeitig das Parteiorgan «Pravda» fiir die «Freiheit»
der farbigen Bevolkerung Siidafrikas ein. Zweierlei Mass, zweierlei Gewicht... Und derselbe
Begriff.

F. H. verdeutlicht diese Manipulation am Fall der amerikanischen Milliarddrstochter
Patty Hearst, deren Prozess — sie hatte sich einer Terroristenbande angeschlossen — vor
einigen Jahren Schlagzeilen in der Tagespresse machte. «Freiheit» und «Freiwilligkeit»
werden in unserer Gesellschaft zunehmend in einer Weise gelenkt, die letzten Endes die
Selbstvernichtung als «hdchste und letzte Freiheit» erscheinen lésst.

132



Ist es so verwunderlich, wenn immer mehr Menschen ins Irreale fliichten, sich in die
Abhingigkeit von abstrusen Sekten, von Drogen und Terrorgruppen begeben, um eine
«Selbstverwirklichung» zu erreichen, die ihnen statt der ersehnten «Freiheit» die schlimmste
Art sklavischer Abhingigkeit eintrdgt ?

Ein fiir die heutige allgemeine Begriffsverwirrung charakteristisches und aufschluss-
reiches Buch aus der Feder eines der bedeutendsten Psychologen unserer Zeit.

K. H

Bei der Redaktion eingegangene Biicher

Roy Medwedjew (Hsg.), AUFZEICHNUNGEN AUS DEM SOWIJETISCHEN UNTER-
GRUND. Hoffmann u. Campe, Hamburg 1977, 311 S.

Michel Tournier, ZWILLINGSSTERNE. Hoffmann u. Campe, Hamburg 1977, 470 S.

Othmar Domnick, HAUPTWEG UND NEBENWEGE. Psychiatrie, Kunst, Film in meinem
Leben. 304 S. DM 34.—.

Stefan T. Possony, «ENTSCHEIDEN SIE, MR. PRESIDENT !» Oder: Was kostet die Frei-
heit der Sowjetunion ? Hoffmann u. Campe, Hamburg 1978, 379 S.

Marek Hlasko, DER ACHTE TAG UND ANDERE ERZAHLUNGEN. W. Heine Verlag,
Miinchen 1978. 347 S.

Thoma Gordon, LEHRER-SCHULER-KONFERENZ. Wie man Konflikte in der Schule 16st.
Aus dem Amerikanischen v. Maren Organ/Sigrid Krohne. Hoffmann u. Campe, Ham-
burg 1977. 320 S. DM 22.—.

Peter Baumann, VALDIVIA. Die Entdeckung der iltesten Kultur Amerikas. 276 S. + 8 S,
Bildteil s/w-Abbildungen + 16 S. Bildteil vierf. Abbildungen + 1 Vorsatzkarte u. 29
Strichzeichnungen u. 1 Karte im Text. Hoffmann u. Campe, Hamburg 197%. DM 34.—.

Josef Weinheber, ADEL UND UNTERGANG. 3. Aufl. Hoffmann u. Campe, Hamburg
19748, 162 S. DM 12.80.

Josef Weinheber, KAMMERMUSIK, 5. Aufl. Hoffmann u. Campe, Hamburg 1978. 86 S.
DM 9.80.

Elisabeth Flickenschildt, «THEATER IST LEIDENSCHAFT ». Eine Bilddokumentation v.
Nicolaus Neumann u. Jorn Voss, mit einem Vorwort v. Boy Gobert. Hoffmann u.
Campe, Hamburg 1978, 192 S. mit 197 s/w. Photos. DM 29.80.

Richard E. Meakey/Roger Lewin, WIE DER MENSCH ZUM MENSCHEN WURDE. Neue
Erkenntnisse iiber den Ursprung u. die Zukunft des Menschen. Hoffmann u. Campe,
Hamburg 1978. 264 S. mit 100 vierf. und 100 s/w-Abb. im Text. DM 48.—.

Hoimar v. Ditfurth (Hsg.), EVOLUTION II. Ein Querschnitt der Forschung. Hoffmann u.
Campe, Hamburg 1978. 266 S. mit 37 mehrfarbigen u. 90 s/w-Illustrationen im Text.
DM 32.—.

Arno Surminski, KUDENOW oder An fremden Wassern weinen. Roman. Hoffmann u.
Campe, Hamburg 1978. 371 S. DM 28.—.

133



J. Neusner, A HISTORY OF THE MISHNIC LAW OF PURITIES, Studies in judaisme in
Late Antiquity, V1. E. J. Brill Leiden, 1974-1977. — 1. Kelim. Chapters One through
Eleven, 1974. xxiv, 282 pages, illustrations. — 2. Kelim. Chapters Twelve through
Thirty. 1974. xi, 338 pages, illustrations. — 3. Kelim. Literary and historical problems.
With indexes to the Parts 1-3. 1974. xiv, 415 pages. Parts 1-3 together GId. 280.—. —
4. Ohalot. Commentary. 1974. xiv, 350 pages, Gld 98.—. — 5. Ohalot. Literary and
historical problems. With indexes to the Parts 4-5. 1975. xv, 282 pages, Gld 82.—. —
6. Negaim. Mishnah-Tosefta. 1975. xiv, 286 pages, Gld 96.—. — 7. Negaim. Sifra. 1975.
xvi, 231 pages, Gld 96.—. — 8. Negaim. Literary and historical problems. With indexes
to Parts 6-8. 1975. xxviii, 292 pages, Gld 108.—. — 9. Parah. Commentary. 1976. xvi, 272
pages, Gld 108.—. — 10. Parah. Literary and historical problems. With indexes to
Parts 9-10. 1976. xxii, 254 pages, Gld 96.—. — 11. Tohorot. Commentary. 1976. xvii,
246 pages, Gld 96.—. — 12. Tohorot. Literary and historical problems. With indexes to
Parts 11-12. 1976, xvi, 230 pages, Gld. 96.—. — 13. Miqvaot. Commentary. 1976. xvi,
226 pages, Gld 96.—. — 14. Miqvaot. Literary and historical problems. With indexes
to Parts 13-14. 1976. xviii, 235 pages, Gld. 96.—. — 15. Niddah. Commentary. 1976. xviii,
183 pages, Gld. 88.—. — 16. Niddah. Literary and historical problems. With indexes to
Parts 15-16. 1977. xviii, 229 pages, Gld. 96.—. — 17. Makhshirin. 1977, xviii, 236 pages,
Gld. 96.—. — 18. Zabim. 1977. xviii, 218 pages, Gld. 96.—. — 19. Tebul Yom and
Yadayim. 1977. xxii, 233 pages, GIld. 96.—. — 20. Ugsin. With cumulative indexes to
Parts 1-20. 1977. xvi, 253 pages, Gld. 96.—. — 21. The redaction and formulation of the
order of purities in Mishnah and Tosefta. 1977. xxiv, 359 pages, GId. 128.—. — 22. The
Mishnaic system of uncleanness. Its context and history. 1977. xxvi, 314 pages, Gld.
120.—. All volumes 24 X 16 cm and cloth bound.

Man kann und muss sich mit Recht fragen, wie es unter den heutigen Verhiltnissen
iiberhaupt noch moglich ist, ein so gross angelegtes Werk in Angriff zu nehmen und in einer
relativ kurzen Zeitspanne zuende zu fithren. Nur der V{. selbst kénnte darauf erschopfend
antworten. Wir konnen uns jedenfalls nur dem Urteil von Louis Jacobs in BSOAS
anschliessen, der schreibt :

Only the keen student of the Mishan can appreciate how daunting is the task which
Neusner has set himself... Neusner is a real pioneer in this field, applying the form-
critical method with such ability that... no serious student of early Rabbinic
literature will now be able to afford to neglect his methodology.

Kein Rezensent kann den Anspruch erheben, ein solches Opus wirklich eingehend zu
wiirigen ; das ist rein technisch unméglich und wiirde ins Uferlose fithren. So miissen wir uns
denn damit begniigen, anhand der Ausfithrungen des Vf.’s selbst seine Motivierung und Ziel-
setzung aufzuzeigen.

An den Ausgangspunkt stellt N. drei Erwégungen :

1. — Am Ende seiner Untersuchung iiber Eli'ezer b. Hyrkanos kommt er zum Schluss,
dass die auf einzelne Gesetzeslehrer zuriickgehenden Traditionen die Frage nach dem
zentralen methodologischen Resultat des Studiums der talmudischen Literatur offenlassen.
Es taucht so die Frage auf, wie mit Traditionen verfahren werden muss, die nicht einer indi-
viduellen Autoritdt zugeschrieben werden. Die Antwort darauf ist die Erkenntnis, dass es
unmoglich ist, dariiber eine allgemeine Theorie aufzustellen. o

2. — Seine beiden Untersuchungen Rabbinic Tradition about the Pharisees und Eli'ezer
b. Hyrcanos haben N. davon iiberzeugt, dass die Mischna und die Tosefta die besten Quellen
fiir das Studium des friithen rabbinischen Judentums sind. In seiner Arbeit Modern Study of
the Mishna zeigt er auf, wieviel auf diesem Gebiet noch zu tun bleibt. Er stellt fest, dass die
wirkliche Untersuchung dieser Dokumente vom literarischen und redaktionellen Gesichts-

134



punkt noch nichteinmal begonnen hat: Die meisten Fragen, deren Beantwortung man in
einer «FEinleitung in die Mischna» — und es gibt deren mehrere — erwarten konnte, seien
entweder iiberhaupt nicht gestellt oder aber in einer sowohl konzeptuell als auch
methodologisch primitiven Weise beantwortet worden.

3. — Den Ausgangspunkt fiir die vorliegende Studie bildet N.’s Untersuchung The Idea
of Purity in Ancient Judaisme. Es geht aus ihr deutlich hervor, dass weitere Interpretationen
dieses zentralen Themas in der frithen rabbinischen Literatur in engem Zusammenhang mit
dem Reinheitsgesetz stehen. Gewiss ist es inieressant, auch nichtjuristische Aussagen iiber
Reinheit in Betracht zu ziehen. Doch angesichts der Tatsache, dass sich zahlreiche Aussagen
der Lehrer von Jabne auf diese Frage bezichen, ist es klar, dass die Untersuchungen iiber das
Reinheitsgesetz auf dieser Ebene weitergefiihrt werden miissen.

Diese Erwdgung stimmt mit dem Schluss iiberein, den der Vf. in seiner Abhandlung
Rabbinic Tradition about the Pharisees gezogen hat: Alle juristischen Themen in der
Mischna und der Tosefta gehen auf die Phariséer der Zeit vor 70 n. Chr. zuriick und somit
auch die Reinheitsvorschriften, die ganz speziell ein Proprium der pharisdischen Richtung
gewesen sind. Der Vf. ist der Ansicht, dass es gerade die so zentralen Reinheitsvorschriften
sind, die eine eingehende Untersuchung iiber die Urspriinge und die Frithgeschichte des
talmudischen Judentums moglich machen. Eine derartige Untersuchung kann selbstver-
standlich nicht am dusseren Rahmen, an der Formulierung und an den inneren Zusammen-
hédngen vorbeigehen, die zwischen den Aussagen iiber Reinheitsvorschriften und anderen
Fragen bestehen, doch liegt hier das Hauptinteresse beim Inhalt: « Was wird ausgesagt ?».

Die literarische und historische Analyse der Mischna-Tosefta als fundamentale Phase
dessen, was dann spiter zum rabbinischen und religidsen Recht wird, muss ihrerseits nach
zwei Richtungen hin unternommen werden. N. beginnt in historischer Reihenfolge mit den
Lehrsitzen, die den Tannaiten zugeschrieben werden. Vom so erzielten Ergebnis aus greift
er dann zuriick auf die anonymen Lehrsétze der Mischna und vergleicht sie mit dhnlich
formulierten Maximen der Tosefta, der tannaitischen Midraschim und der beiden Talmude.
Den ersten Teil einer solchen Untersuchung hat N. bereits in folgenden Arbeiten
unternommen: Rabbinic Tradition about the Pharisees before 70; Development of a
Legend : Studies on the Tradition Concerning Yohanan b. Zakkai'; Eliezer b. Hyrcanos: The
Tradition and the Man. Diese Untersuchung wird fortgesetzt in Studien iiber die Lehrer von
Jabne und Uscha, wiahrend die vorliegende Arbeit dem zweiten Teil gewidmet ist.

N. bemerkt zurecht, dass jede Methode gewisse Vorteile besitzt, dass ihr aber zugleich
ganz bestimmte Grenzen gesetzt sind. Indem man mit den den der frithesten Generation
tannaitischer Autoritdten zugeschriebenen Ausspriichen beginnt, wird man in die Lage
versetzt, nach und nach den vollen Umfang einer einem einzigen Mann zugeschriebenen
Tradition aufzuzeigen und die Linien zu zeichnen, aus denen hervorgeht, dass das in den
schriftlichen Quellen verarbeitete Material sehr frith anzusetzen ist. Der Nachteil dieser
Methode besteht darin, dass man sich dabei zu sehr auf die Exaktheit zweifelhafter und
letzten Endes nicht zu beweisender Zueignungen von Ausspriichen an frithe Autoritidten
verlésst.

Einer solchen Analyse individueller Einheiten wohnt auch eine gewisse Oberflich-
lichkeit inne, wenn es darum geht, weiter gesteckte juristische Zusammenhinge zu
behandeln. Man umfasst so wohl ein weites Feld juristischer Themen, doch bleibt unsere
Erwidgung innerhalb dieses Gebietes notwendigerweise beschrinkt auf einige wenige
Elemente, zu denen der Lehrer, dessen Methode analysiert wird, einen Beitrag geleistet hat,
so dass man letzten Endes ausserstande ist, die diesen Erwigungen zugrundeliegenden
Rechtsvorstellungen und die ganze damit zusammenhingende Rechtsphilosophie zu be-
stimmen. Ein solcher Beitrag zur Analyse einer individuellen Autoritéit mag noch so weit

135



gesteckt sein, er greift aber dennoch nicht tief genug ein in die geschichtliche Entwicklung
der Gesetze, die er zum Gegenstand hat.

Wenn man andererseits mit der Mischna selbst als terminus ad quem beginnt, so wird
man in die Lage versetzt, sich auf das Endprodukt einer zweihundertjihrigen Entwicklung zu
konzentrieren und kann so die Untersuchung auf andere Abschnitte ausdehnen, die nicht
einer bestimmten Autoritdt zugeschrieben werden. Das erlaubt dann erst, die ausschlag-
gebenden formalen, historischen, literarischen, redaktionellen und quellenkritischen Fragen
zu stellen. In dieser Phase kann dann eine Untersuchung einsetzen iiber das Problem, in
welcher Weise ein Gesetz ein Zeugnis darzustellen vermag fiir die frithere oder spitere
Giiltigkeit einer anderen Regel, ohne dass man auf den Namen des Lehrers achtet, der
eventuell damit verkniipft ist. N. betont allerdings auf diesem Niveau, dass das Auffinden
thematischer Schichten eine quantitativ gesehen ungeheure Aufgabe darstellt und dusserst
komplexe methodologische Fragen aufwirft.

Im Gegensatz zum ersten Zugang konzentriert sich die Analyse jetzt auf eine
beschrinkte Gruppe gesetzlicher Konzeptionen und es wird nun der Verusch unternommen,
zu zeigen, welch weitgesteckter rechtsphilosophischer Hintergrund sich hinter sekundir
erscheindenden Gesetzen auftut. In dieser Phase macht N. ausgiebig Gebrauch von der
reichen Kommentarliteratur der nachtalmudischen Zeit, denn es geht ja dabei in erster Linie
um eine Gesetzesvorschrift als solche innerhalb ihres eigenen Rahmens. Historische Fragen
werden auf diesem Niveau nicht hinsichtlich einer Partikularautoritdt und eines begrenzten
Aspekts einer Gesetzesvorschrift gestellt, sondern in bezug auf den Gesetzeskodex in seiner
Gesamtheit. N. betont, dass man nur auf dieser Basis zu einer gewissen Einschitzung der
geschichtlichen Entwicklung bedeutender und wichtiger Teile des Mischnagesetzes als
solchem gelangen kann.

In dieser Perspektive erscheinen auch die beiden ersten Teile des Werkes als die
bedeutensten: es geht darin um die Untersuchung der Mischna und der verwandten
Gesetzestraditionen als solche. Das beschrinkt wiederum die Analyse auf die Mischna-
Tosefta und auf einen ganz bestimmten Sektor innerhalb dieser Dokumente. Die weitere
Entwicklung des talmydischen Reinheitsgesetzes bleibt dabei ausgeklammert. Der V{. behilt
seine Untersuchung einem spéteren Stadium vor. Worum es in der vorliegenden Arbeit geht,
ist die Struktur und die Substanz einer Gesetzestradition in der Mischna, inklusive der
spiateren Kompilationen von tannaitischen Autoritidten zugeschriebenen Traditionen.

Zur Erkldarung der von ihm gewéhlten Methode erklirt N., er sei nicht daran interessiert
und besitze auch nicht die notwendigen Féhigkeiten — was wir uns in Abrede zu stellen
erlauben! —, Chidduschim (neue Erkldrungen) in die Exegese der Gesetze hineinzutragen.
Seine Absicht beschrinke sich darauf, den Zustand einer Gesetzestradition am Ende der
Mischna-Periode zu beschreiben, insoweit es die erhaltenen Texte und die klassischen
Komentare moglich machen. Der Vf. betont, er habe gerade diesen Kommentaren grosse
Aufmerksamkeit geschenkt und sich bemiiht, jedes Element ins Licht zu riicken, wo der
Kommentar einen ihm spezifisch eigenen Beitrag zum Verstdndnis einer Vorschrift geleistet
hat.

Bei der Behandlung fritherer Kommentare wihlt N. zwischen drei Vorgehensweisen.
Die erste besteht darin, den Kommentar zu ignorieren. Nun mag es jedoch undenkbar
erscheinen, dass man die von anderen auf demselben Gebiet geleistete Arbeit nicht zur
Kenntnis nehmen will, tiberhaupt dann, wenn sich eine solche Arbeit auf eine vollkommene
Beherschung der Texte stiitzt. Das ist es aber gerade, was Danby, Bunte und, in etwas
weniger grossem Ausmass, Slotki getan haben: sie haben alle die exegetische Literatur
beiseite gelassen oder doch nur zu einem ganz geringen Teil beriicksichtigt, indem sie
Bertinoros Erkldrungen einbezogen. Dem Kommentar von Albeck wirft N. vor, es gehe aus

136



ihm die Abhingigkeit von einer bestimmten Quelle niemals deutlich hervor, selbst nicht von
Bertinoro. In seinen lingeren Anmerkungen zitiert Albeck nur gelegentlich die exegetischen
Moglichkeiten und weist darauf hin, wie eine bestimmte Frage in frilheren Kommentaren
behandelt wurde. Diese «modernen» und «wissenschaftlichen» Gelehrten, bemerkt N.,
haben so die Ergebnisse von nahezu 700 Jahren exegetischer Titigkeit beiseitegelassen, meist
ohne auch nur zu untersuchen, was sie verwerfen. Auf diese Weise haben sie die
Untersuchung auch nicht gefodrdert, sondern haben sie eher verhindert. N. weist zurecht
darauf hin, dass auf dem Gebiet der Mischna- und Talmudexegese der Gesetze im Laufe der
Jahrhunderte ein dauernder Fortschritt festzustellen war. Wenn wir iiberhaupt etwas zu
vollbringen imstande sind, sagt er in diesem Zusammenhang, dann deshalb, weil wir unseren
Platz am Ende einer langen Entwicklung beziehen, und weil wir Gewinn gezogen haben vom
Genius vieler Minner, die Grossen auf dem Gebiete des « Lernens» gewesen sind.

Die zweite Moglichkeit — N. verwirft sie ebenfalls — besteht darin, auf jeder Seite einen
vollstindigen geschichtlichen Uberblick iiber die klassische Exegese einer Textstelle zu
geben und sie einer Kritik zu unterziehen. Ein derartiger geschichtlicher Uberblick gibt eine
Idee davon, wie Kommentatoren, von der Periode der Mischna an bis zur Neuzeit, einen
Text behandelt haben. Die Kritik miisste ihrerseits die Griinde darlegen, aus denen heraus
eine Alternative akzeptiert oder verworfen wird. Eine solche Methode wiirde uns weit von
unserem Hauptinteresse entfernen, das die Bedeutung eines Textabschnittes als solche zum
Gegenstand hat. Ein zu grosser Teil der exegetischen Literatur befasst sich einerseits weitaus
mehr mit der Kritik der Interpritationen friiherer Exegeten, andererseits aber mit den
Gesetzesentscheidungen des Maimonides als mit der Analyse der Gesetze selbst. Um diese
zweite Methode zu wihlen, muss man eher an der Geschichte der klassischen Mischna-
exegese interessiert sein als an ihren Resultaten.

Die dritte, vom V{. gewihlte Moglichkeit besteht darin, in freier Form die exegetische
Literatur zu verfolgen, ohne zu sehr auf ihre geschichtliche Entwicklung zu achten. N.’s
hauptsiachliches Interesse geht dahin, festzustellen, inwieweit ein Kommentar entweder eine
Hilfe darstellt, eine Textstelle zu erklidren, oder aber in welcher Weise er eine unter vielen
Erkliarungsmoglichkeiten verfolgt. So basiert N.’s Kommentar auf allen ihm zuginglich
gewesenen Kommentatoren, ohne dass er es jedoch fiir notwendig hilt, eine erschdpfende
Kritik der Interpretationen seiner Vorginger zu geben, weil er sich dazu nicht befugt fiihlt.

N. stellt fest, dass bei mehr als der Hilfte der Mischnastellen der Konsensus der Exe-
geten evident und fast einmiitig ist. In anderen Féllen wurden zwei, drei oder auch mehrere
verniinftige Erklarungen ausgearbeitet, die oft auf verschiedenen Lesarten und auf der
Zweideutigkeit des Textes selbst beruhen. In derartigen Fillen bemiiht sich N., die
Reihenfolge der Meinungen und die Grundlage fiir jede Erklirung aus den Textschwierig-
keiten heraus aufzuzeigen, indem er stets bestrebt ist, eine vorsichtige und gewissenhafte
Interpretation jeder Textstelle im Lichte fast der gesamten exegetischen Tradition zu geben.

Die im Vergleich zu fritheren Kommentaren neuen Aspekte seiner Interpretation
charakterisiert N. folgendermassen :

1. Sein Interesse an redaktionnellen Fragen und seine auf exegetischen Grundlagen
beruhenden Ausfithrungen sind erstmalig.

2. Der Gebrauch, den er fiir die literaturkritische und exegetische Untersuchung des
Traktates Kelim von Wortformen und Wortmodellen macht, stellt eine absolute Neuerung
dar.

3. Anders als alle friiheren Kommentatoren hilt es N. nicht fiir sicher, dass ein
einheitlicher, grundlegender Rechtskorpus existierte, der in der Mischna-Tosefta fortgefithrt
wurde. Deshalb rechnet er auch mit der Moglichkeit von Wiederholungen, Widerspriichen
und anderen Unvollkommenheite.,, die bisher als undenkbar angesehen wurden.

137



4. N. hat nicht gezogert, sich bei seiner auf Verstand und Logik beruhenden
Untersuchung den fritheren Kommentatoren anzuschliessen und hat seine eigenen logischen
Erwdgungen hinzugefiigt, die ihn bewogen haben, zwischen verschiedenen exegetischen
Moglichkeiten zu wihlen und neue Interpretationen vorzuschlagen. N. betont, er hitte
gewiss den fritheren Kommentatoren nicht so viel Zeit gewidmet, wire er nicht iiberzeugt
gewesen, bei ihnen viele wertvolle Elemente zu entdecken. Die klassischen Kommentare
offnen tatsdchlich den Weg zu einem grossen intellektuellen Abenteuer, nidmlich die dank
ununterbrochener Verstandesarbeit und kritischer Einstellung von gelehrten, gleichzeitig
aber unabhingigen Minnern gemachten Erfahrungen. Fast alle Kommentatoren unter-
nahmen ihre Arbeit, weil sie dachten, wertvolle und entscheidende Elemente zur Interpre-
tation der Texte beitragen zu konnen.

5. N. hat in die Mischnaexegese ein Element einbezogen, das bislang sorgsam von der
Mischna ferngehalten wurde, nimlich fast den gesamten Traktat Kelim der Tosefta. In der
Einleitung gibt er ndhere Hinweise auf die Bedeutung dieses Vorgehens und geht dann zu
Beginn des 3. Teiles seines Werkes nochmals in systematischer Form auf das Verhiltnis
zwischen Mischna und Tosefta im Traktat Kelim ein. Da die Tosefta der Ordnung Toharot
bis jetzt nicht in Saul Liebermans Tosefta Kifshuta erschienen ist, kann es sich dabei
natiirlich nur um Versuche handeln. Trotz der grossen Hilfe, die uns Liebermans Tossefet
Rischonim 11 und IV gewihrt, sind wir noch nicht in der Lage, einen erschopfenden
Uberblick iiber die Quellen der Tosefta der Ordnung Toharot zu geben. In seiner Einleitung
zu Chasde David (David Pardo, Sefer Chasde David, 1V. Teil, Tosefta Merubah, vehu perush
al ha-Tosefta Seder Toharot... Jerusalem 1970) weist Lieberman selbst darauf hin, dass
Kommentare zu dieser Ordnung selten sind, und dass das Dokument selbst «hart wie Eisen»
ist. Der Versuch, einen vollstindigen und tiefschiirfenden Kommentar zur Tosefta Kelim zu
geben, solande dieser Traktat in Tosefta Kifshutah nicht behandelt wurde, ist weder moglich
noch denkbar.

N. ist der Ansicht, dass die meisten zeitgendssischen Kommentatoren und Ubersetzer
von Kelim keine besonders gliickliche Methode gewihlt haben, ihre Ideen darzulegen, indem
sie einen diskreten Kommentar boten. Hoffmann, Albeck und Bunte bringen alle den Text
am Anfang der Seite, mit ihren Anmerkungen und Kommentaren in Form von Fussnoten zu
bestimmten Sétzen unter dem Text selbst. Das macht ein systematischeres Eingehen auf
exegetische Probleme und Alternativen unmoglich, abgesehen von allen konzeptuellen und
redaktionellen Fragen. N. bemerkt, dass Albeck einige dieser Fragen in seinen zusétzlichen
Anmerkungen ausfiihrlicher behandelt, wdhrend Hoffmann und Bunte nur eine sehr
begrenzte Ubersicht bieten. Was so getan wurde, ist, die klassische Ausdrucksweise
sicherzustellen, doch ausserhalb des klassischen Zusammenhangs und ohne den Vorteil der
passenden Anordnung der grossen Kommentare in der Wilnaer Mischna.

Wenn der Leser Zeit und Interesse hat und technisch dazu imstande ist, wird er
angewiesen, dem Mischnatext anhand der klassischen Kommentare zu folgen, den 1. und 2.
Teil der Arbeit N.’s beiseitezulassen und direkt zum 3. Teil iiberzugehen. N. bemerkt, dass
ungeachtet der neuen Aspekte, auf die er hingewiesen hat, sein eigener Beitrag fast
bedeutungslos erscheint, wenn man ihn mit der exegetischen und konzeptuellen Brillanz von
Tiferet Jisrael — Jachin (von Israel Gedaljah Lipschiitz, 1782-1860), Mishnah Acharonah
(von Ephraim Isaak von Przemysla, herausgegeben 1882), den Ausfithrungen des Wilnaer
Gaon (Elijahu b. Salomon Zalman, 1720-1797), Maimonides und Lieberman vergleicht. N.
rit, der Textseite der Romm'schen Ausgabe zu folgen, die piddagogisch und logisch
aufgebaut ist.

Die Romm’sche Ausgabe beginnt mit Bertinoro und den Tossafot Jom Tov; ersterer ist
eine Wiederholung von Maimonides, letztere enthalten eine vorsichtige Kritik dazu. Auf
diese Weise erhélt man ein einfaches, ungefihres Bild von einem Mischnaabschnitt und

138



seinen wesentlichen Elementen. Dann geht die Romm’sche Ausgabe logischerweise zu
Melechet Schlomoh iiber (Kommentar des Salomon b. Jehoshu’a Adeni, 1567-1625), einem in
einem merkwiirdig modernen Geist abgefassten philologischen Kommentar, der ein Beweis
dafiir ist, dass die rabbinische Lexikographie und Textkritik ein Niveau erreicht hat, um das
sie die modernen Gelehrten beneiden konnten. Unter der Linie sind dann in der
Romm’schen Ausgabe zwei weitere Kommentare abgedruckt, die auf den tiefschiirfenden,
abstrakten und konzeptuellen Charakter der Mischna eingehen, und zwar Tiferet Jisrael
Jachin und Tiferet Jisrael Boaz, sowie Mischnah Acharonah. Auf diesem Niveau tritt man ein
in die wahre Welt der halachischen Forschung. Beide Autorititen werfen sophistische
Fragen auf nach den Zusammenhéngen zwischen konkreten Vorschriften und Konzepten;
diese Zusammenhinge sind absolut noiwendig, um die Gesetze der Mischna als ein
harmonisches Ganzes verstehen zu konnen. Nun bleiben uns auf der Textseite noch
Randglossen, welche auf der einen Seite die auf den Mischnatexte beziiglichen Stellen aus
den beiden Talmuden und den Tossafisten, auf der anderen aber die einschldgigen Stellen
aus dem Kodex des Maimonides anfithren. Die auf den Traktat Kelim beziiglichen
talmudischen Hinweise sind nicht sehr zahlreich, doch liefern sie wertvolle Informationen
tiber die Art und Weise, wie die Mischna im Talmud erklirt und, im Anschluss daran, von
der gesamten exegetischen Tradition verstanden wird. Der Kodex des Maimonides muss als
umfassender Kommentar der Mischna und eines grossen Teiles der Tosefta aufgefasst
werden. Bei etwas Nachdenken konnen wir seine Art, die Mischna zu verstehen, aus seiner
Methode, halachische Entscheidungen zu bringen, rekonstruieren. Ein weiterer Vorteil des
Kodex des Maimodes, der fiir mit der halachischen Tradition nicht vertraute Leser von
besonderer Niitzlichkeit ist, besteht darin, dass er eine systematische Darstellung der den
Gesetzen zugrundeliegenden Tatsachen gibt. Dariiber hinaus kann der Mischnakommentar
des Maimonides eingesehen werden, bevor man dann Bertinoro konsultiert, fiir den
Maimonides die erste Quelle gewesen ist.

Im Anschluss an diesen klassischen Zugang zur Mischna muss man, Kapitel um Kapitel
und Perikope um Perikope, das einschldgige Toseftamaterial heranziehen. N. beginnt mit
Liebermans Tossefet Rischonim. Dann konsultiert er R. Samson b. Abraham von Sens,
Chassde David und, in direkter Verbindung damit, Sidre Tohorot (von Gerschon Enoch
Leiner), indem er R. Samson b. Abraham (dazu auch R. Ascher b. Jechiel — Rosch — und
Majim Tahorim) in der Form, wie er in der Wilnaer Talmudausgabe angefiihrt ist, in
Verbindung mit dem Mischnakommentar des Maimonides vornimmt. Gewiss miissen auch
die Toseftakommentare des Wilnaer Gaon (die dem Wilnaer Talmud beigeruckt sind)
eingesehen werden, doch subsumiert Tossefet Rischonim fast alle interessanten Elemente in
den dlteren Kommentaren. Die Vorgidnger von Tossefet Rischonim sind dort von unschitz-
barem Wert, wo der einfache Sinn fiir Lieberman klar zu sein scheint, wihrend das nicht die
Meinung der fritheren Kommentatoren ist. An diesem Punkt sind die Erlduterungen des
Wilnaer Gaon und des Chassde David eine grosse Hilfe.

N. unterstreicht, dass dieser Hinweis nicht die Gesamtheit aller scharfsinnigen und
wertvollen Kommentare beinhaltet. Seine Absicht ist bloss, eine Idee davon zu geben, was
getan werden soll und auch davon, was er selbst teilweise getan hat, um ein klares Bild von
den Gesetzen und der Logik des Traktates Kelim zu erhalten. Der V{. weist ausdriicklich
darauf hin, dass dieses Vorgehen nichts Neues oder Ungewohnliches beinhaltet: es handelt
sich ganz einfach um die klassische Methode, nach der die Gesetze in den Jeschiwot studiert
werden. N's Absicht ist es, in diesem Buch dem nicht mit der exegetischen Literatur
vertrauten Leser zu helfen, einen Teil der intellektuellen Schiitze zu verstehen, die in ihr
enthalten sind. . :

Es bleibt noch zu erkldren, dass die vorliegende exegetische und analytische Arbeit von

139



einer anderen gefolgt werden soll, ndmlich einer historischen Rekonstruktion. Der dritte
Teil, «Probleme», fasst drei wichtige Aspekte ins Auge:

1. Die literarischen Formen und Formulierungen, unter besonderer Beriicksichtigung
der Zeugnisse, und zwar sowohl der formalen (durch Hinweise auf die spezifische Autoritit
einer komplettierten Perikope) als auch der substantivischen und thematischen (durch die
klare Evidenz, dass eine bestimmte Regel von einem gewiss fritheren Gesetz abhingt).

2. Die historische Untersuchung des Entwicklungsganges der literarischen Form und
Substanz, inklusive der von der Tosefta gebotenen Alternativen, unter Beriicksichtigung der
evidenten Schichten.

3. Konzeptuelle Untersuchungen, einerseits iiber wichtige personliche Autorititen,
andererseits aber tiber das von ihnen geschaffene definitive Gesetz. Bevor der Vi. eine solche
Untersuchung anstellt, muss er selbstverstindlich die individuellen Traditionseinheiten
analysieren und erkldren, wie er das versteht, was sie aussagen und in welcher Beziehung sie
zu anderen individuellen Einheiten stehen. Darin besteht die hier durchgefiihrte Arbeit.

Zu N,'s Methode

Als Einleitung zur Erkldrung der von ihm verfolgten Methode bringt N. eine Kritik von
Buntes Ausgabe des Traktats Kelim in der Giessner Mischna. Er stellt zuerst fest, dass Bunte
eine ausgezeichnete Liste der Textvarianten gibt und manchmal auch wertvolle Beitrige zum
Verstindnis der Hintergriinde bringt, auf die ein Gesetz anspielt. N. bemerkt dann weiter,
dass Buntes Ubersetzung allerdings manchmal die von ihm erzielten exegetischen Ergebnisse
zu vergessen scheint. An einigen Stellen zeigt Bunte, dass er nicht nur die Bedeutung verfehlt
hat, sondern dariiber hinaus den einfachen Sinn der Worte, die er zu erkldren versucht.
Seinem Interesse an den klassischen Kommentaren scheint im allgemeinen Geniige geleistet
mit Hinweisen auf Maimonides und Bertinoro und in dem, was sie ihm sagen, scheint die
endgiiltige Entscheidung in einem strittigen Punkt zu liegen. N. bemerkt, Bunte sei seiner
Meinung nach der einzige Kommentator in fiinf Jahrhunderten, seit Bertinoro, der uns
systematisch informiert iiber die Reinheit oder Unreinheit verschiedener Gegenstinde (stets
im Einklang mit Maimonides), als ob es unter den Juden des 20. Jahrhunderts noch immer
Menschen gibe, die wissen miissen, was sie zu tun haben hinsichtlich der Unreinheit eines
Schliissels oder einer Pfanne, welche selbst Archédologen nicht beschreiben konnen.

N. hilt sich dabei auf, weil, wie er sagt, Buntes Kommentar als moderne «Kkritische»
Ausgabe vorgestellt wird, und weil es ein Gemeinplatz unter denen ist, die wie er
beabsichtigen, «kritische» Ausgaben und «kritische» Ubersetzungen in dhnlicher Weise zu
geben, den Resultaten der klassischen Kommentare keine Beachtung zu schenken. Wenn
Bunte diese Resultate normalerweise — aber nicht immer — so behandlet, wie wenn sie nie
erzielt worden wiren, dann sind seine Ubersetzung und selbst sein «kritischer» Text sehr
fehlerhaft. Der Irrtum liegt, fahrt N, fort, vor allem darin, dass man annimmt, man kénne die
friheren Kommentatoren ganz einfach ignorieren, wie wenn das gesamte den fritheren
Autoritéten vorliegende Korpus von Lesarten in den wenigen Manuskripten enthalten wire,
die auf uns gekommen sind. Der zweite, noch viel ernst zu nehmendere Fehler besteht darin,
dass man annimmt, es sei moglich, einen Text ausschliesslich so zu iibersetzen, indem man
einen hebriischen durch einen deutschen (oder englischen) dquivalentent Ausdruck wieder-
gibt, ohne die ausserordentlichen Schwierigkeiten in Betracht zu ziehen, die darin bestehen,
dass es nicht nur darum geht, ein deutsches oder englisches Aquivalent zu finden, sondern,
dass es gilt, den urspriinglichen Sinn des hebrdischen Textes festzustellen. Mit anderen
Worten: eine wortwortliche Ubersetzung oder Paraphrase ist fast zwecklos, weil sie
verkennt, wie sich die Worte in Sétze, Paragraphen und Gesetzesformulierungen einfiigen.
N. bemerkt, er sihe nicht, wie ein Kommentar — und das ist eine Ubersetzung unvermeidlich

140



— zustandekommen kann, ohne Riicksicht auf die Art und Weise zu nehmen, wie die
friiheren Kommentatoren die Materie verstanden haben.

Da trifft ganz besonders fiir die uns vorliegende Materie zu, hat doch die Interpretation
fast jedes Satzes durch die Jahrhunderte hindurch gezeigt, dass in dieser Hinsicht zahlreiche
Moglichkeiten offenstehen, wodurch einige durch verschiedene Wortbedeutungen und
syntaktische Normen gerechtfertigt erscheinen, andere wiederum durch den grosseren
Zusammenhang nahegelegt werden und noch andere durch die grundlegenden Prinzipien
und internen Zusammenhinge notwendig erscheinen, die zwischen den einzelnen Gesetzen
iiber Geridte bestehen. Insofern die Wissenschaft hinsichtlich des einen oder anderen
Traktats der Mischna vorwértsschreiten will, setzt sie ein genaues Studium der klassischen
Kommentare voraus, welche die Gesetze in einer Art und Weise kennen und verstehen, die
vielleicht nicht unserem eigenen Verstindnis entspricht und die einerseits dem Sinn der
kleinsten Einzelheiten, andererseits aber den weitesten Zusammenhingen die grosste
Aufmerksamkeit schenken. Wenn wir die Mischna und die Tosefta Kelim zu verstehen
versuchen, miissen wir — sehr demiitigen Sinnes — dem exegetischen Vermichtnis hinter
jeder Stelle grosste Aufmerksamkeit entgegenbringen, ein Erbe, das klassische und beriihmte
Alternativen in sich birgt, ein Gedankengut aufbauend auf behutsamer Logik und genaues-
tem Interesse an Lesarten und Handschriften, gepaart mit Klarheit und P rdzision.

Auf der Basis dieser Feststellung erklédrt nun N. seine eigene Vorgehensweise. In seinem
ausfiihrlichen, in Grossbuchstaben gedruckten Kommentar, wirft er fiir jedes Element fiinft
Fragen auf:

1. Welches ist der Vollsinn eines Gesetzes? Das erfordert eine neue Ubersetzung der
betreffenden Mischna, sowie aller einschlédgigen Toseftastellen und anderer Traditionen. Die
Ubersetzung will nicht fliissig sein, sondern eher die genaue Reihenfolge und den genauen
Sinn der uns vorliegenden hebridischen Worte wiedergeben. Danby und Slotki haben
wortliche und zuverlidssige Ubersetzungen der Mischna geboten. Doch erfordert die hier
unternommene Analyse eine andere Art von Ubersetzung, welche die Elemente des
hebridischen Textes ins rechte Licht riickt und ihn nicht durch englische Paraphrasen
verdunkelt.

2. Welches sind die literarischen Ziige der uns vorliegenden Perikope ? Ist die Stelle
gelédufig oder birgt sie wesentliche Schwierigkeiten in sich im Blick auf die Struktur, den Stil
und den Inhalt?

3. Welches sind die formalen Aspekte der Perikope? Stimmen sie iiberein mit den
etablierten Normen von Formulierung, Aufbau und Organisation ?

4. Welches sind die redaktionellen Besonderheiten der Perikope, sowohl im Blick auf
den Text selbst als auch in bezug auf andere Perikopen, mit denen sie der letzte Redaktor in
Verbindung gebracht hat?

N. bemerkt, dass sein Bemiihen nicht dahin geht, zur Aufhellung des Wortsinns
beizutragen. Er stiitzt sich auf die zur Verfiigung stehenden Worterbiicher, Ubersetzungen
und lexikographischen Hilfsmittel, wie unzuldnglich sie auch fiir das Studium des misch-
nischen Hebréisch sein mogen.

N.’s Kommentar steckt sich ein Ziel, das auf dreifache Weise erreicht wird. Dieses Ziel
ist, die Traditionseinheiten aufzudecken, auf die der Traktat Kelim aufgebaut ist. Auf diese
Weise ist der V{. dann, nach abgeschlossener Analyse, im 3. Teil seiner Studie imstande, den
Traktat nach historischen und konzeptuellen Linien zusammenzustellen und so Unter-
suchungen zu machen iiber die Geschichte der literarischen Zeugnisse und der Gesetze, die
er bewahrt und, dariiber hinaus, iiber die Bedeutung des mit der Gesetzesvorschrift
verbundenen religiosen Phdnomens.

Die erste Etappe ist die Erkldarung des Vollsinns eines Gesetzes. Auf diese Weise

141



versucht N., einen verantwortungsbewussten und vorsichtigen Beitrag zu leisten zu den
wichtigsten exegetischen Moglichkeiten. Er hat zu diesem Zweck die meisten im Druck
vorliegenden Kommentare eingesehen. In verschiedenen Fillen bringt er seine eigene
Ansicht zum Ausdruck, die er dann auch motiviert. Im Gegensatz zu seinen Vorgingern, die
viele Elemente fiir definitiv feststehend hielten, betrachtet N. eine Gesetzesvorschrift nicht
als einheitliche Komposition, mit méglichen Meinungsverschiedenheiten aber ohne wirk-
liche Disharmonie. Er beachtet gebiithrend die Wiederholungen im Text, das Auseinander-
reissen an sich zusammengehoriger Stellen, die am falschen Platz eingesetzten Elemente und
andere Unvollkommenheiten dhnlicher Art. Das bedeutet allerdings nicht, dass N. seinen
eigenen Beitrag zur exegetischen Arbeit hoher einschitzt als das, was seine Vorgidnger auf
diesem Gebiet geleistet haben. Es handelt sich immer bloss um Unterschiede in der
Perspektive, die verschiedene Interpretationen méglich machen. N. weist darauf hin, dass er
ehrlich bestrebt ist, das Beste von den fritheren Meinungen wiederzugeben. Bei vielen
Abschnitten ist es tatsdchlich schwierig, den Sinn festzustellen. Und in vielen anderen, wo
Schwierigkeiten auftauchen, wurden diese geduldig herausgearbeitet und erklirt von
Maimonides, Lieberman, Pardo (einige wenige) oder, in der Tat sehr oft, vom Autor des
Tiferet Jisrael N. war ferner bestrebt, etwas Einblick zu gewihren in die Methode, dank
derer Mischnah Acharonah einen neuen Hohepunkt auf dem Gebiete der Interpretation
erreicht hat.

Die zweite Etappe besteht darin, Fragen aufzuwerfen, welche die alten Kommentatoren
nicht interessiert haben, in erster Linie hinsichtlich der Art und Weise, in der die
Ausspriiche, die Formen und die Formmuster der Mischna-Tosefta Kelim aneinandergefiigt
sind, und zweitens iiber die Methode, durch die die Ausspriiche in weiter gesteckte
Gesetzeseinheiten zusammengefiigt wurden. Diese Beobachtung kann selbstverstdndlich
nicht von der Gesetzesinterpretation getrennt werden. N. hat im Gegenteil in zahlreichen
Fillen herausgefunden, dass verschiedene Auffassungen hinsichtlich der Redaktion des
Traktats — nidmlich die Gewissheit, dass die Art, wie die Dinge uns vorliegen, nicht
notwendigerweise der Art entspricht, wie sie zusammengestellt oder konstruiert wurden —
auch zu einer unterschiedlichen Exegese der Gesetze als solcher fiihrt.

Die dritte Etappe auf dem Wege zu seinem Ziel ist, dass N. bei jedem Punkt der
Erklirung der Mischna systematisch auf die Alternative und auf die Ergidnzung der Tosefta
geachtet hat. Die Tosefta liefert uns drei Arten von Material :

1. Einen Kommentar zur Mischna;

2. Zusitze zur Mischna, verschiedene Versionen der Gesetze der Mischna, verschie-
dene Arten, die Gesetze zu formulieren und verschiedene Modi ihrer Formulierung, sowie
verschiedene Auffassungen der operativen Erwigungen bei der Festlegung der Gesetze;

3. — und das ist das interessanteste Element — eine eigene Version der Methode, wie
die Gesetze von Kelim moglicherweise ausgearbeitet wurden.

Wihrend Maimonides oft die Tosefta zitiert (in seiner Begriindung der Gesetze) und R.
Samson von Sens ebenso haufig auf dieses Dokument zuriickgreift, um den Sinn der Mischna
zu erkldren, ist N. der Ansicht, dass diese seine Arbeit, nach der Liebermans, den ersten
systematischen Versuch darstellt, die Mischna und die Tosefta in ihrem fundamentalen
Zusammenhang zu behandeln. Es handelt sich dabei wohl um getrennte und voneinander
verschiedene Traditionssammlungen, aber auch um Dokumente, die dieselben Materialien
verwenden, es aber auf verschiedene Weise und mit verschiedener Absicht tun. N. hat den
Eindruck, dass die Traditionseinheit, aus der heraus die Mischna Kelim konstruiert wurde,
nur durch eine dauernde Beriicksichtigung der dquivalenten Materialien der Tosefta erklirt
werden kann, wobei es klar sein muss, dass die Toseftamaterialien dem Sinn der Mischna
nicht unbedingt eine exegetische Zwangsjacke anlegen miissen, und umgekehrt.

142



N. bietet in der Tat zwei Kommentare. Der erste wird in der Ubersetzung geboten, die er
mit ausfithrlichen Interpolationen versehen hat. Diese sind von zweierlei Art: Die erste
besteht in dem Bestreben, die Ubersetzung verstindlich zu gestalten. Nachdem er so in
Englisch ziemlich viel von dem wiedergegeben hat, was der Sinn und die Anordnung der
hebridischen Worte notwendig erscheinen ldsst, versucht er hinzuzufiigen, was eine Gesetzes-
vorschrift heute ausdriickt. Zu diesem Zweck stiitzt er sich auf drei vorziigliche Uber-
setzungen : Danby und Slotki, sowie auf Danbys Ubersetzung des Kodex des Maimonides.
Die Version der Gesetze bei Maimonides ist ebenfalls bereits eine Klarstellung ihrer
Begleitumstinde und Auswirkungen, und zwar dort, wo es sich als notwendig erweist.

Die zweite Art von Interpretation ist noch wichtiger. N. hat sich bemiiht, bei seiner
Ubersetzung aufmerksam auf den grundlegenden Sinn dessen zu achten, was wiedergegeben
werden soll, d.h. auf das exegetische Resultat. Er hat deshalb in eckigen Klammern entweder
Motivierungen oder naheliegende Prinzipien, Hinweise auf anderswo angewandte Regeln,
ein oder zwei Worte um den Sinn eines Satzes wiederzugeben oder aber eine von einem
bedeutenden Kommentar — der normalerweise auch identifiziert wird — aufgestellte Regel
hinzugefiigt. Manchmal fiihrt er dann in der Folge einen véllig anderen Standpunkt an, oder
aber er erklidrt ausfithrlicher, warum er denkt, dass eine Stelle in dem von ihm angefiihrten
Sinn verstanden werden muss. So wird der erste Kommentar der in der Mischna und der
Tosefta aufgestellten Regeln durchgingig zugleich mit der Ubersetzung in kleineren
Buchstaben gegeben. Der zweite Kommentar, mit einer ausfithrlichen Diskussion, ist in
grosseren Buchstaben gedruckt.

Das der Tosefta entstammende Material wird weitaus kiirzer behandelt, nicht weil es
klarer wire, sondern wegen zweier Moglichkeiten. Entweder stellt das Verhiltnis zur
Mischna die erste Losung dar und die Erklirung ist dann einfach, so dass der Leser selbst die
notwendigen Vergleiche anstellen kann. Oder aber — und das ist leider meist der Fall — der
Sinn geht Gber N.’s Fassenskraft hinaus. Et hat es sich zur Regel gemacht, dort, wo er nichts
zu sagen hat, auch wirklich nichts zu sagen. In solchen Féllen ist dann Lieberman die einzige
Autoritdt. N. bemerkt, er kdnne nicht hoffen, allem gerecht geworden zu sein, was aus
Tossefet Rischonim zu Kelim zu lernen ist, doch denkt er immerhin, einen Fortschritt erzielt
zu haben, vor allem auch durch das Heranziehen von Chasde David, R. Samson von Sens
und, bei Gelegenheit, auch Sidre Tohorot bei der Interpretation der Tosefta. N. hat auch die
Erkldrungen des Wilnaer Gaon zur Tosefta herangezogen, doch findet man bei Lieberman
alle Elemente aus seinem Kommentar, die weiterhelfen konnen. Seine Trennschirfe, sein
Geschmack und seine Urteilskraft sind nicht seine geringsten Qualitdten. Was jedoch die
Konsultation von Tossefet Rischonim erschwert sind zwei Dinge: Erstens beschiftigt
Lieberman die Suche nach einem moglichen Text derart, dass die Erkldrung von Dingen, die
ihm selbst einfach zu sein scheinen, unter den Tisch fillt. Und dann ist die friithere
exegetische Literatur wenig substantiell, so dass man dort, wo Lieberman — selbst mit gutem
Grund — Schweigen bewahrt, nur selten bei anderen Autoren Hilfe finden kann. Zusitzlich
zur Tosefta fithrt N. die einschldgigen Stellen aus Sifra an, doch sind sie nur selten von
wirklichem, nicht rein routinemissigem Interesse ; manchmal zitiert er auch die babylonische
Gemara. Fiir letztere beniitzt er die Ubersetzung der Soncino-Ausgabe, die fiir diesen Zweck
vollig ausreicht.

Abschliessend bemerkt N., es sei nicht ungewohnlich, in den grossen klassischen
Kommentaren einleitend fromme Erwdgungen zu finden, wurde doch das Studium der
Mischna in vergangenen Tagen als religiose Ubung angesehen. Es entspricht gleicherweise
der Gewohnheit, Ausdriicke personlicher Unzulinglichkeit mit einer heiligen Aufgabe zu
konfrontieren. Wenn N. solche Ausdriicke vermeidet, so deshalb, weil er nicht glaubt, dass
man fromm (oder Jude) sein muss, um die vor uns liegende Aufgabe in Angriff zu nehmen
und zu versuchen, einen bescheidenen Anteil zu nehmen and den Erwidgungen iiber

143



Schlussfolgerungen, die nunmehr bereits durch fiinfundzwanzig Jahrhunderte zur Diskussion
stehen. Die Mischna und die Tosefta im allgemeinen und der Traktat Kelim im besonderen
sind zu einnehmend, als dass es notwendig wire, auch noch die Frommigkeit heranzuziehen.
Der Lohn einer solchen intellektuellen Aufgabe stellt sich so deutlich in dieser Welt ein, dass
man die kommende Welt dabei aus dem Spiel lassen darf. N. sagt, dass, wie immer, auch hier
R. Tarfon, dem er seine ersten Bemithungen auf dem Gebiete des Studiums der talmudischen
Tradition und ihrer Geschichte gewidmet hat, fiir ihn spricht: «Es ist nicht an euch, das
Werk zu vollenden, aber es ist auch nicht an euch, es zu vernachlissigen».

In einer zusammenfassenden Gesamtsicht konnen wir nur mit W. Sibley Towner (in The
Cath. Biblical Quarterly) sagen:

...very important... of major significance in opening up new directions for the study
not only of Mishna, but for the literature of late antiquity generally... N.’s use of
the methods and Language of source, redaction, form, and historical criticisme
invite — indeed demand — response on the part of scholars working in the cognate
fields of Old and New Testament criticisme.

K. H

144



	Rezensionen

