Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Der Stellenwert Israels im oekumenischen Rat der Kirchen
[Fortsetzung]

Autor: Hammerstein, Franz von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER STELLENWERT ISRAELS
IM OEKUMENISCHEN RAT DER KIRCHEN

von Franz von Hammerstein
(Fortsetzung)

5. Christlich-jiidische Seminare im Okumenischen Institut Bossey

Das 6kumenische Institut in Bossey hat dankenswerterweise immer an
der christlich-jiidischen Frage Interesse gehabt, hdufig jiidische Refe-
renten eingeladen und im letzten Jahr auch wieder zwei besondere
christlich-jiidische Tagungen geplant. Diese Tagungen miissen nicht wie
alle anderen Programme innerhalb des OeRK vom Zentralausschuss ent-
sprechend sachlicher sowie finanzieller Prioritdten des OeRK genehmigt
werden. Sie haben deshalb keinen so starken offiziellen Charakter,
sondern sind mehr ein 6kumenisches Ubungsfeld.

a) Im September 1977 wurde eine Gruppe von 25 Christen aus
verschiedenen Lidndern und Konfessionen von Rabbinern in die Bedeu-
tung der jiidischen Wallfahrtsfeste eingefiihrt. Diese Feste — Passah
(Ostern), Wochenfest (Pfingsten) und Laubhiitten (Erntedank) — wie
iiberhaupt der jidische Gottesdienst mit seinen Gebeten, Lesungen,
Liedern und Sitten mit grosser symbolischer Kraft — sind Christen meist
fremd. Wir ahnen nur noch von der grossen Bedeutung, die sie fiir den
christlichen Glauben insgesamt und fiir die parallelen christlichen Feste
insbesondere haben konnten. Es ist natiirlich wichtig, bei besonderen
Anlissen wie etwa Kirchentagen oder Krisen gemeinsame Gottesdienste
zu feiern, aber leider ist daneben die Aufgabe zu kurz gekommen,
Christen mit jiidischen Festen vertraut zu machen. Ein Teilnehmer des
Bossey-Seminars schreibt: «Juden gehoren in die 6kumenische Gemein-
schaft. Sie helfen uns, das Alte Testament besser zu verstehen. Durch den
Vergleich biblischer Auslegung und religioser Praxis werden wir berei-
chert. Wir sehen Ahnlichkeiten und Unterschiede klarer. — Wir sollten
das jiidische Familienritual fiir den Sabbat wieder lernen und am Samstag
Abend als Vorbereitung fiir den sonntdglichen Gottesdienst prakti-
zieren». (26)

b) Im Mirz 1978 findet wieder in Bossey eine christlich-jiidische
Begegnung statt, an der von jiidischer Seite zum ersten Mal orthodoxe
Studenten, Professoren und Rabbiner teilnehmen. Die unterschiedliche
Auslegung der Bibel (Tenach = AT) durch Juden und Christen im Laufe
der Geschichte wird schon seit einiger Zeit als Problem erkannt, aber
bisher hat sich niemand an diese Frage in dialogischer Weise recht

120



herangewagt. Komplizierte Probleme — Auslegungsschwerpunkte und
-prinzipien verschiedener Epochen und verschiedener Lander — koénnen
leicht mehr Fragen aufwerfen als beantworten. Aber wir kénnen von
jiudischen Forschern in Geschichte und Gegenwart auch unendlich
bereichert werden — wovon der Leser von Martin Bubers biblischen
Werken (Konigtum Gottes, Glaube der Propheten, Das Kommende u.a.)
schon ahnt —, und deshalb ist dieses gemeinsame Lesen, Horen und
Auslegen biblischer Texte zu den Themen «Der Mensch in der Schopf-
ung» (Gen. 1-3 und Psalm 8), «Der Mensch in der Geschichte» (Ex. 15,
Jes. 40 u. 60), «Der Mensch in der Gesellschaft» (Ps 85, Jes. 1, Am. 5) ein
wichtiger Schritt. Juden und Christen haben gemeinsame Aufgaben, die
hoffentlich beim Studium dieser Themen deutlicher werden. Wir leben oft
immer noch erschreckend isoliert nebeneinander her. Das Einiiben
gemeinsamen Lebens, die Uberwindung von Misstrauen und Fremdbheit,
sind unerhort wichtig. Schon bei der gemeinsamen Vorbereitung des
Seminars wurden sowohl die Schwierigkeiten als auch die Segnungen
solcher biblischer Dialoge deutlich.

Ahnliche Tagungen werden anderswo — etwa in Evangelischen oder
Katholischen Akademien — auch durchgefiihrt und sollten noch stérker
ermutigt werden. Der Vorwurf des «Judaisierens», der manchmal gegen
diese Arbeit erhoben wird, ist unbegriindet und falsch. Es geht darum, die
Wurzeln christlichen Lebens wieder zu entdecken. Auch auf jiidischer
Seite gibt es Vorbehalte gegen diese Arbeit, weil der liberale Einfluss
christlicher Theologie unerwiinscht ist, weil man an einem Gottesdienst
nicht als Zuschauer teilnehmen kann, weil hier und da versteckte
missionarische Absichten gefiirchtet werden. In der Regel kénnen Chris-
ten an einem jiidischen Gottesdienst stirker beteiligt sein als umgekehrt
Juden an christlichen Gottesdiensten, weil die christologischen Lehren
ihnen im Wege sind.

Das Besondere an den Bossey-Tagungen sind die 6kumenische Leitung
und die Herkunft der Teilnehmer, meist aus vielen Konfessionen und
Liandern. Das fiihrt gerade auch bei der Begegnung mit Juden und
judischem Glauben zu einer geographischen und auch inhaltlichen
Ausweitung des Horizontes. Etwa wurde im Zusammenhang mit dem
Passahfest auf afrikanische Initiative hin lange iiber den Sinn von Opfern
gesprochen. Afrikanische Christen scheinen insgesamt einen leichteren
Zugang zum jiidischen Gottesdienst zu haben als westliche Christen. Sie
sind im Alten Testament zu Hause, und ihre afrikanischen Sitten haben oft
eine iliberraschende Nahe zu jiidischen Sitten und Gebriduchen. Da in
Afrika noch viele Sitten miindlich iiberliefert werden, wird dies erst an-
lasslich solcher Bossey-Gespriache bewusst und deutlich.

121



6. Abschliessende Uberlegungen

Die Bedeutung des christlich-jiidischen Dialogs in der Oekumene muss
auf Grund theologischer Uberlegungen bestimmt werden. Jesus war ein
Jude, ein glaubiger Jude, der aus und in den Heiligen Schriften seines
Volkes lebte, die jiidischen Feste feierte und sich vom jiidischen Volk,
vom jiidischen Glauben nie getrennt hat. Diese Verwurzelung Jesu und
der Apostel im Judentum, sowie die dem Volk Gottes verheissene Treue
miisste den Stellenwert christlich-jlidischen Dialogs in den Kirchen
bestimmen. Ohne die jidische Wurzel auch in ihrer heutigen lebendigen
Gestalt gibt es keine echte christliche Einheit. (27)

Nun gibt es aber ganze Kirchen und viele Christen, die davon
iberzeugt sind, dass die Kirche das Erbe Israels, das Erbe auch des
Judentums in sich aufgenommen hat, dass die Verheissungen des Alten
Bundes auf die Kirche iibertragen wurden, dass infolgedessen das heutige
Judentum keine besondere Bedeutung mehr fiir den christlichen Glauben
habe. Das widerspricht der Uberzeugung des Apostels Paulus im Romer-
brief und anderen wesentlichen neutestamentlichen Aussagen, aber es
kann leider auch aus dem Neuen Testament herausgelesen werden.

Wer so argumentiert, fiir den ist das heutige Judentum bestenfalls eine
der ganz kleinen, eher unbedeutenden Weltreligionen, die innerhalb des
Oekumenischen Rates der Kirchen einen geringen Stellenwert, geringe
Prioritdt hat. In der Dialogarbeit des Oekumenischen Rates diirfte dann
nicht wie bisher noch ein Drittel der Kréfte fiir den christlich-jiidischen
Dialog verschwendet werden, weil insbesondere das Judentum ja an
diesem Dialog theologisch gar nicht interessiert sei. Es suche ihn nur, um
sich vor Verfolgungen zu schiitzen. So wird von wichtigen Leuten im Stab
des Oekumenischen Rates der Kirchen aus Uberzeugung und oft mit
politischen Motiven argumentiert.

Es gibt ausserdem ganze Kirchen und viele Christen, die sich mit dem
judischen Volk und seiner Bedeutung fiir den christlichen Glauben kaum
oder garnicht oder nur in abweisendem Sinn beschiftigen kdnnen, weil
ihre politische Situation innerhalb der arabisch-islamischen Welt oder in
anderen Israel feindlich gegeniiberstechenden Léndern ihnen kaum eine
andere Moglichkeit ldasst. Das Judentum/Israel ist fiir sie ein Storfaktor.
Das Alte Testament ist nur in Auswahl wichtig (vor allem die Psalmen und
Propheten) und ist zum christlichen Besitz geworden. Der historische
Beitrag Israels und des Judentums wird dankbar iibernommen, aber das
heutige Judentum und Israel haben keinc heilsgeschichtliche Bedeutung
mehr. Ausserdem gibt es andere Kirchen und Christen, wie etwa in vielen
Teilen Afrikas oder Asiens, die einfach brennendere Probleme haben und

122



deshalb darauf hinweisen, dass die Beschéftigung mit dem Judentum fiir
sie nicht zu den Prioritéten gehort.

Bleibt der christlich-jiidische Dialog eine isolierte nordatlantische
Aufgabe, die wir nur auf Grund unserer besonderen theologischen
Situation und unserer Geschichte pflegen, die aber keine Bedeutung fiir
die Oekumene insgesamt hat, oder haben wir stellvertretend fiir alle
Christen eine Aufgabe? Sicherlich kann der christlich-jiidische Dialog
nicht {iberall so intensiv gefiihrt werden wie da, wo jlidische Gespréchs-
partner vorhanden und offen fiir ihn sind. Aber wir miissen uns der
Tatsache bewusst sein, dass wir eine wesentliche gesamtkirchliche 6kume-
nische Aufgabe stellvertretend wahrnehmen. Deswegen wire es wichtig,
auch die theologische Entwicklung in Afrika, Asien oder Siidamerika
sorgfiltig zu beobachten. Mit Theologen aus diesen Erdteilen sollten wir
gemeinsam priifen, ob unsere im christlich-jiidischen Dialog gewonnenen
Erkenntnisse ihrem Denken widersprechen oder ihnen zu grdsserer
Klarheit verhelfen. Diese Chance ist vorhanden, ohne dass wir unbedingt
zu aufwendigen Konsultationen einladen. Es gibt als Studenten, Dozenten
oder Giste oft genug Theologen aus diesen Erdteilen unter uns, mit denen
wir diese Fragen erodrtern konnen. '

Wir miissen uns nur dariiber klar sein, dass diese Okumenische
Aufgabe wie so viele andere nicht oder nur in ganz geringem Umfang in
Genf geleistet werden kann. Sie muss von den Kirchen, von den
Missionsgesellschaften, an theologischen Fakultiten, von engagierten
Gruppen aufgegriffen werden. Einerseits ist der Stab in Genf zu klein, so
dass oft von dort nur Anregungen ausgehen kénnen, andererseits werden
manche Aufgaben in Genf blockiert, weil sie in dem Studienprogramm
keine Prioritiit erhalten, weil ganze Kirchen oder Mitglieder der entschei-
denden Ausschiisse sie ablehnen, weil sie einigen zu langweilig, zu wenig
aktuell, anderen wiederum zu aufregend, theologisch und politisch zu
gefahrlich sind. Nur eine geduldige und langwierige Studienarbeit wird uns
vorwirts bringen.

Bei dieser zentralen Aufgabe hilft uns die Tatsache, dass sowohl von
christlicher als auch von jiidischer Seite theologisch zwar nicht auf breiter
Basis, aber doch von einigen erstklassigen Theologen und Instituten an
diesen Fragen gearbeitet wird. Hier wiaren ganz besonders die Jerusalemer
Studien vom Oekumenischen Institut Tantur, der Theologischen For-
schungsgemeinschaft (28) und vor allem auch der Hebriischen Universitét
zu nennen. Die wachsende Zahl von Studien, die sich mit Jesus, Paulus
oder Johannes (29) und dem Judentum beschéftigen, miissen ebenfalls in
diesem Zusammenhang stirker beachtet werden. Wir stehen Gott sei
Dank nicht nur Schwierigkeiten gegeniiber, sondern erfahren auch

123



erfreuliche Unterstiitzung bei der Aufgabe, den christlichen Glauben
wieder in Israel zu verwurzeln.

Ich muss allerdings drei Probleme noch einmal nennen, die uns bei
dieser Aufgabe begleiten und die innerhalb der Kirchen auch wieder eine
wachsende Rolle spielen (allerdings leider oft noch immer nicht im
grosseren Zusammenhang eines christlich-jiidischen Dialogs):

a) Es gibt in wachsendem Masse noch und wieder alten und neuen
Antisemitismus. Unheimliche KZ-Witze werden iiber Juden erzihlt, die
Geschichte des Holocaust wird verfilscht — 6 Millionen Juden wurden
angeblich nie ermordet —, die Legenden von jiidischen Weltherrschafts-
geliisten und -komplotten gehen noch oder wieder um. Der Kampf gegen
den Antisemitismus muss stirker mit der Gesamtaufgabe, die Kirche in
Israel zu verwurzeln, in Verbindung gebracht werden. (30)

b) Christliche Judenmissionen werden wieder aktiver und merken
meist gar nicht, wie wenig sie die Treue Gottes zu seinem Volk ernst
nehmen, wie stark sie das jlidische Volk bedrohen. Das jiidische Volk, das
in seiner Existenz physisch bedroht war und ist, wird durch die Mission
immer neu in Frage gestellt. Viele Missionen haben diese Zusammen-
hinge schon erkannt und wirken deshalb iiberwiegend in den Kirchen,
aber andere treiben verstiarkt eine Mission unter Juden, die der Treue
Gottes zu seinem Volk widerspricht. (31)

¢) Mit dem Problem der Missionen héngt die Stellung der Juden-
christen zusammen. Ubertritte, Konversionen hin und her in beiden
Richtungen wird es wahrscheinlich immer geben, aber besonders die
Ubertritte zum Christentum sollten moglichst nicht mit organisierter
Mission und schon gar nicht mit Proselytismus in Verbindung gebracht
werden konnen. Wir sollten uns bemiihen, das Judentum — Israel — zu
stirken und nicht zu schwichen. Judenchristen werden in der Regel noch
immer in den christlichen Kirchen mit ihrem wesentlichen Beitrag kaum
ernst genommen, kaum akzeptiert. Sie werden weiterhin auch — verstind-
licherweise — nicht mehr als Juden akzeptiert. Sie finden sich als einzelne,
als Gemeinden, als Gruppe zwischen dem jiidischen Volk und der heiden-
christlichen Kirche. Einzelne haben eine grosse Ausstrahlungskraft, aber
das darf uns nicht iiber die Tatsache hinwegtduschen, dass sie leider mit
ihren Vorschligen in den Kirchen kaum gehort werden. Vielleicht
konnen sie von den Kirchen nur wirklich ernst genommen werden, wenn
sie im Judentum verwurzelt bleiben und das vom jiidischen Volk auch
akzeptiert wird? Das ist jedoch nur moglich, wenn sich das Klima
insgesamt zwischen den Kirchen und dem jiidischen Volk noch ver-
bessert. (32)

124



Die Bedeutung, der Stellenwert des jiidischen Beitrages zum 6kume-
nischen Denken und Handeln wird nur wachsen, wenn in den Kirchen
noch stidrker als bisher sowohl an diesen trennenden Faktoren —
Antisemitismus, Mission und judenchristlicher Problematik —, als auch
den gemeinsamen biblischen Aufgaben — wie etwa den Menschenrech-
ten, wie grosserer Gerechtigkeit fiir alle Menschen auf Grund der
gemeinsamen biblischen Botschaft, wie einer aus der Schopfung abgelei-
tetestirkeren Achtung fiir die Natur — gearbeitet wird. Ein grosser Teil
dieser Arbeit muss mit Juden gemeinsam geleistet werden. Wo die
Aufgaben wie in Jerusalem, in Nordamerika und auch bei uns gemeinsam
angepackt werden, sind Fortschritte sichtbar. (33)

ANMERKUNGEN

(26) The Church and the Jewish People, WCC News Letter, 4/1977, 7ff.

(27) Vgl. Journal American Academy of Religion XLV/3, September 1977, mit einer Zusam-
menfassung eines Vortrages von Paul M. van Buren, Philadelphia :

Affirmation of the Jewish People: a condition of theological coherence.

Insofar as the churches do not affirm the existence of the Jewish people, they
stand in theological self-contradiction. Such affirmation, hitherto withheld, would
be consistent with a hermeneutical principle at work in the formation of much of
Scripture and especially of the Apostolic Writings, new events in Israel’s history
occasioning reinterpretation of Israel’s tradition, so that they might be included as
the latest happening in a continuing story.

The formative events leading to the church's originating reinterpretation
included not only those of Good Friday and Easter, but also the destruction of
Jerusalem in 70 C. E. Two later historical facts, however, require further reinter-
pretation, if theological coherence is to be restored to a church claiming depen-
dence on Scripture and so on historical events. It can ignore these facts only at the
price of living in self-contradiction, for it would be excluding from its agenda the
very class of items within which falls its own origin. One fact concerns the Jews:
their survival and continuity, up to and including the existence of the State of Israel.
The other fact concerns the church: its having become, early in its history, an
almost completely Gentile enterprise, distinguished from other Gentile entities
primarily by its inherited Jewish characteristics, especially its vocabulary.

A possible reinterpretation would take the preservation of the Jews as a crucial
sign of thefatthfu[ness of God. Jesus would be understood, not as the inaugurator of
the messianic age (i.e., not as Mashiah), but as the elect Jew (Christos) through
whom countless Genttles have been drawn by the Spirit to adore the God of Israel.
The church’s characteristic doctrine — that of the Trinity — would then be seen
to express the peculiarly Gentile (in contrast to the Jewish) apprehension of the
One God of Israel.

Von der Vollversammlung des OeRK (1948) und der Bristol Studie (Glaube und
Kirchenverfassung) wurde auch schon angedeutet, was van Buren jetzt dankenswerter-
weise umfassender bearbeitet. Dieser Vortrag ist nur ein Teil einer grossen in Arbeit
befindlichen Studie, fiir die van Buren wéhrend eines Sabbatical in Jerusalem Inspir-
ation und Material gesammelt hat.

125



(28) Das Jahrbuch von Tantur, die Zeitschrift Immanuel der Theological Research Frater-
nity, die im Freiburger Rundbrief gekiirzt wiedergegeben wird, und vervielfiltigte Vor-
trage, die von der Fraternity bestellt werden konnen (Adresse: P.O.B. 249, Jerusalem,
Israel), sind wichtige Beispiele dieser Okumenischen Arbeit in Israel.

(29) Einige wichtige neue Veroffentlichungen :

a) M. Barth, J. Blank, J. Bloch, F. Mussner und Zwi Werblowsky, Paulus — Apostat
oder Apostel, Regensburg 1977.

b) E. P. Sanders, Paul and Palestinian Judaism, SCM Press, London 1977.

c) K. Stendahl, Paul among Jews and Gentiles, Fortress Press, Philadelphia 1976.

d) W. D. Davies, Paul and the People of Israel, in New Testament Studies, USA 1977.

e) H. R. Weber, Bible Study on.the Gospel of John, in F. v. Hammerstein (Hg.), Christ-
lich-Jiidische Beziehungen in 6kumenischer Perspektive, OeRK, Genf 1978.

f) A. H. Friedlander, E. Stegemann, E. L. Ehrlich, P.v.d. Osten-Sacken, Christliche
Theologie und Antijudaismus, Evang. Theologie 6/1977.

(30) Das soeben auf Deutsch erschienene Buch von Rosemary Ruether, Nichstenliebe und
Brudermord, Die Theologischen Wurzeln des Antisemitismus, Chr. Kaiser Verlag
Miinchen 1978, beschreibt das Problem vorziiglich und fordert radikale Neuansitze.

(31) Zur Problematik christlicher Judenmission und der Judenchristen gibt es eine Fiille

neuerer Stellungnahmen:

a) H. D. Leuner, Judenchristen als Zeichen fiir die Treue Gottes, in Treue zur Thora,
Veroffentlichungen aus dem Institut fiir Kirche und Judentum, Berlin 1977, Heft 3.

b) E. 1. Kolb, Witnessing to Jewish People, Board for Evangelism, The Lutheran
Church-Missouri Synod, Nov. 1975.

¢) A. James and Marcia R. Rudin, Onward (Hebrew) Christian Soldiers, in Present
Tense, Magazine of World Jewish Affairs, 4/4, Summer 1977.

d) Face to Face, Christian Mission and Jewish Witness, Vol. 111/1V, Fall/Winter 1977.

(32) Das neue israelische Gesetz iiber den Religionswechsel mit allen seinen schwierigen
Hintergriinden — etwa die begleitenden Kommentare in der Knesset und in den Zei-
tungen — zeigt, wie schroff die christliche «Mission» in Israel abgelehnt wird (vgl. die
Studie des United Christian Council in Israel zu dieser Problematik, Januar 1978, ver-
vielfaltigt).

(33) Gemeinsame Ansitze finden sich neben den in diesem Beitrag schon genannten Pro-
jekten natiirlich hier und da in den Kirchen — eine verstirkte Initiative in den Kirchen
wire wichtig — und auch im OeRK, der im Rahmen des Dialog-Programms eine multi-
laterale Studie iiber die Verantwortung des Menschen fiir die ganze Schopfung fordert
(s. WCC/CCIP News Letter 1/1977, S. 5). Bisher haben ein christlich-jiidischer (Ziirich
1977), ein christlich-muslimischer (Beirut 1978), sowie ein Dialog mit Hindus und Budd-
histen (Sri Lanka 1978) stattgefunden. Ein weiterer Dialog iiber dieses Thema ist in
Afrika geplant und danach soll eine multilaterale Zusammenfassung folgen.

Vom 12.-16. Februar 1978 hat in Holland eine europiische Regionaltagung christlich-
jiidischer Studien- und Aktionsgruppen stattgefunden, um «die Bedeutung des jiidischen
Volkes fiir dkumenisches Denken und Handeln» zu durchleuchten. Ein Bericht iiber
diese Tagung kann vom Biiro Kirche und Israel, P.O. Box 202, Leusden, Holland, ange-
fordert werden. Wir sind mit dieser Fragestellung noch in den Anfingen, aber es deuten
sich doch wichtige Fortschritte an.

126



	Der Stellenwert Israels im oekumenischen Rat der Kirchen [Fortsetzung]

