
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Der Stellenwert Israels im oekumenischen Rat der Kirchen
[Fortsetzung]

Autor: Hammerstein, Franz von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER STELLENWERT ISRAELS
IM OEKUMENISCHEN RAT DER KIRCHEN

von Franz von Hammerstein

(Fortsetzung)

5. Christlich-jüdische Seminare im Ökumenischen Institut Bossey

Das ökumenische Institut in Bossey hat dankenswerterweise immer an
der christlich-jüdischen Frage Interesse gehabt, häufig jüdische
Referenten eingeladen und im letzten Jahr auch wieder zwei besondere
christlich-jüdische Tagungen geplant. Diese Tagungen müssen nicht wie
alle anderen Programme innerhalb des OeRK vom Zentralausschuss
entsprechend sachlicher sowie finanzieller Prioritäten des OeRK genehmigt
werden. Sie haben deshalb keinen so starken offiziellen Charakter,
sondern sind mehr ein ökumenisches Übungsfeld.

a) Im September 1977 wurde eine Gruppe von 25 Christen aus
verschiedenen Ländern und Konfessionen von Rabbinern in die Bedeutung

der jüdischen Wallfahrtsfeste eingeführt. Diese Feste — Passah

(Ostern), Wochenfest (Pfingsten) und Laubhütten (Erntedank) — wie
überhaupt der jüdische Gottesdienst mit seinen Gebeten, Lesungen,
Liedern und Sitten mit grosser symbolischer Kraft — sind Christen meist
fremd. Wir ahnen nur noch von der grossen Bedeutung, die sie für den
christlichen Glauben insgesamt und für die parallelen christlichen Feste
insbesondere haben könnten. Es ist natürlich wichtig, bei besonderen
Anlässen wie etwa Kirchentagen oder Krisen gemeinsame Gottesdienste
zu feiern, aber leider ist daneben die Aufgabe zu kurz gekommen,
Christen mit jüdischen Festen vertraut zu machen. Ein Teilnehmer des

Bossey-Seminars schreibt: «Juden gehören in die ökumenische Gemeinschaft.

Sie helfen uns, das Alte Testament besser zu verstehen. Durch den
Vergleich biblischer Auslegung und religiöser Praxis werden wir bereichert.

Wir sehen Ähnlichkeiten und Unterschiede klarer. — Wir sollten
das jüdische Familienritual für den Sabbat wieder lernen und am Samstag
Abend als Vorbereitung für den sonntäglichen Gottesdienst
praktizieren». (26)

b) Im März 1978 findet wieder in Bossey eine christlich-jüdische
Begegnung statt, an der von jüdischer Seite zum ersten Mal orthodoxe
Studenten, Professoren und Rabbiner teilnehmen. Die unterschiedliche
Auslegung der Bibel (Tenach AT) durch Juden und Christen im Laufe
der Geschichte wird schon seit einiger Zeit als Problem erkannt, aber
bisher hat sich niemand an diese Frage in dialogischer Weise recht

120



herangewagt. Komplizierte Probleme — Auslegungsschwerpunkte und
-prinzipien verschiedener Epochen und verschiedener Länder — können
leicht mehr Fragen aufwerfen als beantworten. Aber wir können von
jüdischen Forschern in Geschichte und Gegenwart auch unendlich
bereichert werden — wovon der Leser von Martin Bubers biblischen
Werken (Königtum Gottes, Glaube der Propheten, Das Kommende u.a.J
schon ahnt —, und deshalb ist dieses gemeinsame Lesen, Hören und
Auslegen biblischer Texte zu den Themen «Der Mensch in der Schöpfung»

(Gen. 1-3 und Psalm 8), «Der Mensch in der Geschichte» (Ex. 15,

Jes. 40 u. 60), «Der Mensch in der Gesellschaft» (Ps 85, Jes. 1, Am. 5) ein
wichtiger Schritt. Juden und Christen haben gemeinsame Aufgaben, die
hoffentlich beim Studium dieser Themen deutlicher werden. Wir leben oft
immer noch erschreckend isoliert nebeneinander her. Das Einüben
gemeinsamen Lebens, die Überwindung von Misstrauen und Fremdheit,
sind unerhört wichtig. Schon bei der gemeinsamen Vorbereitung des
Seminars wurden sowohl die Schwierigkeiten als auch die Segnungen
solcher biblischer Dialoge deutlich.

Ähnliche Tagungen werden anderswo — etwa in Evangelischen oder
Katholischen Akademien — auch durchgeführt und sollten noch stärker
ermutigt werden. Der Vorwurf des «Judaisierens», der manchmal gegen
diese Arbeit erhoben wird, ist unbegründet und falsch. Es geht darum, die
Wurzeln christlichen Lebens wieder zu entdecken. Auch auf jüdischer
Seite gibt es Vorbehalte gegen diese Arbeit, weil der liberale Einfluss
christlicher Theologie unerwünscht ist, weil man an einem Gottesdienst
nicht als Zuschauer teilnehmen kann, weil hier und da versteckte
missionarische Absichten gefürchtet werden. In der Regel können Christen

an einem jüdischen Gottesdienst stärker beteiligt sein als umgekehrt
Juden an christlichen Gottesdiensten, weil die christologischen Lehren
ihnen im Wege sind.

Das Besondere an den Bossey-Tagungen sind die ökumenische Leitung
und die Herkunft der Teilnehmer, meist aus vielen Konfessionen und
Ländern. Das führt gerade auch bei der Begegnung mit Juden und
jüdischem Glauben zu einer geographischen und auch inhaltlichen
Ausweitung des Horizontes. Etwa wurde im Zusammenhang mit dem
Passahfest auf afrikanische Initiative hin lange über den Sinn von Opfern
gesprochen. Afrikanische Christen scheinen insgesamt einen leichteren
Zugang zum jüdischen Gottesdienst zu haben als westliche Christen. Sie
sind im Alten Testament zu Hause, und ihre afrikanischen Sitten haben oft
eine überraschende Nähe zu jüdischen Sitten und Gebräuchen. Da in
Afrika noch viele Sitten mündlich überliefert werden, wird dies erst
anlässlich solcher Bossey-Gespräche bewusst und deutlich.

121



6. Abschliessende Überlegungen

Die Bedeutung des christlich-jüdischen Dialogs in der Oekumene muss
auf Grund theologischer Überlegungen bestimmt werden. Jesus war ein
Jude, ein gläubiger Jude, der aus und in den Heiligen Schriften seines
Volkes lebte, die jüdischen Feste feierte und sich vom jüdischen Volk,
vom jüdischen Glauben nie getrennt hat. Diese Verwurzelung Jesu und
der Apostel im Judentum, sowie die dem Volk Gottes verheissene Treue
müsste den Stellenwert christlich-jüdischen Dialogs in den Kirchen
bestimmen. Ohne die jüdische Wurzel auch in ihrer heutigen lebendigen
Gestalt gibt es keine echte christliche Einheit. (27)

Nun gibt es aber ganze Kirchen und viele Christen, die davon
überzeugt sind, dass die Kirche das Erbe Israels, das Erbe auch des
Judentums in sich aufgenommen hat, dass die Verheissungen des Alten
Bundes auf die Kirche übertragen wurden, dass infolgedessen das heutige
Judentum keine besondere Bedeutung mehr für den christlichen Glauben
habe. Das widerspricht der Überzeugung des Apostels Paulus im Römerbrief

und anderen wesentlichen neutestamentlichen Aussagen, aber es

kann leider auch aus dem Neuen Testament herausgelesen werden.
Wer so argumentiert, für den ist das heutige Judentum bestenfalls eine

der ganz kleinen, eher unbedeutenden Weltreligionen, die innerhalb des
Oekumenischen Rates der Kirchen einen geringen Stellenwert, geringe
Priorität hat. In der Dialogarbeit des Oekumenischen Rates dürfte dann
nicht wie bisher noch ein Drittel der Kräfte für den christlich-jüdischen
Dialog verschwendet werden, weil insbesondere das Judentum ja an
diesem Dialog theologisch gar nicht interessiert sei. Es suche ihn nur, um
sich vor Verfolgungen zu schützen. So wird von wichtigen Leuten im Stab
des Oekumenischen Rates der Kirchen aus Überzeugung und oft mit
politischen Motiven argumentiert.

Es gibt ausserdem ganze Kirchen und viele Christen, die sich mit dem
jüdischen Volk und seiner Bedeutung für den christlichen Glauben kaum
oder garnicht oder nur in abweisendem Sinn beschäftigen können, weil
ihre politische Situation innerhalb der arabisch-islamischen Welt oder in
anderen Israel feindlich gegenüberstehenden Ländern ihnen kaum eine
andere Möglichkeit lässt. Das Judentum/Israel ist für sie ein Störfaktor.
Das Alte Testament ist nur in Auswahl wichtig (vor allem die Psalmen und
Propheten) und ist zum christlichen Besitz geworden. Der historische
Beitrag Israels und des Judentums wird dankbar übernommen, aber das

heutige Judentum und Israel haben keine heilsgeschichtliche Bedeutung
mehr. Ausserdem gibt es andere Kirchen und Christen, wie etwa in vielen
Teilen Afrikas oder Asiens, die einfach brennendere Probleme haben und

122



deshalb darauf hinweisen, dass die Beschäftigung mit dem Judentum für
sie nicht zu den Prioritäten gehört.

Bleibt der christlich-jüdische Dialog eine isolierte nordatlantische
Aufgabe, die wir nur auf Grund unserer besonderen theologischen
Situation und unserer Geschichte pflegen, die aber keine Bedeutung für
die Oekumene insgesamt hat, oder haben wir stellvertretend für alle
Christen eine Aufgabe? Sicherlich kann der christlich-jüdische Dialog
nicht überall so intensiv geführt werden wie da, wo jüdische Gesprächspartner

vorhanden und offen für ihn sind. Aber wir müssen uns der
Tatsache bewusst sein, dass wir eine wesentliche gesamtkirchliche ökumenische

Aufgabe stellvertretend wahrnehmen. Deswegen wäre es wichtig,
auch die theologische Entwicklung in Afrika, Asien oder Südamerika
sorgfältig zu beobachten. Mit Theologen aus diesen Erdteilen sollten wir
gemeinsam prüfen, ob unsere im christlich-jüdischen Dialog gewonnenen
Erkenntnisse ihrem Denken widersprechen oder ihnen zu grösserer
Klarheit verhelfen. Diese Chance ist vorhanden, ohne dass wir unbedingt
zu aufwendigen Konsultationen einladen. Es gibt als Studenten, Dozenten
oder Gäste oft genug Theologen aus diesen Erdteilen unter uns, mit denen
wir diese Fragen erörtern können.

Wir müssen uns nur darüber klar sein, dass diese ökumenische
Aufgabe wie so viele andere nicht oder nur in ganz geringem Umfang in
Genf geleistet werden kann. Sie muss von den Kirchen, von den
Missionsgesellschaften, an theologischen Fakultäten, von engagierten
Gruppen aufgegriffen werden. Einerseits ist der Stab in Genf zu klein, so
dass oft von dort nur Anregungen ausgehen können, andererseits werden
manche Aufgaben in Genf blockiert, weil sie in dem Studienprogramm
keine Priorität erhalten, weil ganze Kirchen oder Mitglieder der entscheidenden

Ausschüsse sie ablehnen, weil sie einigen zu langweilig, zu wenig
aktuell, anderen wiederum zu aufregend, theologisch und politisch zu
gefährlich sind. Nur eine geduldige und langwierige Studienarbeit wird uns
vorwärts bringen.

Bei dieser zentralen Aufgabe hilft uns die Tatsache, dass sowohl von
christlicher als auch von jüdischer Seite theologisch zwar nicht auf breiter
Basis, aber doch von einigen erstklassigen Theologen und Instituten an
diesen Fragen gearbeitet wird. Hier wären ganz besonders die Jerusalemer
Studien vom Oekumenischen Institut Tantur, der Theologischen
Forschungsgemeinschaft (28) und vor allem auch der Hebräischen Universität
zu nennen. Die wachsende Zahl von Studien, die sich mit Jesus, Paulus
oder Johannes (29) und dem Judentum beschäftigen, müssen ebenfalls in
diesem Zusammenhang stärker beachtet werden. Wir stehen Gott sei
Dank nicht nur Schwierigkeiten gegenüber, sondern erfahren auch

123



erfreuliche Unterstützung bei der Aufgabe, den christlichen Glauben
wieder in Israel zu verwurzeln.

Ich muss allerdings drei Probleme noch einmal nennen, die uns bei
dieser Aufgabe begleiten und die innerhalb der Kirchen auch wieder eine
wachsende Rolle spielen (allerdings leider oft noch immer nicht im
grösseren Zusammenhang eines christlich-jüdischen Dialogs) :

a) Es gibt in wachsendem Masse noch und wieder alten und neuen
Antisemitismus. Unheimliche KZ-Witze werden über Juden erzählt, die
Geschichte des Holocaust wird verfälscht — 6 Millionen Juden wurden
angeblich nie ermordet —, die Legenden von jüdischen Weltherrschaftsgelüsten

und -komplotten gehen noch oder wieder um. Der Kampf gegen
den Antisemitismus muss stärker mit der Gesamtaufgabe, die Kirche in
Israel zu verwurzeln, in Verbindung gebracht werden. (30)

b) Christliche Judenmissionen werden wieder aktiver und merken
meist gar nicht, wie wenig sie die Treue Gottes zu seinem Volk ernst
nehmen, wie stark sie das jüdische Volk bedrohen. Das jüdische Volk, das

in seiner Existenz physisch bedroht war und ist, wird durch die Mission
immer neu in Frage gestellt. Viele Missionen haben diese Zusammenhänge

schon erkannt und wirken deshalb überwiegend in den Kirchen,
aber andere treiben verstärkt eine Mission unter Juden, die der Treue
Gottes zu seinem Volk widerspricht. (31)

c) Mit dem Problem der Missionen hängt die Stellung der
Judenchristen zusammen. Übertritte, Konversionen hin und her in beiden
Richtungen wird es wahrscheinlich immer geben, aber besonders die
Übertritte zum Christentum sollten möglichst nicht mit organisierter
Mission und schon gar nicht mit Proselytismus in Verbindung gebracht
werden können. Wir sollten uns bemühen, das Judentum — Israel — zu
stärken und nicht zu schwächen. Judenchristen werden in der Regel noch
immer in den christlichen Kirchen mit ihrem wesentlichen Beitrag kaum
ernst genommen, kaum akzeptiert. Sie werden weiterhin auch —
verständlicherweise — nicht mehr als Juden akzeptiert. Sie finden sich als einzelne,
als Gemeinden, als Gruppe zwischen dem jüdischen Volk und der
heidenchristlichen Kirche. Einzelne haben eine grosse Ausstrahlungskraft, aber
das darf uns nicht über die Tatsache hinwegtäuschen, dass sie leider mit
ihren Vorschlägen in den Kirchen kaum gehört werden. Vielleicht
können sie von den Kirchen nur wirklich ernst genommen werden, wenn
sie im Judentum verwurzelt bleiben und das vom jüdischen Volk auch
akzeptiert wird? Das ist jedoch nur möglich, wenn sich das Klima
insgesamt zwischen den Kirchen und dem jüdischen Volk noch
verbessert. (32)

124



Die Bedeutung, der Stellenwert des jüdischen Beitrages zum
ökumenischen Denken und Handeln wird nur wachsen, wenn in den Kirchen
noch stärker als bisher sowohl an diesen trennenden Faktoren —

Antisemitismus, Mission und judenchristlicher Problematik —, als auch
den gemeinsamen biblischen Aufgaben — wie etwa den Menschenrechten,

wie grösserer Gerechtigkeit für alle Menschen auf Grund der
gemeinsamen biblischen Botschaft, wie einer aus der Schöpfung
abgeleitetestärkeren Achtung für die Natur — gearbeitet wird. Ein grosser Teil
dieser Arbeit muss mit Juden gemeinsam geleistet werden. Wo die
Aufgaben wie in Jerusalem, in Nordamerika und auch bei uns gemeinsam
angepackt werden, sind Fortschritte sichtbar. (33)

ANMERKUNGEN

(26) The Church and the Jewish People, WCC News Letter, 4/1977, 7ff.

(27) Vgl. Journal American Academy of Religion XLV/3, September 1977, mit einer Zusam¬
menfassung eines Vortrages von Paul M. van Buren, Philadelphia :

Affirmation of the Jewish People : a condition of theological coherence.
Insofar as the churches do not affirm the existence of the Jewish people, they

stand in theological self-contradiction. Such affirmation, hitherto withheld, would
be consistent with a hermeneutical principle at work in the formation of much of
Scripture and especially of the Apostolic Writings, new events in Israel's history
occasioning reinterpretation of Israel's tradition, so that they might be included as
the latest happening in a continuing story.

The formative events leading to the church's originating reinterpretation
included not only those of Good Friday and Easter, but also the destruction of
Jerusalem in 70 C. E. Two later historical facts, however, require further
reinterpretation, if theological coherence is to be restored to a church claiming dependence

on Scripture and so on historical events. It can ignore these facts only at the
price of living in self-contradiction, for it would be excluding from its agenda the
very class of items within which falls its own origin. One fact concerns the Jews:
their survival and continuity, up to and including the existence of the State of Israel.
The other fact concerns the church: its having become, early in its history, an
almost completely Gentile enterprise, distinguished from other Gentile entities
primarily by its inherited Jewish characteristics, especially its vocabulary.

A possible reinterpretation would take the preservation of the Jews as a crucial
sign of the faithfulness of God. Jesus would be understood, not as the inaugurator of
the messianic age (i.e., not as MashiahJ, but as the elect Jew (Christos) through
whom countless Gentiles have been drawn by the Spirit to adore the God of Israel.
The church's characteristic doctrine — that of the Trinity — would then be seen
to express the peculiarly Gentile (in contrast to the Jewish) apprehension of the
One God of Israel.

Von der Vollversammlung des OeRK (1948) und der Bristol Studie (Glaube und
Kirchenverfassung) wurde auch schon angedeutet, was van Buren jetzt dankenswerterweise

umfassender bearbeitet. Dieser Vortrag ist nur ein Teil einer grossen in Arbeit
befindlichen Studie, für die van Buren während eines Sabbatical in Jerusalem Inspiration

und Material gesammelt hat.

125



(28) Das Jahrbuch von Tantur, die Zeitschrift Immanuel der Theological Research Frater¬
nity, die im Freiburger Rundbrief gekürzt wiedergegeben wird, und vervielfältigte
Vorträge, die von der Fraternity bestellt werden können (Adresse : P.O.B. 249, Jerusalem,
Israel), sind wichtige Beispiele dieser ökumenischen Arbeit in Israel.

(29) Einige wichtige neue Veröffentlichungen :

a) M. Barth, J. Blank, J. Bloch, F. Mussner und Zwi Werblowsky, Paulus — Apostat
oder Apostel, Regensburg 1977.

b) E. P. Sanders, Paul and Palestinian Judaism, SCM Press, London 1977.

c) K. Stendahl, Paul among Jews and Gentiles, Fortress Press, Philadelphia 1976.

d) W. D. Davies, Paul and the People of Israel, in New Testament Studies, USA 1977.

e) H. R. Weber, Bible Study on the Gospel of John, in F. v. Flammerstein (Hg.), Christ¬
lich-Jüdische Beziehungen in ökumenischer Perspektive, OeRK, Genf 1978.

f) A. H. Friedländer, E. Stegemann, E. L. Ehrlich, P.v.d. Osten-Sacken, Christliche
Theologie und Antijudaismus, Evang. Theologie 6/1977.

(30) Das soeben auf Deutsch erschienene Buch von Rosemary Ruether, Nächstenliebe und
Brudermord, Die Theologischen Wurzeln des Antisemitismus, Chr. Kaiser Verlag
München 1978, beschreibt das Problem vorzüglich und fordert radikale Neuansätze.

(31) Zur Problematik christlicher Judenmission und der Judenchristen gibt es eine Fülle
neuerer Stellungnahmen :

a) H. D. Leuner, Judenchristen als Zeichen für die Treue Gottes, in Treue zur Thora,
Veröffentlichungen aus dem Institut für Kirche und Judentum, Berlin 1977, Heft 3.

b) E. J. Kolb, Witnessing to Jewish People, Board for Evangelism, The Lutheran
Church-Missouri Synod, Nov. 1975.

c) A. James and Marcia R. Rudin, Onward (Hebrew) Christian Soldiers, in Present
Tense, Magazine of World Jewish Affairs, 4/4, Summer 1977.

d) Face to Face, Christian Mission and Jewish Witness, Vol. III/IV, Fall/Winter 1977.

(32) Das neue israelische Gesetz über den Religionswechsel mit allen seinen schwierigen
Hintergründen — etwa die begleitenden Kommentare in der Knesset und in den
Zeitungen — zeigt, wie schroff die christliche «Mission» in Israel abgelehnt wird (vgl. die
Studie des United Christian Council in Israel zu dieser Problematik, Januar 1978,

vervielfältigt).

(33) Gemeinsame Ansätze finden sich neben den in diesem Beitrag schon genannten Pro¬

jekten natürlich hier und da in den Kirchen — eine verstärkte Initiative in den Kirchen
wäre wichtig — und auch im OeRK, der im Rahmen des Dialog-Programms eine
multilaterale Studie über die Verantwortung des Menschen für die ganze Schöpfung fördert
(s. WCC/CCJP News Letter 1/1977, S. 5). Bisher haben ein christlich-jüdischer (Zürich
1977), ein christlich-muslimischer (Beirut 1978), sowie ein Dialog mit Hindus und Buddhisten

(Sri Lanka 1978) stattgefunden. Ein weiterer Dialog über dieses Thema ist in
Afrika geplant und danach soll eine multilaterale Zusammenfassung folgen.
Vom 12.-16. Februar 1978 hat in Holland eine europäische Regionaltagung christlichjüdischer

Studien- und Aktionsgruppen stattgefunden, um «die Bedeutung des jüdischen
Volkes für ökumenisches Denken und Handeln» zu durchleuchten. Ein Bericht über
diese Tagung kann vom Büro Kirche und Israel, P.O. Box 202, Leusden, Holland,
angefordert werden. Wir sind mit dieser Fragestellung noch in den Anfängen, aber es deuten
sich doch wichtige Fortschritte an.

126


	Der Stellenwert Israels im oekumenischen Rat der Kirchen [Fortsetzung]

