Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Dies ist die Entstehungsgeschichte des Himmels und der Erde" :
Midrasch Avkir zu Gen 2,4

Autor: Haag, Hans Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961663

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

« DIES IST DIE ENTSTEHUNGSGESCHICHTE
DES HIMMELS UND DER ERDE» —
MIDRASCH AVKIR ZU GEN 2,4

Von Hans Jakob Haag

1

Die unter dem Namen « Yalqut Shim oni» (1) bekannte mittelalterliche
Midraschkompilation enthélt ca. 50 Exzerpte, als deren Quelle jeweils
entweder «Midrasch Avkir» oder bloss «Avkir» angegeben wird. Auf
Grund dieser Zitate sowie etlicher Erwdhnungen des Namens in mittel-
alterlichen Kommentaren rechnet man seit Zunz allgemein mit der
Existenz einer selbstidndigen, inzwischen verlorengegangenen Midrasch-
komposition zu den Biichern Genesis und Exodus, die vermutlich im 11.
Jh. in Italien oder sonstwo in Europa entstanden ist und deren Einzel-
stiicke jeweils mit der Formel «Amen be-yamenu khen yehi rason»
schlossen (2). Ohne auf die ganze Problematik dieses vermuteten
«Midrasch Avkir» eingehen zu konnen, mochte ich im folgenden ein
einzelnes Exzerpt, wie es Yalqut Shim'oni iiberliefert hat, herausgreifen
und analysieren, ein Stiick, das fiir sich genommen ein schoénes Beispiel
wohldurchdachter Midraschexegese darstellt und das, wie mir scheint,
iberdies auch charakteristisch fiir manche andere «Avkir»-Midraschim
hinsichtlich der recht eigenwilligen Be- und Verarbeitung rabbinischer
Traditionen ist.

Unser Stiick befindet sich in YalgBer § 17, f. 5d-6a (S. Buber,
Ligqutim... §2) als erster einer Reihe von Midraschim zu Gen 2,4. Sowohl
die Ed. princeps Saloniki 1520/21 (Nachdruck Jerusalem 1967/68) als
auch die Ed. Venedig 1565/66 lesen « Avkir» vor der Zitierung des Bibel-
verses (3); die Behauptung Albecks (4), die Ed. princeps habe hier keine
Quellenangabe, beruht wohl auf einem Versehen. Der nachfolgende
Abschnitt ist mit der Abkiirzung B”R fiir « Bereshit rabba» von unserem
Stiick deutlich abgegrenzt.

2

A «Dies ist die Entstehungsgeschichte des Himmels und der Erde»
(Gen 2,4).

104



Dies (dieser Vers) ist der Anfang der Tora.

«Dieser Monat soll euch (der Anfangsmonat sein...») (Ex 12,2).
(Dieser Vers) ist der Anfang des Buches (Exodus).

«Es sprach der Feind: Ich jage nach...» (Ex 15,9).

(Dieser Vers) ist der Anfang des (Schilfmeer-)Liedes.

Und weshalb hat der Heilige, gepr. sei Er, in der Tora Vorangehendes
hinterher und Nachfolgendes vorangesetzt? (5) Wegen der Uber-
heblichen: dass kein Kohen (6) (die Parascha) «Bereshit» (7) liest
und (dann) sagt: Ich habe die Tora begonnen !

B I Der Heilige, gepr. sei Er, beriet sich mit den Engeln. Er kiindigte
ihnen an: Eine Welt will ich erschaffen. Sie fragten ihn: Wozu? Er
antwortete ihnen: Fir ein Volk, das Israel genannt wird. Sie fragten
ihn: Worin besteht ihr Vorzug ? (8) Er antwortete ihnen :

IT 1 Wie ich (bei der Schopfung) zwischen Licht und Finsternis schied,
so werde ich in Agypten (zwischen Licht und Finsternis scheiden):
«Alle Israeliten aber hatten Licht an ihren Wohnsitzen» (9) (Ex
10,23).

2 Wie ich zwischen den oberen und den unteren Wassern schied, so
werde ich ihnen auch in Zukunft tun, denn es heisst: «Die Wasser
standen zu ihrer Rechten (und Linken) wie eine Mauer» (Ex 14,22).

3 Am dritten (Tag) schuf ich Samen und Griser (10); auch ihnen
werde ich in Zukunft so tun, denn es heisst: «Das Manna war wie
Koriandersamen» (11) (Nu 11,7), und ferner : « Auf griiner Weide (10)
ldsst er mich lagern» (Ps 23,2).

4 Ich schuf Leuchten, damit sie scheiden zwischen dem Tag und der
Nacht; auch ihnen werde ich in Zukunft so tun, denn es heisst:
«Nicht wich die Wolkensiule bei Tag und die Feuersidule bei Nacht
an der Spitze des Volkes» (Ex 13,22).

SIch schuf Gefliigel und Fische; auch ihnen (yverde ich in Zukunft
so tun): «Ein Wind erhob sich, vom Herrn gesandt, und brachte vom
Meer her Wachteln» (Nu 11,31).

6 Ich schuf den Adam: «und er blies ihm den Lebensodem (12) in die
Nase» (Gen 2,7); auch ihnen (werde ich in Zukunft so tun): «Ein
Lebensbaum ist sie (12) denen, die an ihr festhalten» (Prov 3,18).

II Sie (die Engel) fragten ihn: Herr der Welt, was hat dir dieses Volk
getan, dass du es so liebst ? Er antwortete ihnen :

IV 1 Am ersten Tag schuf ich den Himmel und spannte ihn aus, denn es
heisst: «Der den Himmel ausspannt wie ein Flortuch (13), (aus-
breitet wie ein Zelt zum Wohnen)» (Jes 40,22); auch sie: «Ich lasse
meine Schechina unter ihnen wohnen, denn es heisst: «Errichtet mir
ein Heiligtum, damit ich darin wohne» (Ex 25,8).

105



2 Ich schied zwischen den Wassern ;
auch sie: «Der Vorhang soll euch scheiden (zwischen dem Heiligen
und dem Allerheiligsten)» (Ex 26,33).

3 Am dritten Tag schuf ich Gréser und Samen ;
auch sie essen Krauter (14) am Pesachabend und bringen Schau-
brote dar.

4 Am vierten (Tag) schuf ich Leuchten;
auch sie: «Mache einen Leuchter aus Gold...» (Ex 25,31).

5 Am fiinften (Tag) schuf ich Gefliigel;
auch sie: «Die Kerube sollen die Fliigel ausgebreitet halten...»
(Ex 25,20).

6 Am sechsten (Tag) schuf ich den Adam;
auch sie: «Mit diesem trete Aaron (ins Heiligtum...)» (Lev 16,3),
um vor mir zu dienen.

3

Wie bereits aus der Ubersetzung ersichtlich, zerfillt unser Midrasch
deutlich in zwei Sinnabschnitte (A und B), sodass man auf den ersten Blick
annehmen konnte, es handle sich um zwei verschiedene Midrasch-
deutungen zu Gen 2,4. Da sie jedoch formal durch keinerlei redaktionelle
Trennungselemente, etwa ein «davar aher», voneinander geschieden sind,
muss auch damit gerechnet werden, dass sie vielleicht bewusst inhaltlich
eng aufeinander bezogen sind. Eine eingehende Analyse der Einzel-
traditionen wird, wie ich meine, diese Vermutung in der Tat bestitigen.

A — Der eigentliche Anfang der Tora

In der rabbinischen Literatur wird gelegentlich die Frage aufgeworfen,
weshalb gewisse Bibelverse nicht an der aus dem Zusammenhang sich
ergebenden richtigen Stelle stehen. MekhY Beshallah 7 (ed. Horowitz-
Rabin S. 139) z. B. fiihrt sieben, QohR 1,11 §1 sogar zehn solche Fille auf.
Als Antwort wird jeweils immer die bekannte, gewohnlich der Schule
Yishma'els zugeschriebene Formel «en muqdam um’uhar batora» ange-
fiihrt: Es gibt kein Vor- und Nachher in der Tora, d.h. die Frage nach
einer chronologischen Reihenfolge der Bibelverse ist unwesentlich und
ohne jegliche Bedeutung fiir die Exegese (15). In unserem Midrasch
werden in dhnlicher Weise drei Beispiele solcher am «falschen» Orte
stehender Bibelverse gegeben:

1) Gen 2,4 gehort an den Anfang der Tora,

106



2) Ex 12,2 an den Anfang des Buches Exodus,
3) Ex 15,9 an den Anfang des Schilfmeerliedes (Ex 15,1 ff.).

Fall 3 findet sich in der oben erwdahnten Mekhiltastelle. Mose lobt in
Ex 15,1 den Herrn, der die Feinde («Ross und Reiter») ins Meer geworfen
hat. Der Grund hiefiir steht jedoch erst in Vers 9: Der Feind trachtete
namlich danach, Israel nachzujagen und es zu vertilgen. Die Folge wird
vor der Ursache erzihlt (16).

Fall 2 passt nicht ganz in den Rahmen der {ibrigen Beispiele. Ex 12,2 ist
das erste Gebot, das an Israel gerichtet wird (es leitet die Pesachbestim-
mungen ein) und bildet daher den eigentlichen Beginn des Buches
Exodus, denn «das Wichtigste des Auszuges aus Agypten besteht in der
Kenntnis der Begriindung des Neujahr- bzw. Pesachgebotes» (S. Buber,
a.a.0. z.St.). Es sind keine logischen, sondern theologische Griinde, die
fiir diesen Anfang des 2. Buches Mose sprechen.

Direkte Parallelen lassen sich — so weit ich sehe — nicht beibringen,
jedoch gibt es einige bemerkenswerte Varianten dieser 'l radition.

TanB Ber 11 (Yalg Bo §187, {. 61a; LeqT Ber 2a) _

R. Yishaq sagte: Die Tora hitte erst (vom Vers) «dieser Monat sei
euch...» (Ex 12,2) an beginnen sollen. Weshalb fing sie denn bei
«Bereshit» an? Um die Kraft seiner Allmacht (gevura) zu verkiindigen,

denn es heisst: «Kundgetan hat er dem Volk die Macht seiner Werke,
er gab ihm den Erbbesitz der Heiden» (Ps 111,6).

Raschi zitiert R. Yishaq in seinem Kommentar zu Gen 1,1 (17), gibt
jedoch zusitzlich den Grund dafiir an, weshalb die Tora mit Ex 12,2
hitte beginnen miissen: der Vers enthélt das erste Gebot, das Israel
gegeben wurde.

ShirR 1,4 §2 (ed. Wilna f{. 8a)

R. Yannai sagte : Die Tora hiitte erst mit (dem Vers) «dieser Monat sei
euch...» beginnen sollen. Weshalb offenbarte der Heilige, gepr. sei Er,
Israel, was am ersten Tag und was am zweiten Tag bis zum sechsten
Tag war ? Zur Belohnung (bizekhut) dafiir, dass sie sagten : «Alles, was
der Herr gesprochen hat, wollen wir tun und Aéren» (Ex 24,7). Sofort
offenbarte er ihnen (das Schopfungswerk).

Die Tendenz dieser Dicta liegt klar zutage: Israels Geschichte und
besonders die mit ihr eng verkniipften Miswot bilden die Essenz und
somit den « Anfang» der Tora.

Aller Wahrscheinlichkeit nach setzt Avkir die eben angefiihrten
Traditionen in irgendeiner Form voraus. Die Erklirung des Verses Ex 12,2
als Anfang des Buches Exodus diirfte hingegen vom Kompositor des
Stiickes selbst stammen und mit dem Aufbau des ganzen Midrasch
zusammenhingen: Zu Fall 1 (Toraanfang) wollte er noch zwei weitere

107



Beispiele als Illustration eines in der Bibel ofter zu beobachtenden
Phdnomens anbringen, und zwar je einen Fall beziiglich eines Buch- und
eines Paraschenanfanges. Dass er gerade Belege aus Exodus nahm, héngt
wohl mit der Thematik des Abschnittes B zusammen, wo der Schépfung
Ereignisse des Exodus und der Wiistenwanderung Israels (das Schilf-
meerlied markiert gewissermassen den Beginn der Wiistenwanderung!)
gegeniibergestellt werden.

Zu Fall I sind, abgesehen von den zu Ex 12,2 erwidhnten Traditionen,
die die Frage des richtigen Toraanfanges beinhalten, keine Parallelen
bekannt, sodass wir iiber die Griinde, weshalb Gen 2,4 die Tora einleitet,
nur Mutmassungen anstellen konnen. Ein bestimmtes Verstdndnis des
Wortes «toledot» sowie sich daraus ergebende logisch-formale Konse-
quenzen diirften als Erklidrung in Frage kommen.

Eine Reihe von Midraschim deuten «zoledot» als die den Himmel und
die Erde fiilllenden Einzelschopfungen, «Generationen» oder «Zeu-
gungen». Der Vers wird dann dahingehend verstanden, dass Gott am
ersten Tag die gesamte Schopfung erschaffen hat und an den
folgenden Tagen nurmehr die «toledot» heranreifen liess.

BerR 12,4 (ed. Theodor/Albeck S. 100) berichtet von einer Dis-
kussion zwischen R. Yehuda und R. Nehemya beziiglich Gen 2,4: R.
Yehuda sagt: «Und Himmel und Erde wurden vollendet...» (Gen
2,1a) — zu ihrer Zeit (ndmlich am ersten Schopfungstag); «und ihre
ganze Schar» (sevaam, hier ebenfalls als Einzelschopfungen zu
verstehen) (Gen 2,1b) — zu ihrer Zeit (d.h. am zweiten bis sechsten
Tag).

R. Nehemya sagt: Aber es steht doch geschrieben: «Dies sind die
«toledot», die Einzelschopfungen des Himmels und der Erde, als sie
geschaffen wurden (behibbaram)». Dies lehrt, dass sie an ein und
demselben Tag geschaffen wurden, an ein und demselben Tag liess er
«toledot» hervorbringen.

Er (R. Yehuda) wandte ein: Und (was sollen dann) die Verse
(bedeuten) : «Es wurde Abend und es wurde Morgen, ein Tag», «der
zweite Tag», «der dritte Tag», «der vierte Tag», «der fiinfte Tagn,
«der sechste Tag»?

R. Nehemya antwortete ihm: (Dies verhélt sich) wie jene, die Feigen
ernten, sobald eine jede zu ihrer Zeit erscheint (reif ist) (18). R.
Berekhya sagte zu jenem (Ausspruch) von R. Nehemya: «Und die
Erde brachte hervor...» (Gen 1,12) — was in ihr (bereits) aufbewahrt
(paqud) war.

TanB Ber 1 gibt diese Kontroverse in etwas verkiirzter Form wieder,
ohne jedoch den Vers Gen 2,4 zu erwihnen, auf den sich R.
Nebemyas Interpretation stiitzt. (Eine dhnliche Vorstellung diirfte
iibrigens auch dem Midrasch von der Erschaffung des Menschen am

108



ersten Schopfungstag, wie er in Yalg Ber §34, f. 10c, als Avkir-Exzerpt
(Nr. 3 in Bubers Sammlung) wiedergegeben wird, zugrunde liegen).

Wenn also der Vers Gen 2,4 lehrt, dass die ganze Schopfung bereits am
ersten Tag erschaffen wurde und die einzelnen Schopfungen an den
folgenden Tagen nurmehr deren Vollendung bedeuten, dann bildet er
logischerweise den Anfang der Tora, denn Gen 1,1 gibt ja nur die
Schopfung von Himmel und Erde bekannt. Es sei nebenbei auch noch
darauf hingewiesen, dass der Vers mit einem Alef beginnt und damit ein
mogliches weiteres Indiz fiir den Toraanfang gegeben ist (19).

Im Gegensatz nun zu allen anderen vergleichbaren Traditionen
behauptet unser Midrasch im weiteren, dass Gen 2,4, Ex 12,2 und Ex 15,9
nach wie vor Anfang der Tora bzw. des Buches Exodus und der Parascha
deShira sind: es gibt ein Vor- und Nachher in der Tora, und wenn ein
Anfangsvers nicht an seiner Stelle steht, hat dies seinen besonderen
Grund. Beziiglich des Toraanfanges bietet Avkir denn auch eine interes-
sante Erkldrung, die m.E. das Kernstiick des ganzen Midrasch bildet, auf
das also auch Abschnitt B bezogen werden muss.

N. Briill hat in seiner Rezension von S. Bubers Avkir-Sammlung (vgl.
Anm. 1) eine geistreiche, aber nicht ganz unbedenkliche Deutung unseres
Abschnittes zu geben versucht. Der Midrasch richtet sich seiner Ansicht
nach gegen den vor allem in Deutschland und Frankreich verbreiteten
Brauch, am Tora-Freudenfest im Anschluss an die Lesung des letzten
Toraabschnittes gleich mit dem ersten Kapitel der Genesis zu beginnen
und so in feierlicher Weise den Anfang der Tora zu proklamieren. Da
Italiens Gemeinden sich als einzige der Einfiihrung dieses Brauches
widersetzt hitten, konne, so schliesst Briill, unser Stiick nur aus diesem
Land stammen und gegen Bestrebungen polemisieren, diese neue Mode
dort ebenfalls einzufiihren.

Midraschtraditionen im Lichte eines ganz bestimmten historischen
Faktums oder Prozesses deuten zu wollen, ist im allgemeinen ein ziemlich
problematisches Unterfangen, das sehr leicht zu Uber- und Fehlinterpre-
tationen des Textes (und des damit in Verbindung gebrachten histo-
rischen Ereignisses) fiihren kann. Gerade dies ist Briill m.E. in unserem
Fall unterlaufen:

1. Es trifft zwar zu, dass mit Ausnahme des Piemont die italienischen
Gemeinden bis ins 19. Jh. den geschilderten Brauch (der iibrigens
mit lokalen Abweichungen in ganz Europa bezeugt ist) nicht an-
nahmen und auch die iibliche Ehrenbezeichnung hatan bereshit
(vgl. hatan hatora fiir denjenigen, der die Tora beschloss) in dem
Sinne nicht kannten (20). Vielmehr rezitierten die Gemeindemit-

109



glieder nach Beendigung des letzten Toraabschnittes die drei ersten
Genesisverse miindlich, wie wir dies erstmals aus dem von R.
Sedeqya ben Avraham haRofe verfassten Werk «Shibbole
haleget» (13. Jh.) erfahren (21). Der Grund, weshalb die ersten
Verse miindlich gesprochen und nicht gelesen wurden, besteht
jedoch nicht darin, dass man aus der « Vorlesung dieses Abschnittes
keine Ehrenfunktion» (Briill) machen wollte, sondern dass man
halachische Bedenken hatte, zwei Torarollen hintereinander zu
verwenden. Ferner begriindet R. Sedeqya den Brauch, iiberhaupt
den Anfang der Genesis zu sprechen, mit der Liebe zur Tora!

2. Kannte Italien kein Ehrenamt wie dasjenige des hatan bereshit an
Simhat Tora, so wurde der Vorleser, der am Sabbat «Bereshit» die
Tora begann, umso mehr geehrt, wofiir dieser iibrigens ebenfalls
der Gemeinde zahlen musste (22). In vielen Gemeinden wihlte man
den Mann, der das Ehrenamt iibernehmen sollte, schon vor Simhat
Tora aus. Man war sich also auch in Italien der Bedeutung und des
Vorzuges jener, die die Tora zu lesen beginnen durften, durchaus
bewusst. Die Ablehnung des im {ibrigen Europa geltenden Brauches
diirfte wohl dann kaum in der von Briill den italienischen Juden
konzedierten Scheu vor einer Uberbetonung der Parascha
«Bereshit» oder desjenigen, der sie vortrigt, zu suchen sein.

3. Die hatane-bereshit der nichtitalienischen Ritus waren keineswegs
automatisch Kohanim. Im Gegenteil: es war, wie aus Responsen
hervorgeht, gelegentlich sogar ein halachisches Problem, ob der
hatan bereshit, sofern er nicht auch gleichzeitig hatan tora ist,
tiberhaupt ein Kohen sein diirfe (23). Es ist daher zweifelhaft, ob
unser Midrasch mit den «Uberheblichen» gerade die hatane-
bereshit der nichtitalienischen Gemeinden meint. Zu bedenken ist
ferner, dass auch die Méanner, die in Italien am Sabbat «Bereshit »
als erste zur Tora aufgerufen wurden, in der Regel keine Kohanim
waren (ein Minhag gegen die Halacha, wie aus einem Responsum
des R. Yosef b. Shelomo Kolon entnommen werden kann (24).)

Zusammenfassend muss also festgestellt werden, dass das Ziel der
Polemik in unserem Fall sich nicht ndher konkretisieren ldsst. Damit
entfillt auch die Moglichkeit einer ungeféhren Datierung des Stiicks. Wir
konnen lediglich allgemein annehmen, dass die Kritik des Midrasch sich
gegen Missbrauche und Missverstdndnisse rund um die Lesung des ersten
Toraabschnittes — sei es an Simhat Tora oder am Sabbat « Bereshit», sei
es in Italien oder sonstwo — richten muss (25). Die Kohanim sind zwar
besonders dazu ausersehen, wie Aaron (vgl. weiter unten) vor Gott zu
dienen: sie werden bei der 6ffentlichen Toralesung in der Synagoge als
erste aufgerufen (mGit 5,9); auf dieses Privileg jedoch sollen sie sich

110



nichts einbilden. Und wenn sie sich etwa damit briisten, die Tora als erste
zu beginnen, sei ihnen gesagt, dass die Tora gar nicht mit Gen 1,1, sondern
mit Gen 2,4 beginnt.

B — Die geschichtliche Dimension der Weltschépfung

Der zweite Sinnabschnitt unseres Midrasch zerfillt, wie leicht zu
erkennen ist, in drei redaktionelle Einheiten, ndmlich in eine Rahmen-
erzihlung (B I und III), in der eine Diskussion zwischen Gott und den
Engeln iiber den Plan, eine Welt zu schaffen, wiedergegeben wird, und
zwei Analogiemidraschim (26), in denen der Exodus Israels bzw. das
Stiftszelt und seine Bestandteile den einzelnen Schopfungswerken gegen-
libergestellt werden und die als Rechtfertigung fiir Gottes Absicht, die
Welt zu erschaffen, dienen. Auch hier sollen zunichst die Einzeltradi-
tionen je fiir sich analysiert werden.

B I Gottes Beratung mit den Engeln

Der Kompositor unseres Stiickes libernimmt und verdndert hier einen
bekannten Auslegungsmidrasch zu Gen 1,26 («Lasst uns einen Menschen
machen nach unserem Bilde, uns dhnlich»), wie er etwa als Dictum von R.
Hanina in BerR 8,4 (ed. Theodor/Albeck S. 59 f.) iiberliefert wird :

R. Hanina stimmte (den vorangegangenen Auslegungen des Verses)
nicht bei, sondern (meinte) : In der Stunde, als er den ersten Menschen
erschaffen wollte, beriet er sich mit den Dienstengeln und fragte sie:
Wollen wir einen Menschen machen, nach unserem Bilde, uns
dhnlich? Da antworteten sie: Dieser Mensch, worin besteht sein
Vorzug (ma tivo)? Er antwortete ihnen: Gerechte werden aus ihm
erstehen, wie geschrieben steht: «Denn Gott kennt den Weg der
Gerechten...» (Ps 1,6). (Es folgt die Schilderung, wie Gott durch
Verheimlichung der «zweiten Natur» des Menschen die im Midrasch
vorausgesetzte Zustimmung der Engel erhilt). (vgl. auch BerR 17,4
(ed. Theodor/Albeck S. 155 £.))

Ausgangspunkt der Midraschdeutung ist der problematische Plural
«naase adamy». Er wird im Ausspruch R. Haninas auf Gott und die Engel
bezogen. Gott berit sich mit seinem Hofstaat (27), der Vers wird als Frage
Gottes an die Engel aufgefasst (28). Gen 1,26 weist also bloss auf eine
beratende Funktion der Engel hin und schliesst die von christlichen und
gnostischen Exegeten vertretene Deutung einer Mitwirkung bestimmter
Michte bei Gottes Schopfung aus. Mit dieser apologetischen Kompo-

111



nente verbindet sich, verursacht durch die zweite Hilfte von Gen 1,26,
das Motiv der Opposition der Engel gegen die Erschaffung des Menschen :
sie fragen zweifelnd nach der Beschaffenheit, der Natur dieses Menschen,
sie befiirchten vom kommenden Menschengeschlecht Konkurrenz.

Avkir riickt — bedingt durch den redaktionellen Zusammenhang —
den Midrasch von Gen 1,26 weg, indem er adam durch ‘olam ersetzt,
wodurch die apologetische Tendenz vollig verloren geht und nur mehr die
ablehnende Haltung der Engel tibrigbleibt, die sich jedoch entsprechend
gegen die Erschaffung der Welt und vor allem gegen ihre von Gott ange-
kiindigte Zweckbestimmung, ndmlich Israel, richtet (29). Die Antwort
Gottes besteht nun im Aufweis der Bedeutung, die Israel im Hinblick auf
die Schopfung zukommt (B II und IV).

Der so abgewandelte Midrasch zu Gen 1,26 impliziert die Existenz von
Engeln vor der Weltschopfung, eine Anschauung, die in der rabbinischen
Literatur nirgendwo expressis verbis vertreten wird, und die unser
Kompositor wohl auch nicht teilte. Es ging ihm hier nicht um die Frage
der Erschaffung der Engel. Eine Inkonsequenz solcher Art darf deshalb
nicht iiberbewertet und als dogmatische Aussage missverstanden werden,
sie deutet lediglich auf den sekundéren Ort des Midrasch hin.

B II Weltschépfung und « Schépfung» Israels

Der Gebrauch von Perfecta sowie die noch zu besprechenden
Parallelen legen die Vermutung nahe, dass diese Einheit hier redaktionell
als Antwort auf die Frage der Engel nach dem Vorzug Israels mit B I
verkniipft wurde. Gott blickt bereits auf sein Sechs-Tage-Werk zuriick
und verkiindet, dass die einzelnen Schoépfungen sich dereinst analog bei
der Volkwerdung Israels wiederholen werden. Das heisst theologisch : Der
Beginn der Heilsgeschichte Israels ist Schopfungsgeschichte, ist gewisser-
massen eine «toleda,» von Himmel und Erde, oder anders ausgedriickt,
Israels Heilsgeschichte ist in der Schopfungsgeschichte bereits angelegt
und vorgebildet. Der Midrasch veranschaulicht die Analogie von
Schopfungs- und Heilsgeschichte Israels, er ist nur formal eine Antwort
auf die Engelfrage.

Es verwundert uns nicht, dass sich unter den zahlreichen Analogie-
midraschim auch etliche finden, die die Schopfung der Welt und die
«Schopfung» des Volkes Israel, d.h. seine Herausfiihrung aus Agypten,
parallelisieren. Es stellt sich damit die Frage nach einer moglichen
Abhingigkeit dieser Midraschim voneinander. Folgende Parallelen sind
daraufhin zu untersuchen (30):

Pereq aus Pirge R. Eli'ezer ben Horganos (Aggadat Aggadot, ed.
Horowitz, Bd. 1, S. 8-10) (31).

112



Dieser Midrasch ist im wesentlichen eine Kurzfassung der PRE Kap.
3,4, 5, 6,9 und 11 und beschéftigt sich ausschliesslich mit dem Sechs-
Tage-Werk. Die Parallele zu unserem Avkir-Stiick findet sich im
Abschnitt iiber die Schopfung des sechsten Tages und soll die Er-
schaffung des Menschen, von dem dereinst Israel abstammen wird,
rechtfertigen. Struktur und Inhalt stimmen mit Avkir weitgehend
iiberein. Der redaktionelle Rahmen gibt ebenfalls eine Diskussion
Gottes mit den Engeln wieder; Gegenstand ist jedoch Adam und
nicht die Welt, die Midraschtradition zu Gen 1,26 konnte so inhaltlich
unverdndert iibernommen werden. Anschliessend folgt unser Stiick B
IV, welches mit B II durch eine recht gezwungen wirkende Uber-
leitung verbunden ist, was auf die sekundédre Umstellung der beiden
Einheiten durch den Redaktor des Pereq hinweist. Der Grund dafiir
ist in dem Umstand zu suchen, dass eigentlich nur IV auf die Frage
der Engel nach dem Verdienst Israels Antwort gibt und deshalb vom
Redaktor vorgezogen wurde. Stiick II kann dann freilich hochstens
noch die erste «Antwort» zusétzlich unterstreichen. Wesentliche
inhaltliche Abweichungen von Avkir finden sich lediglich bei den
Analogien des dritten und sechsten Schopfungstages. Den Grésern
und Samen wird die zahlreiche Nachkommenschaft Israels geméss Ez
16,7 gegeniibergestellt, was vollig aus dem Rahmen des Exodus-
geschehens fillt. Diese Analogie erwdhnt noch MShir 8 (ed. Griinhut
f. 8b), wo Israel ganz allgemein mit der Schopfung verglichen wird.
Beim sechsten Schopfungstag setzt der Midrasch Adam als Haupt
aller Geschlechter in Parallele zu Israel als dem Haupt aller Nationen.

Pesiqta Hadata, Pesah (BHM 6, S. 38)

Die Parallele ist Teil einer breit ausgestalteten Homilie zu Ex 14,2, aus
welchem Vers geschlossen wird, dass die Israeliten am siebten Tag
ihres Auszuges, d.h. am Sabbat, am Schilfmeer lagerten. Interessant
ist in unserem Zusammenhang die Einleitung zum Analogiemidrasch :
«Als die Israeliten in die Wiiste (Sinai) kamen, anerkannten sie und
priesen sie den Heiligen, gepr. sei Er, wie es heisst: «Dies ist mein
Gott, ich will ihn verherrlichen» (Ex 15,2). In dieser Stunde erschuf
der Heilige, gepr. sei Er, fiir sie eine neue Schopfung, indem er
sprach: Fiir diese habe ich die Welt erschaffen. In gleicher Weise
schuf der Heilige, gepr. sei Er (Israel): Am ersten Tag schuf er die
Erde aus der Mitte des Wassers; auch (beziiglich Israels): er spaltete
ihnen das (Schilf-)meer und schuf fiir sie eine neue Erde aus dem
Wasser». Fiir den zweiten Tag vergleicht der Midrasch im Gegensatz
zu allen anderen Parallelen — jene erwihnen hier die Trennung des
Schilfmeeres — die Erschaffung des Ragiya’ mit der Wolke der
Herrlichkeit, die sich iiber Israel ausbreitet (vgl. Midrasch Tadsche
zum ersten Tag). Der Schopfung des vierten Tages (Leuchten)
werden ferner zwei Feuersdulen gegeniibergestellt; der Darschan
empfand die Wolkensédule hier wohl als zu blass fiir einen Vergleich

113



mit einem Leuchtkdrper. Der sechste Tag schliesslich wird dhnlich
wie bei Avkir und Tadshe mit der Toragabe am Sinai in Verbindung
gebracht: So wie Gott im Garten Eden mit Adam sprach, sprach er
mit den Kindern Abrahams am Sinai. Im Gegensatz zu Avkir und
Pereq schliesst Pesiqta Hadata — bedingt durch den Kontext — mit

dem siebten Tag.

Midrasch Tadsche 4 (BHM 3, S. 167 {.)

Unsere Parallele ist selbstdndiger Teil einer Reihe  von lose
zusammengestellten Analogiemidraschim, die Tadshe einleiten.
Inhaltliche Abweichungen von Avkir sind in folgenden Fillen er-
wihnenswert : Die Erschaffung des Ragiya’ wird im Gegensatz zum
biblischen Bericht implizit noch als Schopfung des ersten Tages, die
Sammlung des Wassers an einem Ort (fehlt in Avkir, Pereq und
Yoser, vgl. jedoch Abschnitt B IV, Tan Pequde, unten S. 116) als
Schopfung des zweiten Tages erwdhnt. Zum «Brot des Himmels» (Ex
16,4) tritt der bliihende Aaronstab (Nu 17,23) als weiteres Analogon
zur Schopfung des dritten Tages hinzu. Der Erste Adam (sechster
Tag) ist im Ebenbild Gottes geschaffen (deshalb strahlt seine Haut,
vgl. z.B. PRK (ed. Mandelbaum S. 66 und 203)) — ebenso strahlte
Moses Haut nach dem Toraempfang am Sinai (Ex 34,30) (Vgl. dazu
DevR 11,3).

Yoser zum Grossen Sabbat des R. Yosef Tov’elem aus Limoges (11.
Jh.) (a'amir mistatter,; Davidson, Thesaurus... Nr. 21)

Es handelt sich hierbei um eine poetische Verarbeitung unseres Ana-
logiemidrasches fiir den Grossen Sabbat (letzter Sabbat vor Pesah).
Tov'elem fiigt jedoch allen Ereignissen aus der Exodusgeschichte
noch eine weitere Parallele aus der messianischen Zeit hinzu. Be-
ziiglich des ersten, dritten und sechsten Tages enthilt der Piyyut von
Avkir abweichende Analogien: Der Erschaffung des Himmels (Ps
104,2) wird die Wolke des Herrn, die sich iiber Israel ausbreitet (vgl.
Tadshe) gegeniibergestellt. So wie der Herr am dritten Schépfungstag
Fruchtbdume und Gréser schuf, liess er die Israeliten beim Auszug
aus Agypten kostbare Friichte und Weihrauch geniessen. Schliesslich
unterscheidet sich Israel von allen andern Voélkern wie Adam von
allen anderen Geschopfen.

Der inhaltliche wie sprachliche Vergleich der Parallelen zeigt, dass
eine direkte Abhédngigkeit untereinander nicht mit Sicherheit nach-
gewiesen werden kann. Fast alle Versionen weisen Besonderheiten auf
und keine zwei stimmen hinsichtlich ihrer in Parallele gesetzten Elemente
vollig iiberein. Freilich kann die Moglichkeit nicht ausgeschlossen werden
— unsere Parallelen befinden sich immerhin in durchwegs spit redigierten

114



Midraschwerken — dass sich der eine oder andere Verfasser auf Grund
einer Vorlage inspirieren liess. Gerade bei Pereq inbezug auf Avkir liegt
eine derartige Vermutung nahe, stimmen doch, wie bereits erwidhnt, beide
in ihrem Aufbau und weitgehend auch in ihrem Inhalt iiberein. Vor allem
der redaktionelle Rahmen von Pereq deutet darauf hin, dass dieser von
Avkir oder einem dhnlichen Midrasch abhiéingig ist. Dass der Kompositor
unseres Stiickes seinerseits die Schopfung-Exodus-Analogie aus einer uns
unbekannten Quelle iibernommen hat, geht ebenfalls aus der redak-
tionellen Verkniipfung von B I mit B II deutlich hervor (sieche oben S.
000).

Zu folgenden FEinzelanalogien unseres Midrasch sind noch einige
Bemerkungen zu ihrem Verstidndnis anzubringen :

3 Den Griésern (desha’im) stellt der Midrasch Ps 23,2 gegeniiber. Dieser
Vers hat mit Israels Auszug und Wiistenwanderung nichts zu tun und
wird auch in der rabbinischen Tradition — so weit ich dies feststellen
konnte — nicht damit in Verbindung gebracht. Die Parallelen er-
wihnen ihn ebenfalls nicht. Der Psalmvers muss somit in Er-
mangelung eines Analogons aus Israels Auszugsgeschichte als
Parallele zu den desha im herhalten : er bot sich durch den Ausdruck
«ne’ot deshe» an.

5 Unser Midrash erwidhnt Vogel und Fische, letztere aber werden
nicht zu einem Exodusereignis in Parallele gesetzt. Ob der Aus-
druck Nu 11,31 «salwim min hayam», « Wachteln aus dem Meer» den
Zusatz erkliart? S. Chones bemerkt in diesem Sinne: «Weil sie (die
Wachteln) vom Meer kamen, waren sie wie, Fische» (32). An eine
festgefiigte formelhafte Zusammenfassung der Schopfungen des
fiinften Tages wire u.U. ebenfalls zu denken. vgl. etwa BerR 12,5. Die
Parallelen erwidhnen die Fische nicht.

6 Diese Analogie ist auf den ersten Blick nicht so leicht verstandlich.
Die Verbindung von Gen 2,7 und Prov 3,18 beruht auf der gezera
shawa «es hayyim» und «nishmat hayyim». Da nach einer bekannten
Midraschtradition «es hayyim» mit der Tora gleichgesetzt wird (vgl.
etwa MTeh 1,19, ed. Buber S. 18; PRE 12, Ed. Warschau f. 29b, oder
MHG zu Gen 3,24) (33), hat folglich auch Adam die Tora erhalten.
Die Vorstellung, dass Adam die Tora im Garten Eden studiert hat,
ist an verschiedenen Stellen der rabbinischen Literatur belegt. Als
Beispiel hiefiir diene PRE 12, Ed. Warschau f. 29b (dhnlich SifDev
41, ed. Friedmann f. 80a; TPs] und TFrag zu Gen 2,15):

Was (bedeutet der Vers) («Der Herr Gott nahm Adam und
setzte ihn in den Garten Eden), damit er ihn bebaue und ihn
bewache» (Gen 2,15)? Vielmehr, damit er sich mit den Worten

115



der Tora beschiftige und den Weg des «Lebensbaumes» beob-
achte, denn es heisst: «Ein Lebensbaum ist sie denen, die daran
festhalten» (Prov 3,18).

Der Zusammenhang ldsst hier nur den Schluss zu, dass unser Mi-
drasch mit der Zitierung des Proverbverses auf die Gabe der Tora
an Israel am Sinai, auf den eigentlichen Hohepunkt der Heilsge-
schichte Israels und zugleich der Entstehungsgeschichte, den toledot
von Himmel und Erde, hinweist (34).

B Il ist ein weiterer in Frageform gehaltener Einwand der Engel gegen
Israel, er verbindet 1I redaktionell mit IV, wo nun — ebenfalls als Antwort
Gottes — der enge Zusammenhang zwischen Weltschopfung und dem
von Israel zu errichtenden Wiistenheiligtum veranschaulicht wird.

B 1V Die Weltschépfung und die « Schépfung » des Wiistenheiligtums.

Zahlreich sind die Dicta von Rabbinen, die den engen Zusammenhang
zwischen Weltschopfung und Wiistenheiligtum unterstreichen. Das Ziel
der Schopfung ist nicht nur Israel, sondern mehr noch die Gemeinschaft
Gottes mit diesem Volk im Kult. Das Heiligtum figuriert denn auch unter
den Dingen, die Gott bereits vor der Schopfung «in Gedanken aufstiegen,
geschaffen zu werden» (35). Anders aber als etwa die Tora, der Thron der
Herrlichkeit oder die Viter ist die Errichtung des Stiftszeltes Israels
eigener Beitrag zur Schopfung: Israel war dazu berufen, sie zu vollenden
und sie in ihrem Bestand zu sichern (36). Als Beispiel sei hier ein Midrasch
zu Prov 30,4 («Wer hat alle Enden der Erde aufgerichtet ?») angefiihrt, wie
er sich in PRK, ed. Mandelbaum S. 8, ed. Buber £. 5b {., findet:

Das ist das Begegnungszelt, denn es heisst: «Es war am Tag, als
Mose vollendete, die Wohnung aufzurichten» (et hamishkan)
(Nu 7,1), denn die Welt wurde mit ihr aufgerichtet («ef» kann
auch «mit» bedeuten).

R. Yehoshua b. Lewi im Namen R. Shim’on b. Yohays: «Eine
Wohnung aufzurichten» steht nicht geschrieben, sondern «mit
der Wohnung aufzurichten». Was wurde mit ihr aufgerichtet?
Die Welt wurde mit ihr aufgerichtet, denn solange die Wohnung
nicht aufgerichtet war, schwankte die Welt, nachdem die
Wohnung aufgerichtet war, wurde die Welt gefestigt (37).

Auch unser Midrasch muss im Rahmen dieser rabbinischen Kon-
zeption des Heiligtums gesehen werden. Nicht nur Israels «profane»

Geschichte (B II) ist in die Schopfungsgeschichte hineingenommen,

116



sondern auch sein Kult, auch er ist — um im Sinne von Gen 2,4 zu
sprechen — eine «toleda» von Himmel und Erde!

Die Vorstellung, dass das Heiligtum und seine verschiedenen Einrich-

tungen Symbole der Weltschdpfung und -ordnung sind, dass es quasi einen
Mikrokosmos darstellt, ist zweifellos alt und findet sich sowohl bei
Josephus wie auch bei Philo (38) und war vermutlich auch im nicht mehr
vorhandenen vollstindigen Buch der Jubilden ausgestaltet (39). Die Form
des Analogiemidrasch, wie sie unser Avkir-Stiick bietet, taucht jedoch —
so weit ich sehe — erst in relativ spit redigierten Werken auf (40).
Folgende Parallelen konnten verglichen werden (41):

(1)

(2)

)

(4)

(Wird fortgesetzt.)

ANMERKUNGEN

Zum Umschriftsystem, das hier verwendet wird, vgl. Frankfurter Judaistische Beitrige
2(1974), S. 65 f. Die Abkiirzungen fiir die gebriduchlichsten Midraschim und Talmud-
traktate entnahm ich dem ebendort abgedruckten Abkiirzungsverzeichnis (S. 69-71).

Vgl. dazu im einzelnen die folgende Literatur:

N. Brill, Zur Midraschkunde, in: Jahrbiicher fiir Jiidische Geschichte und Literatur
5(1883), S. 98-99.

Ders., Rezension von S. Bubers Yeri'ot Shelomo, in: ebd. 7(1885), S. 145-147.

Ders., Fremdsprachliche Wérter in den Talmudim und Midraschim, in: ebd. 1(1874),
S. 146, Anm. 17.

S. Buber, Ligqutim mimidrash avkir, in: Hashahar 11(1882), S. 338-45. 409-18. 453-61.
Wiederabdruck im Anhang von: Ders., Yeri'ot Shelomo, Nachdruck 0.0. 1969/70.

S. Chones (Ed.), Sefer Rav pe alim des R. Eliahu von Wilna, Warschau 1893/94, Nach-
druck (zusammen mit S. Bubers Yeri'ot Shelomo) New York 1959, S. 27 f. und 133-147.
A. Epstein, Yalqut Shim'oni defus Saloniqi udfus Wenesia, ligqufim mimidrash avkir,
in: Haeshkol 6(1909), S. 204-7, Wiederabdruck in: Ders., Migadmoniot hayehudim,
Jerusalem 1964/65%, S. 301-4.

J. Mann, The Bible as read and preached in the old Synagogue, Vol. 1, Cincinnati 1940,
hebr. Sektion S. 8.47-49. 62. 68.

A. Marmorstein, Midrash avkir, in: Devir 1(1923), S. 113-44.

A. Neubauer, Le midrasch Tanhuma et extraits du Yelamdénu et de petits midraschim,
in: REJ 14(1887), S. 109-110.

1. Spiegel, Ha ‘edut ha aharona lemidrash avkir, in: KS 45(1970), S. 611-14.

L. Zunz, Die gottesdienstlichen Vortrige der Juden historisch entwickelt, Frankfurt
a.M. 18922, Nachdruck Hildesheim 1966, S. 295-296.

J. L. Zunz/Ch. Albeck, Haderashot beyisra’el, Jerusalem 1946/47, S. 142.
Lexikonartikel von J. Theodor in JE 8, S. 572-3 und M. D. Herr in EJ 16, Sp. 1516-17.
Ed. pr.: PY'B avkir, Ed. Venedig: avkir PY"B. PY’'B kennzeichnet die iiberkommene
Parascheneinteilung, nach welcher die Midraschim zu Gen in der Erstausgabe ange-
ordnet waren. Ed. Venedig hat Paraschenzeichen und Quellenangabe vertauscht,
wodurch die irrige Meinung entstehen konnte, der Midrasch Avkir sei in Paraschot
oder Peragim unterteilt gewesen. Vgl. A. Epstein, a.a.O. S. 285.

J.L. Zunz/Ch. Albeck, a.a.O. S. 430, Anm. 34.

117



(3)
(6)

(7)

(16)

(17)

(19)

(20)
(21)
(22)
(23)
(24)
(25)

118

Wortl. asa mugdam um uhar batora.

Ed. pr. liest kan, Livorno bhn. Letztere LA Buber vorgezogen. Vgl. unten S. 000 und
Anm. 25.

Es konnte auch der Sabbat «Bereshit» gemeint sein: «dass kein Kohen am Sabbat
«Bereshit» liest... Vgl. den Kommentar unten S. 000.

Wortl. ma tivan?

Bei den Agyptern herrschte Finsternis (9. Plage). Der Anfang des zitierten Verses
lautet : «Keiner (der Agypter) konnte den anderen sehen und niemand sich von seinem
Platze rithren drei Tage lang. Alle Israeliten aber...

Desha'im, ne ot deshe, sieche Kommentar S. 000.

Zera' gad, von Punisch goid, Koriander. Die Deutung von gad als Koriander ist jedoch
nicht allen Rabbinen bekannt. Andere Deutungen: Wermuth, Senf, Flachs, vgl. L
Low, Die Flora der Juden, Bd. III, Wien/Leipzig 1924, Nachdruck Hildesheim 1967,
S. 441-447.

= die Tora, siche Kommentar unten S.000.

Hebr. doq. Der Ausdruck wird gewodhnlich mit «Flortuch» iibersetzt. Raschi versteht
darunter e¢in diinnes Gewebe, tela (lat.), vgl. Aruch compl. ed. Kohut, Bd. 3, S. 120.

Yeragot. Gemeint sind die Kréduter, die am Sederabend verzehrt werden, etwa Peter-
silie oder Sellerie (Karpas). Vgl. z.B. Raschi H. Kosmala, Warum isst man Karpas am
Sederabend ?, in: Judaica 14(1960), S. 91-102 und in: ASTI 5(1966/67), S. 121-131.

Weitere Beispiele: SifBem § 64 (ed. Horowitz S. 61); bPes 6b; Yalg Jer §264; YalgM
zu Jes 6,1 (ed. Spira S. 50). Vgl. auch die Einleitung zu MHG Ber (ed. Margulies S.
38 f.); Mishnat R. Eliezer (ed. Enelow S. 40 f.); Midrasch (Baraita) der 32 Middot
(abgedruckt u.a. in Midrash Rabba Ed. Wilna S. XI); W. Bacher, Die exegetische Ter-
minologie der jiidischen Traditionsliteratur, Teil 1, Leipzig 1899, Nachdruck Darmstadt
1965, S. 167 f. sowie Ders., Die Agada der Tannaiten, Bd. 1, Strassburg 1903<, Nach-
druck Berlin 1965, S. 240.

Dass der Feind in V. 9 iiberhaupt noch sprechen kann, obwohl er in V. 1 ff. bereits der
Vernichtung preisgegeben wurde, empfanden sowohl TO als auch TPsJ als storend,
weshalb sie das Impf. cons. wy'mrin V. 9 mit hwh 'mr wiedergaben.

Er kombiniert ihn tiberdies noch mit einem dhnlichen Dictum des R. Lewi (in BerR
1,2), vgl. W. Bacher, Die Agada der palistinensischen Amorder, Bd. 1I, Strassburg
1896, Nachdruck Hildesheim 1965, S. 233.

D.h. die Feigen treiben alle zur selben Zeit Knospen, reifen jedoch an verschiedenen
Tagen aus und werden deshalb an verschiedenen Tagen gepfliickt. So wurden auch die
verschiedenen «toledot» an einem Tag erschaffen, aber an den verschiedenen darauf-
folgenden Tagen reif, vollkommen. Vgl. die Erklarung im Ms British Museum (Add.
27169), zitiert bei Theodor/Albeck S. 100. Eine andere Deutung bietet der Kommentar
Matnot Kehunna z. St.

Vgl. in diesem Zusammenhang den Midraschkomplex um die Frage, weshalb die Tora
mit «bet» und nicht mit «alef» begonnen hat. Eine Zusammenstellung der verschie-
denen Traditionen findet sich bei M. Kasher, Tora shelema zu Gen 1,1.

Vgl. dazu A. Ya'ari, Toledot hag simhat-tora, Jerusalem 1963/64, S. 49 f.
Ders., ebd. S. 49.

Ders., ebd. S. 337.

Ders., ebd. S. 115 f.

Ders. ebd. S. 337.

Wer freilich die LA bhn vorzieht, wird nach einer anderen Interpretation suchen
miissen, etwa im Umfeld der jiidisch-christlichen Polemik. Danach konnte der Midrasch
z. B. gegen die christliche Ubernahme der jiidischen Tora gerichtet sein: Da ihre
Aneignung durch die Christen schon nicht verhindert werden konnte, hatte Gott in
weiser Voraussicht wenigstens den Anfang der Tora fiir sie verborgen. Die Textbasis,



(35)
(36)

(37)

(38)

(39)
(40)

(41)

auf der solche Interpretationsversuche fussen konnten, ist m.A. jedoch zu schmal und
zu problematisch. So ist z. B. das Subjekt von yigra’nicht benannt, und auch das Bezugs-
objekt von bahen bleibt unbestimmt. Im iibrigen taucht die LA auch erst in der Ed.
Livorno erstmals auf.

Vgl. zu dieser Midraschform 1. Heinemann, Darkhe ha‘aggada, Jerusalem 1953/542,
S. 61 ff.

Vgl. P. Schifer, Rivalitit zwischen Engeln und Menschen, Berlin/New York 1975, S.
41 f. Bei der in Anm. 2 aufgefiihrten Stelle ARN B muss statt Kap. 41 Kap. 42 stehen.

Ders., ebd. S. 90 f.

Zur Bedeutung Israels fiir die Schopfung vgl. P. Schéfer, Zur Geschichtsauffassung des
rabbinischen Judentums, in: JSJ 6(1975), S. 175.

Daneben gibt es noch eine Gruppe von Midraschim, die ganz allgemein Israel und die
Schopfung parallelisieren und in welchen hin und wieder Einzelanalogien unserer
Parallelen zu finden sind. Beispiele : MShir, ed. Griinhut f. 8b; der Midraschkomplex
um die Frage nach dem geeigneten Tag fiir die von Haman geplante Vernichtung der
Juden (MMeg Est in Horowitz, Aggadat Aggadot Bd. 1, S. 65; MAbba Gorion 111, BHM
1,S.8; Yalg Est_81054; EstR 7,11).

Das Stiick befindet sich in einer Hs. des British Museum (Add. 27089, Margoliouth
Nr. 1076) als Nr. 14, f. 110b-112b (Horowitz zihlt es als Nr. 12!). Nach Margoliouth ist

es in einer italienischen Kursive (15./16. Jh.) geschrieben. Der Midrasch ist auch in
Eisensteins Osar Midrashim Bd. I, S. 32-35, abgedruckt.

Rav pe alim (siche oben Anm. 2), S. 133.

Diese Gleichsetzung beruht auf der Identifizierung der Weisheit in Prov 3,18 mit der
Tora, vgl. dazu G. F. Moore, Judaism in the first centuries of the Christian Era,
The age of the Tannaim, Vol. I, Cambridge (Mass.) 1927, S. 263 ff.; K. Hruby, La
Torah identifiée a la sagesse et lactivité du «sage» dans la tradition rabbinigque, in:
Bible et vie chrétienne 73(1967), S. 65-78.

Vgl. dazu den Midrasch in bShab 88a, wo R. Laqish aus Gen 1,31 schliesst, dass das
Bestehen der Schopfungswerke von der Annahme der Tora durch Israel abhingt.
(Ahnlich bAZ 3a.5a; Tan Ber Anfang; PsR f. 99b; RutR Anfang). Vgl. zum Verhiltnis
von Tora und Schopfung P. Schifer, Zur Geschichtsauffassung... S. 178 ff.

Vgl. A. Goldberg, Schépfung und Geschichte, in: Judaica 24(1968), S. 27-44.

Vgl. dazu P. Schifer, Zur Geschichtsauffassung... S. 175 f. und ders., Tempel und
Schépfung, in: Kairos NF 16(1974), S. 131 ff.

Vgl. auch den Ausspruch R. Ammis in BerR 3,9 und den ausfithrlichen Kommentar
dazu bei A. Goldberg, Untersuchungen iiber die Vorstellung von der Schekhinah in der
friihen rabbinischen Literatur, Berlin 1969, S. 26 ff.

Vgl. A. Epstein, Le livre des Jubilés. Philon et le midrasch Tadsché, in: REJ 21(1890),
S. 95 ff. sowie Anm. 3 von J. Weill in T. Reinach (Ed.), Qeuvres complétes de Flavius
Joséphe, T. 1: Antiquités judaiques, Livres I-V, Paris 1900, S. 184 f.

A. Epstein, a.a.0O. S. 94 {.

Es scheint mir iberhaupt, dass diese Midraschform allgemein erst in verhéltnismassig

spater Zeit auftrat und beliebt wurde, doch wire diese Vermutung natiirlich noch nach-
zuweisen.

Die von M. Ginzberg, The Logends of the Jews, Vol. V, Philadelphia 19688, S. 68

f. angegebene 2. Version der Otiot deBen Sira (ed. Steinschneider f. 32b) war mir nicht
zuginglich. '

119



	Dies ist die Entstehungsgeschichte des Himmels und der Erde" : Midrasch Avkir zu Gen 2,4

