
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 34 (1978)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Gerhard Prause, HERODES DER GROSSE, KÖNIG DER JUDEN, Hoffman & Campe,
Hamburg 1977, 373 S, 38 Schwarz-weisse Abbildungen. 34 DM.

Der Vf. ist Doktor der Literaturwissenschaft und der Geschichte. Sein Buch ist der
Versuch einer «Ehrenrettung» Herodes des Grossen, der als blutrünstiges Scheusal in die
Geschichte eingegangen ist, vor allem aufgrund der Angaben von Flavius Josephus. Dass
Herodes daneben, und vielleicht in erster Linie, ein Finanzgenie und ein grosser Bauherr
gewesen ist, und vor allem ein gewiegter Politiker, und dass seine «Untaten» — immerhin hat
er seine eigene Familie ausgerottet — nicht schlimmer sind als die anderer Potentaten seiner
Zeit, liegt durchaus im Bereich der Möglichkeiten. Jedenfalls zitiert P. ausgiebig angesehene
Historiker, und seine These hängt somit keineswegs in der Luft.

Eine Zeittafel, eine Genealogie der herodianischen Familie und ein Literaturverzeichnis
ergänzen dieses flüssig geschriebene Buch, das keine wissenschaftliche Prätention hat und als
seriöse Popularinformation gewiss empfohlen werden kann. Ob der Vf. allerdings den
komplizierten innerjüdischen Verhältnissen in Palästina immer gerecht wird und in dieser
Hinsicht nicht manchmal etwas vorschnell und eben doch zu sehr von aussen her urteilt,
bleibe dahingestellt.

K. H.

Janusz Tazbir, GESCHICHTE DER POLNISCHEN TOLERANZ. Aus dem Polnischen von
R. Brümmer. Warszawa : Interpress 1977, 200 S. 35.— zl.

Dass gerade Polen einmal, im 15.-17.Jhd., das Musterland Europas in Sachen reliöser
und kultureller Toleranz, in Glaubens- und Gewissensfreiheit gewesen war, dass man diese
Toleranz als «die polnische Doktrin» bezeichnet hatte, ist heute durch die nachfolgenden
Ereignisse so ziemlich ganz aus dem Bewusstsein grosser Teile der nichtpolnischen
Öffentlichkeit verdrängt worden und in Vergessenheit geraten. Dabei könnten die damals
von den Vertretern der verschiedenen christlichen und nichtchristlichen Religionen und

Weltanschauungen im Umgang miteinander gesammelten Erfahrungen durchaus auch noch
heute manch nützliche und aufschlussreiche Lektion erteilen. Denn es zeigte sich immer
wieder, dass solange man die Auseinandersetzung mit friedlichen Mitteln führte, «Traktate
mit Traktaten zu beantworten hatte, Ansprachen... mit Predigten und Disputationen
erwidern musste », alle daran Beteiligten infolge der dazu erforderlichen Ausbildung geistiger
Kräfte grossen Nutzen hatten (S. 191-192). Und das gilt nicht nur hinsichtlich der
Auseinandersetzungen zwischen Katholiken und Protestanten, sondern in gleichem Masse
auch für die Auseinandersetzungen zwischen Christen und Juden, was nicht zuletzt durch die
Diskussion um Isaak Trokis Buch Chizzuq ha-emuna (Festigung des Glaubens) zu belegen ist
(S. 86-87).

Von daher ist es nur zu begrüssen, dass Verf. — durch zahlreiche Publikationen als

hervorragender Kenner der Materie ausgewiesen — sich eingehend in einer Monographie
speziell dem Thema Toleranz zuwendet. Das Buch ist für einen breiten Leserkreis konzipiert,
auf einen umfangreichen wissenschaftlichen Apparat und Anmerkungen hat Verf.
verzichtet; einige weiterführende Literatur wird im Anhang genannt (S. 198-200). Absicht des
Verfassers ist es, in den 10 Kapiteln, in die das Buch gegliedert ist, ein umfassendes Bild der
religiösen Auseinandersetzungen in der polnischen Adelsrepublik vom 14.-18.Jhd. zu
zeichnen. Dieses Ziel hat Verf. denn auch sehr gut erreicht. Immer wieder unterbricht er
seine Darstellung, um sie durch Aufnahme von Zitaten aus verschiedenen Quellen zu
bereichern und so das Gesagte höchst anschaulich dokumentarisch zu belegen.

Ohne hier im einzelnen auf die Vielfalt des ausgebreiteten Materials eingehen zu

90



können, sei dennoch in groben Zügen der thematische Rahmen skizziert, innerhalb dessen
sich die Darstellung bewegt.

Seit dem 13.Jhd. kamen nach Polen in zunehmendem Masse Orthodoxe, westeuropäische

Juden, Karäer, Tataren (Muslime), Armenier und später auch tschechische Hussiten,
um dort Zuflucht zu suchen und zu finden. Die Zahl der Immigranten vergrösserte sich
zusehends v.a. im Zeitalter der Reformation; denn nun kamen auch Protestanten,
Calvinisten und Lutheraner in erster Linie, Antitrinitarier und Anabaptisten, ja selbst

Katholiken aus protestantisch gewordenen Ländern als Schutzsuchende nach Polen. Und
allen wurde Aufnahme gewährt, Staat und Krone lehnten die Ausweisung aus religiösen
Gründen ab. Polen wurde Europas «Asyl für Ketzer» (S. 68-97). Zwar blieb es in der
Mehrheit seiner Bevölkerung katholisch, und die Repräsentanten des Papsttums, vorab die
Jesuiten, bemühten sich energisch, den Einfluss der sog. Dissidenten zu verringern, sie des
Landes zu verweisen oder im Lande zu bestrafen, doch fand sich keine staatliche Institution
bereit, diesen Forderungen nachzukommen : einerseits Hessen die gesellschaftliche Struktur
und die politische Organisation des Landes kein einheitliches Vorgehen gegen die
nichtkatholischen Minderheiten zu, andererseits aber huldigten die Regenten selber den
Ideen der Toleranz, so dass sie von daher keine Neigung verspürten, gegen die Dissidenten
einzuschreiten. Die Maxime Zygmunt Augusts: «Ich bin nicht der König eurer Gewissen»,
hatte für viele von ihnen unbestreitbare Gültigkeit. Natürlich gab es dennoch auch in Polen
Ketzerprozesse, Verf. verschweigt sie keineswegs; auch Juden mussten den Scheiterhaufen
besteigen, obwohl ihnen die Privilegien des Königs Kazimierz III. Wielki «innere
Autonomie, völlige Kultfreiheit und vielfältige wirtschaftliche Vorteile» garantierten (S. 10) —

Verf. erwähnt u.a. die Verbrennung Katarzyna Weigels 1539 (S. 29-30), die Ereignisse in
Sochaczew 1566 und in Pilica 1580 (S. 148-149) —, aber oftmals wurden die gefällten Urteile
nicht vollstreckt, so dass seit Beginn der Reformation «bis Mitte des 17. Jahrhunderts durch
religiöse Verfolgung nicht mehr als zwanzig Personen» starben (S. 149). Insgesamt
gestalteten sich die Beziehungen der Vertreter der einzelnen Religionsgemeinschaften
zueinander höchst friedlich, katholische, lutherische, reformierte und orthodoxe Kirchen
standen zuweilen nebeneinander, Moscheen und Synagogen hatten ebenso unbestrittene
Daseinsberechtigung. So konnte der Ungar M. Csombor Anfang des 17.Jhd. berichten : «Nur
dann liess sich erkennen, welcher Konfession jemand sei, wenn täglich um dieselbe Zeit der
eine in diesen und der andere in jenen Tempel ging.» (S. 83).

Die Verhältnisse änderten sich indessen merklich nach dem Chmielnicki-Aufstand
(1648) und den Schwedenkriegen (2.Hälfte 17.Jhd.). Für die Juden hatte gerade ersterer
weitreichende Folgen. Die Adelsrepublik begann allmählich zu verfallen, die Ideen der
Toleranz gerieten immer mehr in die Defensive und unterlagen schliesslich der
Gegenreformation. Zwar hat es danach auch weiterhin Stimmen gegeben, die die «polnische
Doktrin» am Leben erhalten wollten, doch fanden sie auf Dauer kein Gehör. Immerhin, trotz
aller Beschränkungen, die die Gegenreformation für die nichtkatholischen Minderheiten mit
sich brachte, lebten am Ende des 18.Jhd. noch fast eine Million Juden, 200.000 Dissidenten
deutscher Abstammung und rund 250.000 Orthodoxe in der Adelsrepublik. Bei einer
Gesamteinwohnerzahl von ca. 8,8 Millionen ein beachtlicher Prozentsatz! (S. 184).

Die letzte grosse Bemühung, die Ideen der Toleranz hochzuhalten, war zweifellos der im

sog. Grossen Sejm eingebrachte und in den Jahren 1791/92 debattierte «Gesetzenwurf, der
den Juden unter anderem völlige Glaubensfreiheit zuerkannte und es verbot, die Riten und
Gebräuche der Juden zu verspotten, sie mit dem Namen <Ungläubige) zu beschimpfen und
ihnen den Sabbat und die jüdischen Feiertage zu verwehren» (S. 188). Der Ausbruch des

polnisch-russischen Krieges (1792) machte es jedoch unmöglich, das geplante Gesetz zu
verabschieden und seine Vorschriften zu verwirklichen.

Natürlich ist mit diesen Sätzen der Inhalt des (fast) spannend zu lesenden Buches nur
andeutungsweise wiedergegeben. Um so mehr sei es zur Lektüre empfohlen. Als Ergänzung

91



zu den einschlägigen Darstellungen der Geschichte Polens gebührt ihm ein fester Platz in der
Historiographie.

Stefan Schreiner

Monika Richarz fHsgJ, JÜDISCHES LEBEN IN DEUTSCHLAND. Selbstzeugnisse zur
Sozialgeschichte 1780-1871. Veröffentlichung des Leo Baeck Instituts. Deutsche
Verlagsanstalt, Stuttgart 1976. 500 S. 12 Abb. 39.80 DM.

Die hier gesammelten autobiographischen Zeugnisse gewähren einen guten Einblick in
den «Eindeutschungsprozess» der Juden in der Emanzipationszeit, wo sich die Entwicklung
vom «Schutzjuden» — oder vom völlig rechtlosen Juden, denn viele jüdische Menschen
hatten keinerlei legale Existenz — zum «deutschen Staatsbürger jüdischen Glaubens»
vollzog. Da die Rechtsverhältnisse in den verschiedenen deutschen Ländern auch im
Hinblick auf die fortschreitende bürgerliche Gleichstellung des jüdischen Bevölkerungsteiles
oft starke Unterschiede aufwiesen, ging der Emanzipationsprozess auch nicht überall
gleichmässig vor sich. Von seiten des jüdischen Elements zieht er einen unvermeidlichen
Substanz- (und auch, wenigstens teilweise, Identitäts-) Verlust nach sich, weil die Juden eben
bis Ende des 18. Jahrhunderts in den deutschen Ländern völlig innerhalb ihres eigenen
Kulturkreises lebten, der jetzt langsam zerfällt und für den die modernen Synagogengemeinden

(Kultursgemeinden) keinen Ersatz bieten können. Diese jüdische Eigenkultur war rein
religiös strukturiert, und so wird auch ihr Zerfall vor allem an der Distanz sichtbar, die der
einzelne Jude zur traditionell-religiösen Lebensform bezieht. Auch diese Entwicklung
erstreckt sich meist über mehrere Generationen. In mehr oder weniger geschlossenen
jüdischen Siedlungsgebieten, wie in manchen Gegenden Süddeutschlands und vor allem in
den Gebieten Ostpreussens, die erst durch die Teilung Polens an Preussen gefallen sind,
erhält sich die traditionnelle Lebensform weitaus länger ; auch verliert sie in den Städten im
allgemeinen rascher an Boden als in den Landgemeinden.

In derselben Publikationsreihe sind weitere einschlägige Veröffentlichungen geplant,
denen man mit Interesse entgegensehen darf.

K. H.

W. Eckert, H. Lewin-Goldschmidt, L. Wachinger, MARTIN BUBERS RINGEN UM DIE
WIRKLICHKEIT. Verlag Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 1978, 155 S. 18.50 DM (*)

In einer verständnisvollen und darum zum Teil auch kritischen Weise wird uns von den
drei Autoren das vielgestaltige Lebenswerk Martin Bubers vor Augen geführt. Die
verschiedenartigen Gebiete, in denen sich dieser bedeutende Mann wegweisend betätigt hat
(Zionismus, Chassidismus, Dialogik und Bibelübersetzung), kreisen, wie hier gut herausgestellt

wird, um die beiden Polen der Begegnung und der Verwirklichung.
Begegnung ist durch die Anrede Gottes in der Offenbarung ausgelöste Bewegung, in der

der Mensch seine Menschlichkeit im Reden mit seinem — oft so andersartigen —

Mitmenschen erfährt und so zum Menschen, zum Ich wird, weil sein Gegenüber als Du auf
ihn zukommt und ihn in Anspruch nimmt. «Das Dialogische ist kein Vorrecht der Geistigkeit
wie das Dialektische. Es fängt nicht im oberen Stockwerk der Menschheit an, es fängt nicht
höher an, als wo es anfängt. Begabte und Unbegabte gibt es hier nicht...» (S. 53f.). Die
Reichweite dieser Zwiesprache ist unbegrenzt — sie schliesst ja den Andern, auch den

Gegner ein (S. 52), wenn derselbe wirklich als Mensch ernstgenommen wird. Von daher
ergibt sich die Beweglichkeit, sich auf das Gespräch einzulassen — und jeden vorgefertigten
Rahmen e.iner schablonierten Platzanweisung zurückzuweisen. «Dem, was ich zu sagen habe,

(*) OBwohl wir in Heft 1/1978 bereits eine Stimme zu diesem Buch veröffentlicht haben

— B. v. Maydell, Aktuelles zu Martin Buber — Mehr als eine Buchbesprechung — erscheint
uns doch das Thema wichtig genug, um heute nochmals eine Besprechung dazu zu bringen.

92



geziemte keine Systematik... Ich muss es immer wieder sagen : Ich habe keine Lehre. Ich
zeige Wirklichkeit, ich zeige etwas an der Wirklichkeit, was nicht oder zuwenig gesehen ist
und führe ihn zum Fenster. Ich stosse das Fenster auf und zeige hinaus. Ich habe keine Lehre,
aber ich führe ein Gespräch» (S. 20).

Dieses Zeigen der Wirklichkeit drängt in seiner Konsequenz auf Verwirklichung — ein
Schlüsselwort Martin Bubers. Verwirklichte Zwiesprache bedeutet im Blick auf den
arabischen Nachbarn das Angebot der Versöhnung und des Miteinander : «Es kann nur noch
einen Frieden der echten Zusammenarbeit geben» (S. 29). Durch seine Bibelübersetzung
müht er sich um die Verwirklichung der in dieser Urkunde vorhandenen Anrede: «... Das
Wort nur bewahren, nur konservieren, allenfalls durch die Zeit tragen wollen, ist Lästerung.
Es will reden, zu jeder Zeit, in jede Zeit, jeder Zeit zum Trotz» (S. 15). So bedeutet für ihn
der Zionismus, dass das Judentum greifbare Gestalt gewinnt und so gerade über sich
hinausweist : «Das Streben des jüdischen Gemeinwesens in Palästina wird ein übernationales
sein müssen. Wir wollen es für die Menschheit, denn wir wollen es für die Verwirklichung des
Judentums» (S. 22).

Diese Verwirklichung gilt es auch im Verhältnis zu den anderen Glaubensweisen zu
praktizieren. Für Martin Buber ging es hier in erster Linie um die Begegnung mit dem
Christentum. Hier hat er auf vielfache Weise dem Konzept des Dialogs zu einer guten Gestalt
verholten — und bei aller Grundverschiedenheit der beiden Glaubensweisen die Art von
Gemeinsamkeit zu verwirklichen versucht, die möglich war. In seinem Vorwort zur
«Kreatur» (1925/26) sagt er: «Es gibt ein Zusammenwirken ohne Zusammenleben. Es gibt
eine Einigung der Gebete ohne Einigung der Beter... Wir dürfen nichts vorwegnehmen, aber
wir sollen bereiten» (S. 142).

Begegnung und Verwirklichung — als Versuch des Brückenbaus über alle Abgründe
hinweg, die in seiner Auseinandersetzung mit Freud deutlich aufgezeigt werden — ein
solches Gedächtnis an Martin Buber wird zum verpflichtenden Vermächtnis. Dazu verhelfen
alle drei Autoren durch wichtige Anregungen und Impulse. Rudolf Pfisterer

Viktor E. Frankl. ...TROTZDEM JA ZUM LEBEN SAGEN. Ein Psychologe erlebt das Kon¬
zentrationslager. Vorwort von Hans Weigel. Kösel Verlag, München 1977. ISBN 3-466-
10019-4. 197 S.

In diesem Buch wird dem bereits im Dezember 1945 verfassten Erlebnisbericht über den
eigenen Konzentrationslageraufenthalt das im Jahr 1946 entstandene Lehrstück, das unter
Pseudonym als «metaphysische Conférence» veröffentlicht worden war, hinzugefügt. Beiden
Arbeiten liegt das gleiche Anliegen zugrunde, das gleichsam als Generalthema im Titel
ausgesprochen ist.

Die besondere Gabe des Autors zur distanzierten Beobachtung und die Registrierung
auch der eigenen Erlebnisse und Erfahrungen wie von einer neben ihm stehenden anderen
Person, geben dem Bericht seine besondere Note. Hier werden aus dem einmaligen
Geschehen Gedanken und Fakten offenbar, die zeitlose Gültigkeit haben. So bewirkt der
Bericht beim Leser eine entscheidungfordernde Betroffenheit.

Sicherlich hat der Vf. diese vorhandene Gabe der sachlichen, illusionslosen Betrachtung
von vorneherein vorsätzlich als abschirmenden Schutz der Selbsterhaltung einsetzen wollen.
Aber ebenso sicher hat diese Gabe unter den extremen Lebensbedingungen des ständigen
Hungers, der Schmerzen, absoluter Ohnmacht gegen andauernden Machtmissbrauch, eine
enorme Steigerung erfahren. Er beobachtet sie auch an anderen Häftlingen. (Aussage eines
Häftlings, sein Leben zu empfinden als ginge er hinter seiner eigenen Beerdigung her.)

In diesen unsentimentalen Erlebnisbericht werden wir als Leser mithineingenommen
und erleben die drei Phasen des Aufenthalts mit :

a. Die Lageraufnahme mit der Erfahrung, dass dem Häftling buchstäblich nichts mehr
bleibt als die nackte Existenz.

93



b. Das eigentliche Lagerleben und die Lagerbewacher, mit der tiefgreifenden Wandlung
und Verwandlung der Persönlichkeit aus der Erfahrung äussersten Leides und Leidens zu
einer neuen Lebensschau und einer seltenen höchsten inneren Freiheit und Lebensbejahung.
Sie gipfeln beim Vf. in der Erkenntnis :

Wir haben den Menschen kennen gelernt wie vielleicht bisher noch keine
Generation. Was also ist der Mensch Er ist das Wesen, das immer entscheidet, was es ist. Er
ist das Wesen, das die Gaskammern erfunden hat ; aber zugleich ist er auch das Wesen,
das in die Gaskammern gegangen ist, aufrecht und ein Gebet auf den Lippen.
c. Abschliessend die Phase der Entlassung bzw. der Befreiung mit der gewonnenen

Erfahrung neugeschenkten Lebens und Einbringung der aus der läuternden Glut dieses
neuzeitlichen Infernos gewonnenen Einsichten in das weitere Leben.

Dem Bericht fehlt jedes Wort der Anklage, des Verlangens nach Rache oder Bestrafung.
Auch die Handlungsweise der Lagerleitung und der Bewacher, ihre möglichen Motive

und ihre Motivation werden nur stichwortartig behandelt. Vielleicht werden aber gerade
dadurch im teilnehmenden Miterleben des Lesers unwillkürlich Vergleiche zu bekannten
Beispielen der Weltliteratur wach. Stärker noch stellen sich Psalmenstellen (und entsprechende

Choralstrophen) sowie Zeugnisse biblischer Gestalten alten und neuen Testaments
im Gedächtnis ein, die Kenntnis davon geben, dass in den tiefsten Stunden der Not Gottes
Allmacht und Nähe am stärksten empfunden wurde und sich hier erneut wirksam erwies.
Nicht Leidverherrlichung oder Resignation im Leid, sondern Einbezug des Leides zur
Sinngewinnung für das Leben ist die Frucht dieses Reifeprozesses. In diesem Buch wird von
einem Nicht-Theologen und Nicht-Christen eine Lebenshaltung praktiziert, die das Geheimnis

des leidenden Gottesknechtes am eigenen Leib kennen und bejahen gelernt hat als eine
Quelle der Kraft, die er nun anderen Menschen in ausweglos erscheinenden Schwierigkeiten
als Lebenshilfe weitergeben will.

Dem zweiten Teil des Buches, hier als Synchronisation in Buchenwald aufgenommen,
fehlt die Unmittelbarkeit des Erlebnisberichts. Er ist vom gleichen Gedanken getragen, den
Sinn des Lebens durch Einbeziehung des Leidens in der Welt zu finden. Man könnte
geradezu vom Versuch einer Theodizee sprechen, der hier unternommen wird.

Die notwendigen bildungsmässigen Voraussetzungen zum Verständnis werden den
Leserkreis und Hörerkreis für dieses Lehrstück einschränken. Gerade darum ist es gut, dass

es in das Buch mitaufgenommen wurde und so entsprechend Beachtung findet.
Dem Vorwort des langjährigen Freundes F.'s, Hans Weigel, verdanken wir noch einige

erläuternde Hinweise, wonach auch der Titel und die Widmungen ehrendes Gedenken des

Autors für Opfer des Terrors sind. Der Titel ist eine Zeile des «Buchenwald-Liedes»,
gedichtet und vertont von zwei in diesem Lager umgekommenen Häftlingen. Mit diesem
Marschlied hatten sie den Willen zum Durchhalten in sich und den Mithäftlingen stärken
wollen.

Den Tod der Eltern, des Bruders und der Frau erfuhr der Autor erst bei der Rückkehr in
seine Vaterstadt Wien. Auch dieses Leid verstärkte noch sein Anliegen zur Hilfe für leidende
Menschen.

Gertrud Schaaf

Fritz J. Raddatz, HEINE - EIN DEUTSCHES MÄRCHEN. Hoffman u. Campe Verlag,
Hamburg 1977. 204 S.

Schon der vorangestellte Ausspruch Heines an seine Mutter :

«Es ist mir nichts geglückt im Leben»
ist bezeichnend für das vom Autor als Essay bezeichnete Werk.

Mit deutlichen Konturen hebt sich das Lebensbild vom Hintergrund dieser Epoche
europäischer Geschichte ab und lässt damit den ebenso häufig geschmähten wie vergötterten

94



Dichter ohne Schärfe, aber auch ohne Schönfärberei als einen Menschen «zwischen den
Zeiten», nämlich als faktisch Entwurzelten, aus allen Bindungen Gelösten, aber nicht
Erlösten erkennen. Mit den ihm eigenen Gaben und Gegebenheiten konnte er garnicht
anders als «anstössig» und «bissig» antworten, d.h. re-agieren. Er verdeckt sein tiefes
Betroffensein, ja seine Lebensangst als Angehöriger einer bis dahin erst theoretisch
emanzipierten Minderheit, den Juden, ebenso wie sein tiefes Verlangen nach liebender
Geborgenhheit mit den Mitteln seines scharfen kritischen Intellekts hinter beissendem Spott,
märchenhaften Verhüllungen oder kritischen Analysen und Prognosen zur jeweils erlebten
Situation.

Angst, sowie eine das ganze Leben hindurch dauernde Bindung an die Mutter, werden
uns als Motore dieses schillernden, irrlichternden und sich dieser Tatsache durchaus
bewussten Menschen aufgezeigt in seiner aggressiven Reaktion auf die gleichfalls in

Bewegung geratene Umwelt.
Der Autor vermag mit seiner Darstellung, die buchstäblich in einem Zug, d.h. ohne jede

Unterteilung in einzelne Kapitel angelegt ist, bis zur letzten Seite zu fesseln und anzuregen,
die bisherige Vorstellung über den Dichter sowohl als auch über das gesamte Zeitgeschehen
zu überprüfen und zu vertiefen.

Er bezieht in seine Darlegungen interessante Vergleiche und Abgrenzungen zu
Persönlichkeiten ähnlicher Anlage und Umweltsituation ein aus Heines Zeit und bis in die

jüngste Vergangenheit hinein und belegt gerade so noch einmal die Notwendigkeit, bei der
Beurteilung von Menschen oder Gruppen soziologischer oder nationaler Herkunft die
jeweilige Gesamtsituation heranzuziehen, die sich prägend positiv oder negativ auswirken
kann auf den Einzelnen.

Ein Buch, das man am Ende nicht wegstellt, sondern das man als Anregung zu weiterer
Beschäftigung mit den aufgezeigten Fakten benutzt.

Gertrud Schaaf

Kurt Marti, WORT UND ANTWORT. Meditationstexte, 30 Blätter, Fr. 14.80, F. Reinhardt
Verlag, Basel 1978.

Werner Reiser, DER GEBURTSTAG VON ADAM UND EVA. NEUE LEGENDEN UND
PARABELN, 180 S., Fr. 14.80, F. Reinhardt Verlag, Basel 1978.

Der Verlag empfiehlt «Wort und Antwort» u.a. mit folgenden Worten :

«Dieses Buch enthält nur wenige Worte, wenige Sätze. Man kann sie lesen oder vor
sich hin sprechen, bis einzelne von ihnen ins bewusste Gedächtnis, vielleicht ins Unter-
bewusstsein eingesickert sind. Meditationstexte, die (einverleibt) werden können.»
Ich persönlich stehe solchen Publikationen hilflos gegenüber. Mag sein, dass es wirklich

«Menschen jeden Alters, die für die Anforderungen des Tages Kraft in der Stille suchen»
anzusprechen vermag : Meditation ist ja grosse Mode geworden.

Hübsch finde ich hingegen das neue Legendenbuch von Werner Reiser, das im gleichen
Verlag erschienen ist. Es wird traurige, kranke, belastete, «abgeschobene» Menschen
aufmuntern. Sprache und Inhalt sind klar und unsentimental, da an der Bibel orientiert.

L. S.

Thomas Mann, TAGEBÜCHER 1933-1934. S. Fischer-Verlag, 818 Seiten, 1977.

Die Veröffentlichung dieser Tagebücher wird allen wild und blind begeisterten
Anhängern Thomas Manns nicht gefallen. Es stehen da — oft auch zwischen den Zeilen —

Dinge drin, die den «Zauberer» von seinem Märchenthron herunter holen. Thomas Mann
tritt uns in diesen Tagebüchern wirklich nicht als sehr angenehmer Zeitgenosse entgegen : er
erscheint eitel, versnobt, sehr auf den eigenen Vorteil bedacht, sehr sich selber und alle seine

95



Wehwechen bedauernd, auch nicht sehr mutig und dort schweigend, wo er in diesen
schwierigen Jahren 1933 und 1934 hätte reden sollen. Zu bewundern, scheint mir, ist nicht
der Mensch Thomas Mann, sondern seine Frau, die es mit ihm ausgehalten, ihm mit
grossartiger Selbstverständlichkeit alles Unangenehme möglichst aus dem Wege geräumt hat
und die er kaum je lobend erwähnt.

Trotzdem ist diese Veröffentlichung sicher nicht zu bedauern. Ist es nicht gut, wenn wir
die Grossen des Geistes in ihrer menschlichen Beschränktheit sehen? «Wie ist alles so

nichtig Wie ist alles so nichtig spricht der Prediger» (Pr. 1, 2). Die Tagebuchaufzeichungen
Thomas Manns geben ihm völlig recht Aber mit welchem Recht erwarten und verlangen wir
eigentlich von einem Meister der Sprache, dass er auch ein Meister der Menschlichkeit sei?

L. S.

Isaac Bashevis Singer, LEIDENSCHAFTEN. Hanser-Verlag, München 1977. 282 S.

Meine Reaktionen auf Isaac Bashevis Singer sind zwiespältig : einerseits bewundere ich
sein Geschick und seine Kunst, menschliche Schicksale höchst eindringlich darzustellen,
andererseits aber stossen mich sehr oft die dabei erzählten Geschichten — in diesem
vorliegenden Fall «Geschichten aus der neuen und der alten Welt» — richtig ab. Auch in
seinem neuesten Buch berichtet Singer, wie gesagt, sehr gekonnt aus dem Leben polnischer
Juden. Es sind nicht die bizarren Geistergeschichten, die mich stören, sondern dass er gar zu
oft meint, diese mit pikanten sex-stories vermischen zu müssen. Warum? Sollen sie so

attraktiver werden? Singer hätte das nicht nötig Und darum glaube ich : weniger wäre auch
hier mehr gewesen

L. S.

Chaim Potok, «AM ANFANG»'. Wunderlich-Verlag, Tübingen 1977. 509 S.

Chaim Potok hat in allen seinen Romanen ein Thema : die Auseinandersetzung des
frommen Ostjudentums mit der Moderne. In seinem neuesten Buch « Am Anfang » wird diese
Problematik an der Kindheits- und Jugendgeschichte David Luries dargestellt. Zu bewundern
ist bei Potok zweifellos nicht nur sein Einfühlungsvermögen in das Wesen und Fühlen und
Denken seiner Romanhelden, sondern auch seine Kunst der Darstellung. Man lebt und leidet
mit seinem David Lurie mit und hat nie den Eindruck des Konstruierten oder gar
Gekünstelten. Trotzdem bleiben am Schluss der Lektüre viele Fragen offen. Vor allem fragt
man sich, was nun das über 509 Seiten sich erstreckende eigentliche Thema des Buches : die
Suche nach Wahrheit — ergeben hat. Aber vielleicht will der Verfasser ganz bewusst darauf
keine klare Antwort geben.

L. S.

Kurt Tucholsky, BRIEFE AUS DEM SCHWEIGEN. BRIEFE AN NUUNA. 1932-1935.

Rowohlt Verlag, Hamburg 1977, 312 S.

Man kann diese Briefe nicht ohne grosse innere Anteilnahme lesen. Sie stammen von
einem heimatlosen, gequälten, kranken Menschen. Wären sie nur Zeugnis eines Leidenden,
müsste man sich fragen, ob die Herausgeber — Mary Gerold, Tucholsky und Gustav
Huonker — das Recht hatten, sie zu veröffentlichen.

Über das rein Persönliche hinaus widerspiegeln diese Briefe aber auch ein Stück
Zeitgeschichte, bittere, schwere. Es ist gut, wenn man daran erinnert wird, wir vergessen ja
so leicht. Ich würde mir wünschen, dass dieses Buch von vielen jungen Menschen gelesen
würde.

L. S.

96


	Rezensionen

