
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Franz Rosenzweigs zwiespältige Gottessicht : von der Zeit und in
Ewigkeit [Fortsetzung]

Autor: Greenberg, Gershon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961660

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRANZ ROSENZWEIGS ZWIESPÄLTIGE
GOTTESSICHT:

VON DER ZEIT UND IN EWIGKEIT *

von Gershon Greenberg

(Fortsetzung)

B. Zeitlichkeit der Offenbarung

Unter den augenblicklichen Erfahrungen fliesst der Strom der
Ewigkeit, der den Augenblick über sich selbst hinaus ausdehnt. Der
Mensch wird, abgesehen von seinem Leben in der Zeit und im Wandel,
doch darüber hinausgetragen. Kosmische Kräfte ziehen die Subjektivität

an, während die Zeit « vollendet » wird. Aus der Zeitlichkeit
gesehen, ist der Mensch von allen Seiten von der Ewigkeit umgeben.
Er hat « vorher und nachher » Zugang dazu, in beiden Gegebenheiten

seiner « Mitternächte ». 25

Offenbarung ist Ewigkeit in der Zeit und als Zeit. Sie ist der
Glanz, den die bloss zeitlichen Fakten der Schöpfung ausstrahlen, der
das Leben im Innern aufdeckt, ihren Tod verhindert und sie « hörbar »

macht. Sie fliesst, ewig neu, von Ding zu Ding in der Fülle der Zeit.
Sie ereignet sich in entsprechenden Augenblicken, die über sich selbst
ausgedehnt werden. Durch die Offenbarung werden Mensch und
Welt total zeitlich, und ihre Zeit hat sich erfüllt. 26

Die Bezugspunkte der Offenbarung sind sowohl menschlich als

auch göttlich. Vom menschlichen Standpunkt betrachtet findet das

Offenbarungserlebnis ausserhalb der Säkulargeschichte objektiver
Fakten statt. Ganz gleich ob Hegel die Geschichte mit philosophischem
Bewusstsein gleichsetzte oder ob liberale jüdische Theologie sie als

den göttlich zugesicherten Weg zum messianischen Königreich
ansieht. Geschichte ist nicht endgültig.27 Anfänglich betrachtet, ist
Geschichte an sich losgelöst von Gott. Aber sie wird durch das innere
Reich der « Religion » und das ethische Gebot28 verbunden, für das

sie als Ausgangspunkt dient. In der Tat muss der Mensch, um zu Gott
eine Beziehung zu haben, nicht mehr seine Zeitlichkeit aufgeben,

* Die Unterstützung der Gordon Foundation for Jewish Studies at the American University,
Washington, D.C., die diese Arbeit ermöglicht hat, wird hiermit dankbar anerkannt.

76



sowenig wie Gott die Ewigkeit aufgeben muss, wenn er seine
Verborgenheit aufgibt, um zum Menschen zu sprechen. Gott und Mensch
heben nicht ihre Identität auf, während sie in Liebende verwandelt
werden. Die Liebe besteht zwischen ihnen. 29 Im Offenbarungsmoment
ist es stets der Mensch, der, in der Hoffnung 30 auf Unsterblichkeit,
über die Vereinzelung hinausgreift, um die Ewigkeit zu berühren und
von ihr getragen zu werden. 31 Gleichzeitig lässt Gott den Menschen,
um des Menschen willen, sich eine Vorstellung von Ihm machen, —
ontologisch gesehen ist Gott immer ewig, -— indem er von der Ewigkeit

her in die Zeit einbricht, in immer neuen Momenten.32

Während in der Offenbarung sich ein Element der Ewigkeit in die
Zeit einschleicht, um diese über sich selbst hinaus auszudehnen, ist der
«Baum der Zeit » bis jetzt noch in der Zeit gepflanzt. 33 Wenn der
Mensch aus der Säkulargeschichte hinausreicht, um an der Ewigkeit
teilzuhaben, ist alle Zeit in einem ewigen Moment konzentriert. Aber
die Zeit ist nicht ausgelöscht. 34 Es gibt keine Ekstase von der
Geschichte her, und die folgende augenblickliche Liebe des Menschen
erhebt sich über die statisch historische Ebene. Der Mensch vermag
sich das getrennte Strahlen des Schöpfungs-Morgens, des

Offenbarungs-Mittags und des Erlösungs-Abends, vorzustellen, die sich in
Ewigkeit verschmelzen, und dass die Zeit sich in die Säkulargeschichte
zurückzieht. Aber während er seine Hand zur Ewigkeit ausstreckt,
steht er in der Zeit. Und er braucht Zeit, um hin und her von seinem
Ich zur Ewigkeit zu reichen. Er fährt fort zu sprechen — und Sprache
erfordert Zeit. 35

Diese « vertikale » Offenbarung wird in eine « horizontale » Richtung

abgelenkt, wenn der Mensch seine Liebe zu Gott auf seinen
Nächsten überträgt. Die früher « hörbare » Offenbarung führt zu der
von-Mensch-zu-Mensch « sichtbaren » Offenbarung der Erlösung.
Nächstenliebe, die die Liebe zu Gott ergänzt, sichert die feine
Ausgewogenheit des Menschen zwischen isolierter Nachgiebigkeit sich
selbst gegenüber und Auflösung in Gott. Der Mensch schreitet
hoffnungsvoll in das Gebiet der Humanität fort. Indem er die Liebe
Schritt für Schritt sichert, fördert er die Erlösung. Da jeder Augenblick

als der letzte erlebt wird, verschwinden alle anderen, und jeder
Mensch, der geliebt wird, ist ein Brennpunkt der Humanität ; göttliche
Ewigkeit kommt ins Spiel. Aber die Zeit bleibt. Der Augenblick wird
sich wieder erheben und jedes Mal muss der, der liebt und der, der
geliebt wird, auf den anderen warten, um in der eigenen Zeit zu
handeln. 36

77



C. Das Kommende Königreich 37

Sowie das weltliche, säkulare, politische, ja sogar heidnische Königreich

der Welt sich mehr und mehr mit Liebe und Ewigkeit füllt, tritt
es in die grossartige dialogische Begegnung mit dem Königreich Gottes
ein. Das « kommende » Königreich ist das Produkt der zeitlichen
Geschichte, die über sich selbst hinausgreift. Dieses Königreich residiert
zwischen den Enden der Sternstrahlen, der Zeit und des ewigen
Lichtes. Als eine kosmische Offenbarung hat es an beiden teil — ohne
die jeweilige Identität des anderen zu zerstören.

Mit der Zeit wird die Welt mehr und mehr von Licht bedeckt und
vom gewöhnlichen Wissen entfernt. Jedoch müsste das Endziel völliger
ewiger Erleuchtung theoretisch bleiben. Denn es meint in der Tat das
Ende der Schöpfung und der Offenbarung und die Rückkehr der
Welt zum gleichen « Mitternachtsstoss », mit dem sie begann.

Der Gott der Offenbarung, der nie ganz von der Zeit her erfasst
werden kann, ist der Gott aller, die ihn und ihren Nächsten heben.
Für Rosenzweig waren es Juden — die Patriarchen, Propheten,
Autoren der Psalmen und des Hohen Liedes, Jehudah Halevi und, am
wichtigsten, Franz Rosenzweig selbst. Er schrieb SE, um seinen
Nächsten zur Bewusstheit Gottes und der Menschlichkeit anzuregen ;

er dient als individueller Katalysator für den Offenbarungsstrom
zwischen Gott, Mensch und seinen Zeitgenossen.

II. DER GOTT DER EWIGKEIT

Ausserdem hat Rosenzweig einen anderen Gott, den er durch einen
ewigen Ort seines jüdischen Blutes wahrnimmt.

A. Kollektive Ekstase

Das israelitische Volk wurde von Gott in einem Moment besonderer
Offenbarung « geschaffen », der in seiner Grösse der Schöpfung-
Offenbarung des Kosmos gleich ist. Die Erschaffung Israels hegt vor
der Zeit, der Sprache und den begrenzten Offenbarungen, die danach
erfolgten. Es wird ohne Wandel so lange wie der Kosmos
überdauern. 38 Das Volk wohnt in kollektiver Ekstase im heiligen Antlitz
Gottes und verschmilzt in seinem Licht. Der übrigen Welt in den
Strahlen des Sterns erscheint Israel fremdartig, wogegen Israel die

übrige Welt fremd ist.39 Im Zentrum des Sterns, überlebt Israel den
Tod, um ein heiliges Leben zu führen. Gott könnte sich von seinem

78



Namen und seiner Schöpfung in eine heilige, verschwiegene und
verborgene Ewigkeit zurückziehen, wenn Israel als ewiges Leben untergeht.

40 Aber Israels Vertrautheit mit Gott sorgt für ein Vorgefühl
selbst eines solchen Falles.

Israel wird genährt vom Feuer des Sterns, in dem es lebt ; es

ernährt sich selbst in Gott. 41 In Gottes Königreich macht es das
endliche Königreich zwischen der Unendlichkeit, das Zwischenreich,
unwirksam. 42 Es ist das überzeitliche Eschaton der Geschichte, wo
Schöpfung und Offenbarung unter die Erlösung subsumiert werden. 43

Während die übrige Welt sich in einer Spirale dem Eschaton nähert

— spiralförmig deswegen, weil es im Innern schon erreicht ist —, ist
Israel die zusammengefasste Spirale. Es ist der Kreislauf des Ozeans,

in den die Ströme der Welthistorie sich ergiessen.44 Israel ist der nach

innen gerichtete Stern Davids, der unendliche Punkt. Während es

« wir » ausspricht, hört es « sind ewig » vom Innern. 45

Die Weltzeit hat keine Bedeutung für Israel. Israel erzeugt seine

eigene, heilige Zeit aus der Mitte der Ewigkeit — für Ereignisse,
Gebet und Feiertage. 46 In dieser sind die Grenzlinien zwischen
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft transparent ; z.B. ist der Tod,
das Ende der säkularen Geschichte, Israels Anfang ; und Israels Ziel
ist Leben, der Anfang der Welt.

B. Selbstverschalung und die Blutgemeinschaft

Als eine Gemeinschaft in Gottes Reich wohnend, ist die Aufmerksamkeit

der Juden allein auf die Tiefe des Sterns, in dem sie sich
selbst finden, gerichtet, nicht auf die äusseren Strahlen. 47 Die « Augen

» der Synagoge sind verhüllt 48 für alles, was nicht im Innern ist.
Der Welt erscheint Israel unlebendig — aber es ist in der Tat höchst
lebendig im Antlitz Gottes. 49 Einzelne Juden gehen einen Weg ins
Innere, der in und durch Gottes Licht beginnt, endet und gebahnt ist.
Sie durchdringen das heilige Licht, in dem sie geboren sind, tiefer und
tiefer und ernähren sich weiter von ihm. 50 Jüdisch ist ein Leben der
Erinnerung, Verinnerlichung und Durchglühen des Innersten. 51 Und
ob es nun von innen her oder von der äusseren Welt her, der es den
Rücken dreht, motiviert wird, indem Israel weiter eindringt, wächst
die Mauer, die die Juden von der Welt trennt, immer mehr. 52

Israels Blut trägt das Ewige durch die Adern der Generationen,
die spirituelle Ekstase in tiefste Realität verwandelnd. Das Ideal des

ewigen Lebens konkretisiert sich in der Biologie. 53 Dementsprechend

79



müssen Israels Blutquellen vor fremder Beimischung 54 bewahrt werden.

Noch dürfen sie durch Unterwerfung des Bewusstseins oder durch
Verwandlung in Literatur oder kulturelle und nationale Bildung
verdünnt werden. 55 Das Blut ist Glaube, Identität, Humanität. Es
enthält sein eigenes unerschöpfliches Ziel. 56

C. Mi'ta-Geschichte und Gebet

Schon am Ende der Geschichte angelangt, ist Geschichte nutzlos
für Israel — wie durch sein Überleben in der Entfremdung bewiesen.
Israel ist eine Daseinsewigkeit, die in der Geschichtslosigkeit wohnt
und gegen historische Zeit und ihren Wandel immun ist. 57 Das
Geschehen, in das Israel verwickelt ist, hat immer den gleichen
Inhalt, das heisst Exil und Exodus.58 Jeder Jude steht auf « einem Pfad
jenseits der Zeit, der vom Berge Sinai zum Ende der Tage
verläuft ».59 Jede Station ist schon am Ende angelangt. Die Staaten des

weltlichen und des kommenden Königreiches, die sie berühren, haben
immer etwas Neues und « Endgültiges ». Israel bleibt ruhig heil. (0

Seine hebräische Sprache und Halachah bleiben, was sie ursprünglich
waren. 61 Israel hängt von keinem besonderen Erdstrich ab.62

Tatsächlich gehört das Land Palästina Gott — sozusagen um Israel auf
seine Blutidentität zurückzuweisen. 63

Wie Israels Geschehnisse sich in einer heiligen Zeit vollziehen, so

gilt das gleiche für seine Gebete. Sie sind zyklische Beflektionen der
israelischen Position in der Ewigkeit — wo es, da es « auserwählt » ist,
alle Humanität in sich vereinigt.

Für Nicht-Juden ist Gebet der Höhepunkt der Offenbarung.64 Die
augenblickliche Grenze der Zeit wird ewig-neu durchbrochen und der
Augenblick, der im Begriffe ist zu verschwinden, verharrt. Indem der
Funken der Ewigkeit in die Zeit des einzelnen Betenden eingebracht
wird, verlängert sich die Zeitlichkeit. Die Demarkationslinien der
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sind vorübergehend vom
unterirdischen Fluss der Ewigkeit durchtränkt. Aber die zeitliche Basis
bleibt bestehen. Gebet ereignet sich in einer angenehmen Zeit, in einer
Zeit der Gnade, und sündiges Gebet ist unzeitig. Obleich die
Versammelten zur universalen Schau des Königreiches durchdringen, bleibt
der Zeitzusammenhang bestehen und das Königreich kommt.

Im Judentum ist die Zeit des Gebetes der Spross der Ewigkeit. Für
alle anderen sind die Grenzen des Augenblicks nicht durchscheinend,
für das Judentum sind sie transparent. Der Strom des Liturgiezyklus

80



eines jeden Jahres geht in den des nächsten Jahres über. Gebet wird
von der Gegenwart in die Zeitlosigkeit der erlösenden Zukunft
gezogen. In ihm verschmelzen zeitlos Gott, Mensch und Welt. 65 An den
Jamim Noraim, (Neujahrsfest und Versöhnungstag) aus denen sich
der Jahreszyklus entfaltet, steht der Jude nicht nur ausserhalb der
Weltgeschichte, sondern auch, um seinen transzendental heiligen
Ursprung zu sichern, ausserhalb der heiligen Geschichte. Er ist in Gottes

Ewigkeit — wo er sich auf sich selbst und seine Gemeinde, die
gesamte Gemeinschaft der Menschheit konzentriert, die immer seine

endgültige Wurzel war. An Sukkoth (Laubhüttenfest) betritt er wieder
die Wirklichkeit der Zeit, jedoch getragen von der Ewigkeit. In die
transzendente Dimension hineingeboren, betet der Jude von ihrem
Innern aus. 66

Durch Israels Blut fliesst das Licht von Gottes Antlitz in jedem
Juden. Israels Ereignisse, Gesetze, Sprache und Gebete verbinden sich
in diesem Licht, da sie aus heiliger Zeit stammen. Jeder geborene Jude
« beginnt », « schreitet fort » und « endet » im Ewigen. Sein Gott der
Ewigkeit ist daher allein von dem Ewigen her apperzipiert, in
Begriffen, die die Zeit transzendieren.

IV. BESCHLUSS : DER SYSTEMATISCHE BRUCH

Persönlich hat Rosenzweig den unaussprechlichen Schein ha-

Mephorasch apperzipiert und den nennbaren Adonai perzipiert, beide
zusammen, gerade als er aus seinem jüdischen Blut hervortrat, um SE

für seine Nächsten in historischer Zeit zu schreiben. 67 Und in seinem
eigenen Tod vereinigen sich unausbleiblich der geoffenbarte und der
sternklare Gott. 68 Er war ein Jude, und damit meinte er, dass er mit
dem Widerspruch einer seligen Zusammen-Alleinigkeit mit Gott in
der erlösten Überwelt leben konnte, während er auf dem Offenbarungs-
Wege von der Zeit zu dem Messias hin war. 69 Der vitale Jude sagt
die Berachah, die das Heilige vom Profanen trennt, aber behält beides,
ohne es nötig zu haben, das Paradox preiszugeben.

Aber in systematischer Hinsicht besteht ein Widerspruch. Der Gott
der Offenbarung wird zwischen Zeit und Ewigkeit vom Menschen er-
fasst, der niemals die Zeit verlassen kann. Daher wird Gott niemals von
einer Zeitlichkeit geschieden, in der Augenblicke von dem historischen
Zusammenhang abhängen. 70 Der Jude von Geblüt apperzipiert den
rein ewigen Gott automatisch, und zwar von seinem Ort in der
feurigen Ewigkeit her, die nur er überstehen kann. Von dieser ewigen,

81



universalen, sternklaren Wurzel aus erscheinen historisches Geschehen,
individuelle Persönlichkeiten und Gebete im Fluss heiliger Zeit. Sie
sind transparente Reflektionen der Unendlichkeit, die gegen säkulare
Grenzlinien zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft immun
sind.

Die Spitzen des Sterns — Gott, Mensch, Welt und Schöpfung,
Offenbarung und Erlösung — unterhalten systematische Relationen
mit einander. 71 Hingegen sind die Spitzen des ewigen Gottes des
Sterns und der zeitliche Gott der Strahlen relationslos. Der geborene
Jude,72 der versucht, SE zu verstehen, findet sich im Zwiespalt
zwischen den beiden. Er erwartet ängstlich einen Hinweis, wie er den
Sprung vor- und zurück zwischen dem Gott des Blutes und dem Gott
der Liebe vollziehen kann.

75 11/214-15, (254-55). Fleischmann, « Schenei ha-Nitzachim », pp. 73-31. Die meisten
Seitenzahlenzitierungen von Fleischmann sind inkorrekt. Loewith, « M. Heidegger and F. Rosenzweig
on Temporality and Eternity ».

Fleischmann erklärt Rosenzweigs Ansicht als Synthese von Goethes subjektiver und Schellings
kosmischer Interpretation der Zeit. Cf. Walter Kasper, Das Absolute in der Geschichte
(Mainz : Matthias-Grünewald, 1965), Kap. 11. Altmann, Liebeschütz und Levy befassen
sich mit Rosenzweigs Verhältnis zu Schelling, und Freunds Werk widmet sich dem ganz.

26 11/29-30, (110-11) 11/93-94, (161) ; Briefe, 314 : « Alle Zeit muss erfüllt sein, auf dass die
Früchte der Ewigkeit reifen. »

27 « Atheistische Theologie », Kleinere Schriften. Über Rosenzweigs Kompromiss mit der Funda-
mentalität historischer Tatsächlichkeit, cf. Liebeschütz, Von Georg Simmel zu Franz
Rosenzweig, pp. 149ff., Levy, op. cit., pp. 151-58. Ebenso Altmann, op. cit., Glatzer, Life and
Thought..., pp. xxi-xxii.

28 Cf. Briefe, pp. 53-56, besonders die Behauptung : Daher weigern wir uns auch, « Gott in der
Geschichte » zu sehen, weil wir die Geschichte (in religiöser Beziehung) nicht ajs Bild, nicht
als Sein sehen wollen ; sondern wir leugnen Gott in ihr, um ihn in dem Prozess, durch den
sie wird, zu restaurieren. Wir sehen Gott in jedem ethischen Geschehen, aber nicht in dem

fertigen Ganzen, in der Geschichte ; — denn wozu brauchten wir einen Gott, wenn die
Geschichte göttlich wäre, wenn alle Tat, in dieses Becken fliessend, ohne weiteres göttlich,
gerechtfertigt würde.
Die ethische Tat hat Folgen für die Ewigkeit : « (da) die Tat ihr Gesetz und ihren Inhalt am
Unendlichen hat... Jede Tat müsste so getan werden, als ob das Schicksal der Ewigkeit daran
hinge. » Briefe, p. 157.

29 11/96-99, (162-64) ; 11/111-13, (174-76); 11/163-65, (213-14); 111/157-58, 165-68, (382-83, 390-92);

Briefe, p. 384.

Die Bewahrung der jeweiligen Identitäten wird im « Dialog » wiederspiegelt. Gott und

Mensch nähern sich einander fortwährend, aber keiner von beiden wird zerstört. Glatzer,
Life and Thought, pp. 286-88, « Zur Encyclopaedia Judaica zum zweiten Band, mit einer

82



Anmerkung über Anthropomorphismus », Kleinere Schriften, pp. 525-33. Rosenzweigs
Übersetzung von Halevis Adonai Onoh Emtzochoch ist besonders treffend :

Deiner Nähe wegen ging aus mein Herz, aufglomm's zu Dir.
So kam's Dir entgegen — sieh entgegen kommst Du mir.

Sechzig Hymnen und Gedichte des Jehuda Halevi, p. 32. Altmann spricht von Offenbarung,
der Erfahrung der Liebe, als einem dialogischen Geschehen zwischen Gott und Menschen. Op.
cit., p. 205. Gott ist innerhalb der Liebe, aber Gottes Wesen bleibt ausserhalb, auf ewig
verborgen. (381-82). Im Gebet, das analog zur Liebe ist, « kommen wirklich... von beiden Seiten,
von Gottes wie von der Seite des Menschen, die Möglichkeiten des Versuchens zusammen... »

(II1/9 [266-67]).

30 « Hoffnung » gehört wohl am passendsten in den Bereich der Ewigkeit. Die Propheten
sprachen « das Wort, das vor den Augen der Zeit den Vorhang aufzieht, hinter dem die
Ewigkeit sich birgt, das Wort : Wir heissen euch — hoffen. » « Geist und Epochen », Kleinere
Schriften, p. 25.

So drängt sich das christliche Bewusstsein, ganz versenkt in Glauben, hin zum
Aufgang des Wegs, zum ersten Christen, zum gekreuzigten, wie das jüdische, ganz
versammelt in Hoffnung, hin zum Manne der Endzeit, zu Davids königlichem Spross... die
Hoffnung vereint sich aus aller Vielfältigkeit der Zeit heraus ewig in dem einen fern
und nahen Augenblick des Endes, gleich wie der Stern auf Davids Schild die Strahlen
alle in den Feuerkern versammelt. Verwurzelung ins tiefste Selbst, das war das
Geheimnis der Ewigkeit des Volkes gewesen. III/l 12, (348).

Hoffnung auf Beschwörung der Ewigkeit in der Zeit ist vergebens :

Die Sehnsucht nach seiner Ewigkeit vergeht dem Menschen, der Gottes
Gegenwärtigwerden in dieser Weltzeit erfährt und erhofft.

« Der Ewige » (1929), Kleinere Schriften, p. 197.

Jedoch gebraucht Rosenzweig Hoffnung auch im zeitlichen Kontext.
31 « der Zuflucht in ewigen Armen... Das Geliebte [Mensch] weiss sich also getragen von der

Liebe des Liebenden [Gott] und darin geborgen. » 11/104, (168).

33 Rosenzweig spricht von einem Hereinstürzen höheren Inhaltes in ein unwürdiges Gefäss.
« Atheistische Theologie », Kleinere Schriften, p. 285.

Gott gab « in der Zeit seine Ewigkeit zu erkennen » [III/155, (380)] sodass

was dem Liebenden ein immer zu erneuernder Augenblick ist, das Geliebte weiss es als

ewig, immer und ewig... Sie (die Liebe) ist nie grösser als im Augenblick, wo sie erweckt
wird. Die Liebe des Liebenden, ist ein immer neu sich entzündendes Licht... 11/104,

(168).

Für Gott selbst « liegt nichts zwischen der Aussaat des Samens und der reifenden Frucht ».

11/222, (261). Daher :

prallt... jede Vorstellung eines zeitlichen Werdens, wie sie eine freche Mystik und
ein hochtrabender Unglaube ihm gern andichten, von seiner Ewigkeit ab. Nicht er selbst

für sich selbst, sondern er als Erlöser von Welt und Mensch braucht Zeit, und nicht
weil er sie braucht, sondern weil Mensch und Welt sie brauchen. 111/16, (272).

Gottes anscheinend ambivalente Rolle heisst nicht, dass er « sich nun bescheiden hinter
ewigen Gesetzen verberge oder dass Gott nicht bloss in den Augenblicken ist, wo einer ganz
von der Himmelsglut des Gefühls selig ist. » 11/219, (258.)

33 Aber der Grund ihrer Vollendung ist ihnen nicht erst in der Ewigkeit der Erlösung gelegt,
dort blüht die Pflanze des ewigen Lebens auf, aber gepflanzt ist sie in anderem Boden... wo
der gemeinsame Grund liegt, dessen Festigkeit es allein erlaubt, dass sich die Ja- und die

Neinäusserung getrennt von einander und gar in zeitlichem Nacheinander äussern. Wenn trotz
solchen Eingehens der Elemente in die Form der Zeitlichkeit dies Eingehen selber ihnen den

Weg zur Ewigkeit bedeutet... Diese Gewähr der Ewigkeit trotz der Zeitlichkeit des

Sichoffenbarens liegt für Gott in der Erlösung... 11/219-20, (259).

83



34 Indem er sich auf diese zeitliche Komponente bezieht, vergleicht Scholem sie mit Isaac ibn
Latifs Behauptung, dass :

Alles, was unmittelbar und von der Zeit getrennt im Menschen gefunden wird,
wird Chochmah genannt. Alle Beschreibungen wahrer Dinge, die innerhalb der Zeit
gefunden werden, sind nicht Chochmah, und solche, die darauf beruhen, werden Me-
kubbalim genannt.

Cf. auch 11/98-99 und Cohen, Arthur, The Natural and the Supernatural Jew, pp. 130-31. Die
zentrale Stellung der Zeit zu SE geht aus der Behauptung Rosenzweigs hervor :

Wie jedes einzelne Geschehen seine Gegenwart, seine Vergangenheit, seine Zukunft hat,
ohne die es nicht oder nur verzerrt erkannt wird, so auch die Wirklichkeit im Ganzen.
Auch sie hat ihre Vergangenheit und eine ewige Zukunft. Gott, Welt, Mensch erkennen
heisst erkennen, was sie in diesen Zeiten der Wirklichkeit tun oder was ihnen
geschieht. Aneinander tun und voneinander geschieht.

« Das neue Denken », Kleinere Schriften, p. 385.
35 Über die innige Verbindung von Sprache und Zeit, cf. « Das neue Öenken », besonders

So entspringt der Zeitlichkeit des neuen Denkens seine neue Methode... An die Stelle
der Methode des Denkens, wie sie alle frühere Philosophie ausgebildet hat, tritt die
Methode des Sprechens. Das Denken ist zeitlos, will es sein ; es will mit einem Schlag
tausend Verbindungen schlagen ; das Letzte, das Ziel ist ihm das Erste. Sprechen ist
zeitgebunden, zeitgenährt ; es kann und will diesen seinen Nährboden nicht verlassen ;

es weiss nicht im voraus, wo es herauskommen wird ; es lässt sich seine Stichworte
vom andern geben. Es lebt überhaupt vom Leben des anderen, mag der nun der Hörer
der Erzählung sein oder der Antwortende des Zwiegesprächs oder der Mitsprecher des

Chors ; während Denken immer einsam ist, mag es auch gemeinsam zwischen mehreren
« Symphilosophierenden » geschehen : auch dann macht der andre mir nur die
Einwände, die ich mir eigentlich selbst machen müsste, — worauf ja die Langweiligkeit der
meisten philosophischen Dialoge, auch des überwiegenden Teils der platonischen,
beruht. Im wirklichen Gespräche geschieht eben etwas ; ich weiss nicht vorher, was mir
der andre sagen wird, weil ich nämlich auch noch nicht einmal weiss, was ich selber

sagen werde ; ja vielleicht noch nicht einmal, dass ich überhaupt etwas sagen werde ;

es könnte ja sein, dass der andre anfängt, ja es wird sogar im echten Gespräch meist
so sein. Der Denker weiss ja eben seine Gedanken im voraus ; dass er sie «

ausspricht », ist nur eine Konzession an die Mangelhaftigkeit unsrer, wie er es nennt,
Verständigungsmittel ; die nicht darin besteht, dass wir Sprache, sondern darin, dass

wir Zeit brauchen. Zeit brauchen heisst : nichts vorwegnehmen können, alles abwarten
müssen, mit dem Eigenen vom andern abhängig sein.

« Das neue Denken », Kleinere Schriften, p. 387.

36 11/150-53, 182, 209, (205-15) ; II 1/18-19, (274), « Das neue Denken », Kleinere Schriften, p. 387.

Altmann, op. cit., pp. 209, 213.

37 II, drittes Buch, besonders 11/176-77, 218-19, (224, 258), 111/16-17, (272). Das Reich Gottes
und das Reich der Welt sind niemals nebeneinander gestellt. « Das Reich Gottes setzt sich
durch in der Welt, indem es die Welt durchsetzt. » (11/195, [239]). Insofern als Gottes Liebesakte,

so weit der Mensch weiss (e.g., 11/99), einen äusserst temporären Charakter haben,
stimmen wir mit Altmanns Nachdrücklichkeit auf den rein ewigen Aspekt der Rolle der
Offenbarung im kommenden Königreich nicht überein (op. cit., p. 207).

38 11/92, (161), 111/48 (298) (Israel im Lichte des Sterns), 260 (Sprache, die Zeit erfordert, geht
der Erlösung voraus), 161, 417 (Offenbarung der Schöpfung und nach der Schöpfung), 419

(Israels Unwandelbarkeit nach der ersten Offenbarung). Israels Kalender ist der kosmischen
Zeit gemäss.
Nachdem Rosenzweig herausstellt (111/155, [380]), dass das ewige Leben nur so lange wie das

Leben im allgemeinen währt, behauptet er folgewidrig :

Das Verlangen nach Ewigkeit, wie es aus den Schächten dieser Zeitlichkeit stöhnt,
nimmt wohl die Gestalt einer Sehnsucht nach ewigem Leben an, aber nur weil es selber
zeitliches Leben ist.

84



Einer Schilderung des Unterschiedes zwischen der Welt der Liebe und dem Ewigen wird am
Ende : « Tor » von SE gegeben. III/202, (417) :

In der Liebe war das Verborgene zum Offenbaren worden. Nun sinkt dieser allzeit
erneuerte Anfang zurück in den geheimen immer währenden Anfang der Schöpfung. Das
Offenbare wird zum Verborgenen. Und mit der Offenbarung mündet so auch die
Erlösung nun zurück in die Schöpfung. Die letzte Wahrheit ist selber nur-geschaffene
Wahrheit. Gott ist wahrhaftig der Herr. Als solcher offenbarte er sich in der Macht
seines Schöpfertums. Wenn wir ihn im Licht der ewigen Wahrheit so anrufen — es ist
der Schöpfer vom Anfang, der Rufer des ersten « Werde Licht », den wir da anrufen.
Die Mitternacht, die hinter dem Dasein der Schöpfung unsern geblendeten Augen in
ewiger Sternenklarheit aufschimmert, es ist die gleiche, die vor allem Dasein in Gottes
Busen nachtete.

Briefe, pp. 311-12.

Pp. 383-85. Cf. Freund, pp. 8, 128, 380. Wegen des Faktums, dass Israels Heiligkeit nicht
völlig mit der Gottes zusammenfällt, wird ein Unterschied zwischen ewigem Leben und

Ewigkeit gemacht. In diesem Sinne soll auch die Behauptung verstanden werden, Israel
stehte immer irgendwie zwischen einem Weltlichen und Heiligen, von beiden durch das jeweils
andre getrennt. 111/56.

111/48, (298).

11/91-95, (117); Briefe, 73, 123, 209. Über Israels Unendlichkeit als eine Verneinung der
Endlichkeit cf. Fleischmann, op. cit.

Altmann beschreibt dieses, indem er sagt :

Das ewige Königreich Gottes, an dem Israel teil hat, ist nicht am Ende der Geschichte,
sondern jenseits davon, und es ist gleichzeitig Gegenwärtigkeit und Zukunft. Es ist eher
eine Dimension der Existenz als ein fixierter Punkt, der erreicht werden muss. Die
Zukunft ist keine historische Kategorie. « Franz Rosenzweig on History », p. 209.

Zitiert bei Fleischmann, p. 84. Während die übrige Welt sich in der Zeit und Offenbarung
befindet, ist Israel in der Ewigkeit :

[Im Bereich der Offenbarung] : der Gang der Weltgeschichte versöhnt, solange das

Reich Gottes noch erst kommt, immer nur die Schöpfung in sich selbst, immer nur ihren
nächsten Augenblick mit dem vorigen. Die Schöpfung selber als Ganzes aber wird mit
der Erlösung in alle Zeit, solange die Erlösung noch im Kommen ist, zusammengehalten
nur durch das aus aller Welt-Geschichte herausgestellte Ewige Volk. 111/95 (335).

In der Ewigkeit ist Israel das ewige Element des Dialoges der Welt mit dem Reich Gottes.
Rosenzweig bietet die folgende Beschreibung (III/110 [347]) :

Anders zeigt uns der Augenblick die Ewigkeit : nicht im Bruder, der uns zunächst
steht, sondern in denen, die uns zufernst stehen in der Zeit, im Ältesten und im
Jüngsten, im Greis der mahnt, im Knaben der fragt, im Ahn der segnet und im Enkel,
der den Segen empfängt. So spannt sich uns die Brücke der Ewigkeit — vom Sternenhimmel

der Verheissung, der sich über dem Berg der Offenbarung wölbt von wo der Strom
unseres ewigen Lebens entsprang, bis hin zum unzählbaren Sand der Verheissung, an
den das Meer spült darein jener Strom mündet, das Meer aus dem einst der Stern der
Erlösung aufsteigen wird, wenn seinen Fluten gleich die Erde überschäumt von Erkenntnis

des Herrn.

II 1/48-49, (298-99).

301 ; Loewith, op. cit., p. 70. 111/95-96, (334-35). Israel hängt mehr vom Heiligen als vom
Weltlichen ab (III/190).

Jene Verwurzelung ins eigne Selbst ist nun etwas durchaus andres als die christliche
Selbstentäusserung. Für die einzelne Persönlichkeit zwar mag unsre Selbstverschalung
die schwerere Gefahr bedeuten.

Israel schafft eine eigene Zeit, macht sich dadurch von der Zeit frei, zeugt sich selber in
sich selbst fort. (111/98, [337]).

85



In seinem Leben allein brennt das Feuer, das sich aus sich selber nährt und das darum
des Schwertes nicht bedarf, das seiner Flamme aus den Gehölzen der Welt Nahrung
zubrächte. 111/95, (335).

47 111/200. (415).

48 Briefe, p. 75.

49 Briefe, pp. 311-12.

50 Briefe, pp. 311-12, III/112, (348).

51 III/177, (397).

52 Fleischmann, op. cit., p. 84.

[Gott gab uns ewiges Leben, indem er das Feuer des Sterns seiner Wahrheit in unserem Herzen

entzündete]... Wir schauen so in unserm Herzen das treue Gleichnis der Wahrheit, doch
wenden wir uns dafür vom zeitlichen Leben ab und das Leben der Zeit sich von uns. 111/200,

(415).

53 I11/48-53, (298-304) ; 111/86-87, (328-29).

54 111/103, (341). Cf.

Jüdische Frömmigkeit und jüdischer Witz wohnen im gleichen Organ — im jüdischen
Herz ; und dahin führt kein Weg aus fremden Hirnen oder fremden Herzen.

Briefe, 274.

55 « Apologetisches Denken », pp. 32-33, « Bildung und kein Ende », pp. 81-82, Atheistische Theologie

», p. 283, Kleinere Schriften.
56 II 1/57 (305) ; 11/212, (252) ; 111/48, 105 (298, 342) ; Kleinere Schriften, p. 348 ; Briefe, p. 682.

57 « Die Bauleute », p. 119. In « Geist und Epochen der jüdischen Geschichte », Kleinere Schriften,
p. 24. z.B. sagt Rosenzweig :

Wir sind ewig. Alles, was der Jude tut, springt ihm gleich aus den Bedingungen der

Zeit heraus ins Ewige... Der jüdische Geist bricht die Fessel der Epochen. Weil er
selber ewig ist und Ewiges will, so leugnet er die Allmacht der Zeit.

Cf. Loewith, op. cit., p. 75. Cf. also 111/95, 334-35.

s8 « Geist und Epochen der jüdischen Geschichte », III/177.
59 Ernst Simon, Diyyune Beth-Hillel, p. 12.

60 Altmann, op. cit. Cf. Liebeschütz und Schwarcz, Einführung zu Kochav ha-Geulah, über
Rosenzweigs Haltung zum Staat. Cf. Hegel und der Staat und 111/94-96 (334-35). Rosenzweig
stellt fest :

der Staat... mit seinem immer wieder in den Raum und die Zeit hineingeschrienen
Feldgeschrei : bis hierher und nicht weiter ; die Ewigkeit des ewigen Volks überlärmen
in der Welt die schwerttraktierten Epochen der Völker. III/149-50 (376).

41 301-4. In SE hat das Gebot der Liebe, als Primärinhalt der Offenbarung, eine zeitliche Wurzel.
Andere Gebote der Schrift können ihren Inhalt in die Form des bleibenden Gesetzes giessen,
und doch einen zeitlichen Charakter haben. Halachah geht im Gegensatz dazu aus dem ewigen
Kontext hervor :

Der Imperativ des Gebotes [Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben...] trifft keine
Voraussicht für die Zukunft ; würde er an Zukunft oder an ein Immer denken,
so wäre er nicht Gebot, nicht Befehl, sondern Gesetz. Das Gesetz rechnet mit Zeiten,
mit Zukunft, mit Dauer. Das Gebot weiss nur vom Augenblick... So ist das Gebot
reine Gegenwart. Während nun aber jedes andre Gebot, sieht man es nur von aussen
und gewissermassen nachträglich an, ebensogut auch Gesetz gewesen sein könnte, ist das

eine Gebot der Liebe schlechthin unfähig, Gesetz zu sein ; es kann nur Gebot sein. Alle
anderen Gebote können ihren Inhalt auch in die Form eines Gesetzes giessen, dieses

allein verweigert sich solchem Umguss... III/115, (177).

Wie ein zeitlicher Inhalt in eine ewige Form umgegossen werden kann, wird nicht erklärt. Was
Halachah betrifft :

86



Diesem Leben [im Augenblick] entzog Gott den Juden, indem er die Brücke seines

Gesetzes himmelhoch über den Strom der Zeit wölbte, unter deren Bogen sie nun in alle

Ewigkeit machtlos dahinrauscht. III/100 (339), cf. 111/54-56, (302-03).

Fünf Jahre später unterstreicht Rosenzweig den Wiedereintritt und Eintritt aller Gebote und

der Halachah in die zeitliche Erfahrung, als ob er das Ewige ins Existenziale bringen wollte :

Gesetz muss wieder Gebot werden, das in die Tat sich zu wandeln sucht im selben

Augenblick, wo es vernommen wird. Es muss jene Heutigkeit wiedergewinnen, in der
alle grossen jüdischen Perioden die Gewähr für seine Ewigkeit empfunden haben.

Der Autor von SE würde wohl kaum nach einer Gewähr der Ewigkeit in der Zeit
ausgeschaut haben. Ort Jewish Learning, herausgegeben von N. N. Glatzer (Schocken 1955),

p. 85.

62 Ein Jude zu sein, bedeutet wirklich im Exil zu sein. Briefe, p. 398. Cf. Fleischmann, Diyyune
Beth-Hillel, p. 65.

63 Bis die Welt verwandelt wird, wird das Land Israel ein geistliches Zentrum sein, das von den

Juden ausserhalb abhängt, von der Peripherie des Kreises, dessen Zentrum das folgende ist :

So wird auch ein geistiges Zentrum, wie es in Palästina erhofft werden kann, zwar
weithin sichtbar und so für das Gesamtjudentum repräsentativ sein, aber wenn es

Zentrum sein will und nicht irgend ein beliebiger, in jedem Sinne exzentrischer Punkt,
so muss es sich von der Peripherie und von ihrem Daseinsgesetz abhängig machen —

« Neuhebräisch » Kleinere Schriften, pp. 225-26.

64 III/9-20, (267-75) ; II 1/37-46, (289-96). Für Rosenzweig sind Gebet und Offenbarung zwei
parallele Dialoge zwischen der Zeit und der Ewigkeit. Indem er vom Gebet spricht, sagt er :

Die Vorwelt enthielt nur die stummen Elemente, aus denen sich die Bahn des Sterns
aufbaute ; die Bahn selber war eine Wirklichkeit, aber in keinem Augenblick mit
Augen zu erblicken ; denn der Stern, der die Bahn läuft, steht keines Augenblicks
Dauer still. Mit dem Auge erblickt kann nur werden, was mehr als eines Augenblicks
Dauer hat ; erst der durch seine Verewigung stillgelegte Augenblick erlaubt den Augen,
die Gestalt in ihm zu erblicken. 111/45, (295).

65 II 1/86, (328). Wir stimmen nicht mit Scholems Beobachtung überein, dass :

Judaismus und Christentum Offenbarung in der Zeit aus der Mitte des Gottesdienstzyklus

empfangen und so Erlösung in die zeitliche Welt der Gegenwart bringen.

Franz Rosenzweig..., p. 22. Im Judentum ist das Jahr heilig, weil es aus der Ewigkeit hervorgeht.

Der Zyklus ist keine Quelle für das Judentum, sondern sein Empfänger. Das Büchlein,
Kap. 8.

" 111/82-86, 119-20, (324-27, 353-54). Die Behauptung (111/86 [328])

Es ist deshalb für den Aufbau des geistlichen Jahres höchst bedeutungsvoll, dass die
Feste der unmittelbaren Erlösung den Festmonat der Erlösung, mit dem der jährliche
Kreis der Sabbate abschliesst, selber nicht abschliessen ; vielmehr folgt das Hüttenfest
als das Fest der Erlösung auf dem Boden der unerlösten Zeit und des geschichtlichen
Volks ihnen noch nach.

Dies sollte im Zusammenhang mit der vorhergehenden Erfahrung der Ewigkeit gesehen
werden, die von nun an dem Leben dessen, der betet, eine bestimmte Note gibt.

67 Rotenstreich verweist darauf, dass :

SE nicht ein jüdisches Buch ist, sondern ein Buch, das von einem Juden geschrieben
ist... [Aber] die grundlegenden Ideen, aus der Analyse des Glaubens abgeleitet, findet
man auch im Judentum wie er es sah... Judaismus ist die historische Kristallisation
dieses Glaubens.

Jewish Philosophy, op. cit., p. 205. Als Jude von Geburt schreibt Rosenzweig seine philosophische

Theologie, um andere zur Liebe anzuregen, indem er Ewigkeit in die Zeit
heraufbeschwört. Der Ursprung und das eschatologische Ziel sind jüdisch, aber der Inhalt, wie er

87



sich uns in der Gegenwart darbietet, ist universal. Cf. « Das neue Denken », p. 374, und
Briefe, p. 407.

68 Die letzten Worte Franz Rosenzweig waren :

und — jetzt kommt sie, die Pointe aller Pointen, die der Herr mir wirklich im Schlaf
verliehen hat : die Pointe aller Pointen, für die es — Briefe, p. 633.

69 111/59-60, (307-08).

70 Die Welt muss historisch entwickelt werden als eine Vorbereitung zur Erlösung. 11/222, (260).

71 System ist nicht Architektur, wo die Steine das Gebäude zusammensetzen und um des

Gebäudes willen da sind (und sonst aus keinem Grund) ; sondern System bedeutet, dass jedes
Einzelne den Trieb und Willen zur Beziehung auf alle andern Einzelnen hat ; das « Ganze »

liegt jenseits seines bewussten Gesichtskreises, es sieht nur das Chaos der Einzelheiten in
das es seine Fühlfäden ausstreckt. Im Hegeischen System ist jede einzelne Position nur im
Ganzen verankert, und zwar (daher) mit zwei Andern, einem nach der nächstvorhergehenden
und einem nach der nächstfolgenden Position. Ich sage : wenn das « Ganze » nicht mehr
Inhalt des Systems ist, dann muss es eben Form des Systems sein ; oder anders gesagt : die
Ganzheit des System ist nicht mehr objektiv, sondern subjektiv. Ich selbst. Ich der «

Weltanschauende», bin für den Inhalt meiner angeschauten Welt der begrenzende Äther (begrenzt also

nur nach « innen », nach dem Inhalt, nach der Welt hin). Der Philosoph ist die Form der
Philosophie.
Briefe, p. 263.

77 An den jüdischen Leser ist es [das neue Denken] aber wirklich geschrieben. Es hat ja nur
vereinzelte andere gefunden. Diesen einzelnen könnte ich allenfalls Briefe schreiben, aber
einen gedruckten Aufsatz an das Publikum nur an die sechshundert Juden, die das Buch haben
(hundert Stück mögen die andern haben). Das Buch ist ja bei den Juden direkt berühmt...
[Es] hat mich bei den Juden berühmt gemacht und mir die Wirkung auf die Juden nicht
verlegt. Beides, weil sie es nicht gelesen haben. Ich staune immer aufs neue, wie unbekannt es bei
seinen Lesern ist. Alle Welt meint, es sei eine Mahnung zum koscheren Essen.

Briefe, p. 528 (Glatzers Übersetzung, 145). Rosenzweig war sich des jüdischen « Aussehens »

von SE, das die Titelseite verlieh, durchaus bewusst. Sie enthielt den Stern Davids und die
Phrase Tzelach u-rechav al Davar emeth — « Glück mit wahren Dingen ». Cf. « Das neue
Denken », Kleinere Schriften, p. 391.

BIBLIOGRAPHIE

Primärliteratur

Rosenzweig, Franz. Der Stern der Erlösung (SE). Frankfurt am Main : J. Kauffmann, 1921.

Wiederaufgelegt 1930 mit anderer Seitenzählung. Berlin : Schocken, 1930. Hebräische
Übersetzung von Yehoshua Amir, mit einer Einführung von Moshe Schwarcz : Kochav ha-
Geulah. Jerusalem : Mossad Bialik, 1970. Englische Übersetzung, The Star of Redemption,
von William Hallo mit einem Vorwort von Nahum Glatzer. Boston : Beacon, 1972.

Neudruck der ersten Auflage, New York : Holt, Rinehart and Winston, 1964.

Rosenzweig, Franz. Briefe, herausgegeben von Ernst Simon. Berlin : Schocken, 1935. Der Brief¬

verkehr zwischen Rosenzweig und Rosenstock-Huessy, ins Englische übersetzt von Dorothy
Emmet, ist unter dem Titel Judaism Despite Christianity veröffentlicht. Alabama :

University Press, 1969, herausgegeben von Rosenstock-Huessy.

Rosenzweig, Franz. Kleinere Schriften (KS). Berlin : Schocken, 1937. Hebräische Übersetzung

von Yehoshua Amir mit einer Einführung von S. H. Bergmann, unter dem Titel Naharaim,
Jerusalem : Mossad Bialik, 1960.

Rosenzweig, Franz. Kleinere Schriften (KS). Berlin : Schocken, 1937. Hebräische Übersetzung
1955.

Rosenzweig, Franz. Hegel und der Staat. Neudruck der Ausgabe von 1920. Aalen : Scientia

Verlag, 1962.

88



Rosenzweig, Franz. Understanding the Sick and the Healthy. Übersetzung von Das Büchlein vom
gesunden und kranken Menschenverstand (1921). Herausgegeben mit einer Einführung von
Nahum Glatzer, auf der Originalübersetzung von T. Luckman basierend. New York :

Noonday, 1953.

Rosenzweig, Franz. Sechzig Hymnen und Gedichte des Jehuda Halevi. Konstanz : Woehrle, o. J.

Sekundärliteratur

Altmann, Alexander. « Franz Rosenzweig on History », Between East and West : Essays in
Honor of Bela Horovitz. London, 1958.

Cohen, Arthur. The Natural and the Supernatural Jew. New York : Pantheon, 1962.

Fleischmann, Jacob. Ba-ayath ha-Notzruth be-Machshava ha Yehudith Mi-Mendelssohn ad
Rosenzweig. Jerusalem : Magnes, 1964.

Fleischmann, Jacob. « Shenei-ha-Nitzachim », Iyyun, V, 1 (January 1954).

Freund, Else. Die Existenzphilosophie Franz Rosenzweigs : Ein Beitrag zur Analyse seines
Werkes « Der Stern der Erlösung », Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktor —
Würde bei der hohen Philosophischen Fakultät der Schlesischen Friedrich-Wilhelms
Universität zu Breslau. Breslau : Richter, 1933.

Glatzer, Nahum. Franz Rosenzweig : His Life and Thought. New York : Schocken, 1961.

Guttmann, Julius. Philosophies of Judaism. New York : Holt, Rinehart and Winston, 1964.

Levy, Ze'ev. Mivasser Existentialism Yehudi : Mishnato schel Franz Rosenzweig. Rehaviah und
Tel-Aviv : Siphriath Poalim, 1969.

Liebeschütz, Hans. Von Georg Simmel zu Franz Rosenzweig. Tübingen : J. C. B. Mohr, 1970.

Loewith, Karl. « M. Heidegger and F. Rosenzweig on Temporality and Eternity », Philosophy
and Phenomenological Research, III, 1 (September 1942).

Mayer, Reinhold. Franz Rosenzweig. Eine Philosophie der dialogischen Erfahrung. München :

Chr. Kaiser, 1973.

Petitdemange, Guy. « Existenz und Offenbarung in den ersten Werken Franz Rosenzweigs »,

Judaica, XXX, 1-2 (März-Juni, 1974).

Rotenstreich, Nathan. Ha-Machshava ha-Yehudith be-Eth ha-Chadasha. Tel-Aviv : Am Oved,
1966. Teilweise übersetzt unter dem Titel Jewish Philosophy in Modern Times. New York :

Holt, Rinehart and Winston, 1968.

Scholem, Gershom. Franz Rosenzweig ve-Sifro Kochav ha-Geulah. Jerusalem : Hebräische
Universität, 1930.

Schwarcz, Moshe. Saphah, Mythos, Omanuth. Jerusalem and Tel-Aviv : Schocken, 1967.

Schwarzschûld, Steven. « Franz Rosenzweig and Existentialism », Central Conference of
American Rabbis, LXII, 1953.

Simon, Ernst ; Bergmann, Shmuel H. ; Fleischmann, Jacob ; Rotenstreich, Nathan. Diyyune Beth-
Hillel : AI Franz Rosenzweig. Jerusalem : Magnes, 1956.

89


	Franz Rosenzweigs zwiespältige Gottessicht : von der Zeit und in Ewigkeit [Fortsetzung]

