Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Franz Rosenzweigs zwiespéltige Gottessicht : von der Zeit und in
Ewigkeit [Fortsetzung]

Autor: Greenberg, Gershon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961660

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANZ ROSENZWEIGS ZWIESPALTIGE
GOTTESSICHT:
VON DER ZEIT UND IN EWIGKEIT *

von Gershon Greenberg

(Fortsetzung)

B. Zeitlichkeit der Offenbarung

Unter den augenblicklichen Erfahrungen fliesst der Strom der
Ewigkeit, der den Augenblick iiber sich selbst hinaus ausdehnt. Der
Mensch wird, abgesehen von seinem Leben in der Zeit und im Wandel,
doch dartiber hinausgetragen. Kosmische Krifte ziehen die Subjek-
tivitit an, wihrend die Zeit « vollendet » wird. Aus der Zeitlichkeit
gesehen, ist der Mensch von allen Seiten von der Ewigkeit umgeben.
Er hat « vorher und nachher » Zugang dazu, in beiden Gegeben-
heiten seiner « Mitternichte ». 3

Offenbarung ist Ewigkeit in der Zeit und als Zeit. Sie ist der
Glanz, den die bloss zeitlichen Fakten der Schopfung ausstrahlen, der
das Leben im Innern aufdeckt, ihren Tod verhindert und sie « horbar »
macht. Sie fliesst, ewig neu, von Ding zu Ding in der Fiille der Zeit.
Sie ereignet sich in entsprechenden Augenblicken, die iiber sich selbst
ausgedehnt werden. Durch die Offenbarung werden Mensch und
Welt total zeitlich, und ihre Zeit hat sich erfillt, 2¢

Die Bezugspunkte der Offenbarung sind sowohl menschlich als
auch gottlich. Vom menschlichen Standpunkt betrachtet findet das
Offenbarungserlebnis ausserhalb der Sdkulargeschichte objektiver
Fakten statt. Ganz gleich ob Hegel die Geschichte mit philosophischem
Bewusstsein gleichsetzte oder ob liberale jiidische Theologie sie als
den goéttlich zugesicherten Weg zum messianischen Kénigreich an-
siecht. Geschichte ist nicht endgiiltig. ¥ Anfinglich betrachtet, ist
Geschichte an sich losgelost von Gott. Aber sie wird durch das innere
Reich der « Religion » und das ethische Gebot ?® verbunden, fiir das
sie als Ausgangspunkt dient. In der Tat muss der Mensch, um zu Gott
eine Beziehung zu haben, nicht mehr seine Zeitlichkeit aufgeben,

* Die Unterstiitzung der Gordon Foundation for Jewish Studies at the American University,
Washington, D.C., die diese Arbeit ermoglicht hat, wird hiermit dankbar anerkannt.

76



sowenig wie Gott die Ewigkeit aufgeben muss, wenn er seine Ver-
borgenheit aufgibt, um zum Menschen zu sprechen. Gott und Mensch
heben nicht ihre Identitdt auf, wihrend sie in Liebende verwandelt
werden. Die Liebe besteht zwischen ihnen. ? Im Offenbarungsmoment
ist es stets der Mensch, der, in der Hoffnung *° auf Unsterblichkeit,
lber die Vereinzelung hinausgreift, um die Ewigkeit zu berithren und
von ihr getragen zu werden. *' Gleichzeitig ldsst Goét den Menschen,
um des Menschen willen, sich eine Vorstellung von Thm machen, —
ontologisch gesehen ist Gott immer ewig, — indem er von der Ewig-
keit her in die Zeit einbricht, in immer neuen Momenten. 32

Wihrend in der Offenbarung sich ein Element der Ewigkeit in die
Zeit einschleicht, um diese iiber sich selbst hinaus auszudehnen, ist der
« Baum der Zeit » bis jetzt noch in der Zeit gepflanzt. *® Wenn der
Mensch aus der Sikulargeschichte hinausreicht, um an der Ewigkeit
teilzuhaben, ist alle Zeit in einem ewigen Moment konzentriert. Aber
die Zeit ist nicht ausgeloscht.* Es gibt keine Ekstase von der
Geschichte her, und die folgende augenblickliche Liebe des Menschen
erhebt sich {iber die statisch historische Ebene. Der Mensch vermag
sich das getrennte Strahlen des Schopfungs-Morgens, des Offenba-
rungs-Mittags und des Erlésungs-Abends, vorzustellen, die sich in
Ewigkeit verschmelzen, und dass die Zeit sich in die Sikulargeschichte
zuriickzieht. Aber wihrend er seine Hand zur Ewigkeit ausstreckt,
steht er in der Zeit. Und er braucht Zeit, um hin und her von seinem
Ich zur Ewigkeit zu reichen. Er fihrt fort zu sprechen — und Sprache
erfordert Zeit.

Diese « vertikale » Offenbarung wird in eine « horizontale » Rich-
tung abgelenkt, wenn der Mensch seine Liebe zu Gott auf seinen
Nichsten tbertrigt. Die frither « horbare » Offenbarung fiihrt zu der
von-Mensch-zu-Mensch  « sichtbaren » Offenbarung der Erlosung.
Nichstenliebe, die die Liebe zu Gott erginzt, sichert die feine Aus-
gewogenheit des Menschen zwischen isolierter Nachgiebigkeit sich
selbst gegeniiber und Auflésung in Gott. Der Mensch schreitet hoff-
nungsvoll in das Gebiet der Humanitit fort. Indem er die Liebe
Schritt fiir Schritt sichert. fordert er die Erlosung. Da jeder Augen-
blick als der letzte erlebt wird, verschwinden alle anderen, und jeder
Mensch, der geliebt wird, ist ein Brennpunkt der Humanitit ; gottliche
Ewigkeit kommt ins Spiel. Aber die Zeit bleibt. Der Augenblick wird
sich wieder erheben und jedes Mal muss der, der liebt und der, der
geliebt wird, auf den anderen warten, um in der eigenen Zeit zu
handeln. 3

77



C. Das Kommende Konigreich ¥

Sowie das weltliche, sikulare, politische, ja sogar heidnische Koénig-
reich der Welt sich mehr und mehr mit Liebe und Ewigkeit fiillt, tritt
es in die grossartige dialogische Begegnung mit dem Konigreich Gottes
ein. Das « kommende » Konigreich ist das Produkt der zeitlichen
Geschichte, die iiber sich selbst hinausgreift. Dieses Konigreich residiert
zwischen den Enden der Sternstrahlen, der Zeit und des ewigen
Lichtes. Als eine kosmische Offenbarung hat es an beiden teil — ohne
die jeweilige Identitit des anderen zu zerstoren.

Mit der Zeit wird die Welt mehr und mehr von Licht bedeckt und
vom gewohnlichen Wissen entfernt. Jedoch miisste das Endziel volliger
ewiger Erleuchtung theoretisch bleiben. Denn es meint in der Tat das
Ende der Schopfung und der Offenbarung und die Riickkehr der
Welt zum gleichen « Mitternachtsstoss », mit dem sie begann.

Der Gott der Offenbarung, der nie ganz von der Zeit her erfasst
werden kann, ist der Gott aller, die ihn und ihren Nichsten lieben.
Fir Rosenzweig waren es Juden — die Patriarchen, Propheten, Au-
toren der Psalmen und des Hohen Liedes, Jehudah Halevi und, am
wichtigsten, Franz Rosenzweig selbst. Er schrieb SE, um seinen
Néchsten zur Bewusstheit Gottes und der Menschlichkeit anzuregen ;
er dient als individueller Katalysator fiir den Offenbarungsstrom
zwischen Gott, Mensch und seinen Zeitgenossen.

II. DER GOTT DER EWIGKEIT

Ausserdem hat Rosenzweig einen anderen Gott, den er durch einen
ewigen Ort seines jiidischen Blutes wahrnimmt.

A. Kollektive Ekstase

Das israelitische Volk wurde von Gott in einem Moment besonderer
Offenbarung « geschaffen », der in seiner Grosse der Schopfung-
Offenbarung des Kosmos gleich ist. Die Erschaffung Israels liegt vor
der Zeit, der Sprache und den begrenzten Offenbarungen, die danach
erfolgten. Es wird ohne Wandel so lange wie der Kosmos iiber-
dauern. 3 Das Volk wohnt in kollektiver Ekstase im heiligen Antlitz
Gottes und verschmilzt in seinem Licht. Der iibrigen Welt in den
Strahlen des Sterns erscheint Israel fremdartig, wogegen Israel die
tibrige Welt fremd ist. 3 Im Zentrum des Sterns, iiberlebt Israel den
Tod, um ein heiliges Leben zu fithren. Gott kénnte sich von seinem

78



Namen und seiner Schépfung in eine heilige, verschwiegene und ver-
borgene Ewigkeit zuriickziehen, wenn Israel als ewiges Leben unter-
geht. “© Aber Israels Vertrautheit mit Gott sorgt fiir ein Vorgefiihl
selbst eines solchen Falles.

Israel wird genihrt vom Feuer des Sterns, in dem es lebt; es
ernihrt sich selbst in Gott. *' In Gottes Kénigreich macht es das end-
liche Konigreich zwischen der Unendlichkeit, das Zwischenreich,
unwirksam. 42 Es ist das iiberzeitliche Eschaton der Geschichte, wo
Schopfung und Offenbarung unter die Erlésung subsumiert werden.
Wiihrend die iibrige Welt sich in einer Spirale dem Eschaton nihert
— spiralférmig deswegen, weil es im Innern schon erreicht ist —, ist
Israel die zusammengefasste Spirale. Es ist der Kreislauf des Ozeans,
in den die Stréme der Welthistorie sich ergiessen.** Israel ist der nach
innen gerichtete Stern Davids, der unendliche Punkt. Wihrend es
« wir » ausspricht, hort es «sind ewig » vom Innern. *

Die Weltzeit hat keine Bedeutung fiir Israel. Israel erzeugt seine
eigene, heilige Zeit aus der Mitte der Ewigkeit — fiir Ereignisse,
Gebet und Feiertage. * In dieser sind die Grenzlinien zwischen Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft transparent; z.B. ist der Tod,
das Ende der sikularen Geschichte, Israels Anfang ; und Israels Ziel
ist Leben, der Anfang der Welt.

B. Selbstverschalung und die Blutgemeinschaft

Als eine Gemeinschaft in Gottes Reich wohnend, ist die Aufmerk-
samkeit der Juden allein auf die Tiefe des Sterns, in dem sie sich
selbst finden, gerichtet, nicht auf die dusseren Strahlen.* Die « Au-
gen » der Synagoge sind verhiillt *® fiir alles, was nicht im Innern ist.
Der Welt erscheint Israel unlebendig — aber es ist in der Tat héchst
lebendig im Antlitz Gottes. ° Einzelne Juden gehen einen Weg ins
Innere, der in und durch Gottes Licht beginnt, endet und gebahnt ist.
Sie durchdringen das heilige Licht, in dem sie geboren sind, tiefer und
tiefer und erndhren sich weiter von ihm. *° Jiidisch ist ein Leben der
Erinnerung, Verinnerlichung und Durchgliithen des Innersten.*' Und
ob es nun von innen her oder von der dusseren Welt her, der es den
Riicken dreht, motiviert wird, indem Israel weiter eindringt, wichst
die Mauer, die die Juden von der Welt trennt, immer mehr. 52

Israels Blut trigt das Ewige durch die Adern der Generationen,
die spirituelle Ekstase in tiefste Realitit verwandelnd. Das Ideal des
ewigen Lebens konkretisiert sich in der Biologie. ** Dementsprechend

79



miissen Israels Blutquellen vor fremder Beimischung 3* bewahrt wer-
den. Noch diirfen sie durch Unterwerfung des Bewusstseins oder durch
Verwandlung in Literatur oder kulturelle und nationale Bildung ver-
diinnt werden. *> Das Blut ist Glaube, Identitit, Humanitit. Es ent-
hilt sein eigenes unerschopfliches Ziel. >

C. Meta-Geschichte und Gebet

Schon am Ende der Geschichte angelangt, ist Geschichte nutzlos
fiir Israel — wie durch sein Uberleben in der Entfremdung bewiesen.
Israel ist eine Daseinsewigkeit, die in der Geschichtslosigkeit wohnt
und gegen historische Zeit und ihren Wandel immun ist. ¥ Das
Geschehen, in das Israel verwickelt ist, hat immer den gleichen In-
halt, das heisst Exil und Exodus.?® Jeder Jude steht auf « einem Pfad
jenseits der Zeit, der vom Berge Sinai zum Ende der Tage ver-
lauft ».>® Jede Station ist schon am Ende angelangt. Die Staaten des
weltlichen und des kommenden Konigreiches, die sie beriihren, haben
immer etwas Neues und « Endgiiltiges ». Israel bleibt ruhig heil. ¢°
Seine hebriische Sprache und Halachah bleiben, was sie urspriinglich
waren. ¢! Israel hingt von keinem bescnderen Erdstrich ab.b? Tat-
sichlich gehort das Land Palédstina Gott — sozusagen um Israel auf
seine Blutidentitit zuriickzuweisen, %

Wie Israels Geschehnisse sich in einer heiligen Zeit vollziehen, so
gilt das gleiche fiir seine Gebete. Sie sind zyklische Reflektionen der
israelischen Position in der Ewigkeit — wo es, da es « auserwihlt » ist,
alle Humanitét in sich vereinigt.

Fiir Nicht-Juden ist Gebet der Hohepunkt der Offenbarung. ¢* Die
augenblickliche Grenze der Zeit wird ewig-neu durchbrochen und der
Augenblick, der im Begriffe ist zu verschwinden, verharrt. Indem der
Funken der Ewigkeit in die Zeit des einzelnen Betenden eingebracht
wird, verlingert sich die Zeitlichkeit. Die Demarkationslinien der Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft sind voriibergehend vom unter-
irdischen Fluss der Ewigkeit durchtrinkt. Aber die zeitliche Basis
bleibt bestehen. Gebet ereignet sich in einer angenehmen Zeit, in einer
Zeit der Gnade, und siindiges Gebet ist unzeitig. Obleich die Ver-
sammelten zur universalen Schau des Konigreiches durchdringen, bleibt
der Zeitzusammenhang bestehen und das Kénigreich kommt.

Im Judentum ist die Zeit des Gebetes der Spross der Ewigkeit. Fiir
alle anderen sind die Grenzen des Augenblicks nicht durchscheinend,
fiir das Judentum sind sie transparent. Der Strom des Liturgiezyklus

80



eines jeden Jahres geht in den des nidchsten Jahres iiber. Gebet wird
von der Gegenwart in die Zeitlosigkeit der erlosenden Zukunft ge-
zogen. In ihm verschmelzen zeitlos Gott, Mensch und Welt. > An den
Jamim Noraim, (Neujahrsfest und Verschnungstag) aus denen sich
der Jahreszyklus entfaltet, steht der Jude nicht nur ausserhalb der
Weltgeschichte, sondern auch, um seinen transzendental heiligen Ur-
sprung zu sichern, ausserhalb der heiligen Geschichte. Er ist in Gottes
Ewigkeit — wo er sich auf sich selbst und seine Gemeinde, die ge-
samte Gemeinschaft der Menschheit konzentriert, die immer seine
endgiiltige Wurzel war. An Sukkoth (Laubhiittenfest) betritt er wieder
die Wirklichkeit der Zeit, jedoch getragen von der Ewigkeit. In die
transzendente Dimension hineingeboren, betet der Jude von ihrem
Innern aus. %

Durch Israels Blut fliesst das Licht von Gottes Antlitz in jedem
Juden. Israels Ereignisse, Gesetze, Sprache und Gebete verbinden sich
in diesemn Licht, da sie aus heiliger Zeit stammen. Jeder geborene Jude
« beginnt », « schreitet fort » und « endet » im Ewigen. Sein Gott der
Ewigkeit ist daher allein von dem Ewigen her apperzipiert, in Be-
griffen, die die Zeit transzendieren.

IV. BESCHLUSS : DER SYSTEMATISCHE BRUCH

Persionlich hat Rosenzweig den unaussprechlichen Schem ha-
Mephorasch apperzipiert und den nennbaren Adonai perzipiert, beide
zusammen, gerade als er aus seinem jidischen Blut hervortrat, um SE
tiir seine Néchsten in historischer Zeit zu schreiben. ¢ Und in seinem
eigenen Tod vereinigen sich unausbleiblich der geoffenbarte und der
sternklare Gott. ®® Er war ein Jude, und damit meinte er, dass er mit
dem Widerspruch einer seligen Zusammen-Alleinigkeit mit Gott in
der erlésten Uberwelt leben konnte, wihrend er auf dem Offenbarungs-
Wege von der Zeit zu dem Messias hin war. ¢° Der vitale Jude sagt
die Berachah, die das Heilige vom Profanen trennt, aber behilt beides,
ohne es notig zu haben, das Paradox preiszugeben.

Aber in systematischer Hinsicht besteht ein Widerspruch. Der Gott
der Offenbarung wird zwischen Zeit und Ewigkeit vom Menschen er-
fasst, der niemals die Zeit verlassen kann. Daher wird Gott niemals von
einer Zeitlichkeit geschieden, in der Augenblicke von dem historischen
Zusammenhang abhingen. ’® Der Jude von Gebliit apperzipiert den
rein ewigen Gott automatisch, und zwar von seinem Ort in der
feurigen Ewigkeit her, die nur er iiberstehen kann. Von dieser ewigen,

81



universalen, sternklaren Wurzel aus erscheinen historisches Geschehen,
individuelle Personlichkeiten und Gebete im Fluss heiliger Zeit. Sie
sind transparente Reflektionen der Unendlichkeit, die gegen sikulare
Grenzlinien zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft immun
sind.

Die Spitzen des Sterns — Gott, Mensch, Welt und Schopfung,
Offenbarung und Erlosung — unterhalten systematische Relationen
mit einander.’' Hingegen sind die Spitzen des ewigen Gottes des
Sterns und der zeitliche Gott der Strahlen relationslos. Der geborene
Jude,”? der versucht, SE zu verstehen, findet sich im Zwiespalt
zwischen den beiden. Er erwartet dngstlich einen Hinweis, wie er den
Sprung vor- und zuriick zwischen dem Gott des Blutes und dem Gott
der Liebe vollziehen kann.

5 11/214-15, (254-55). Fleischmann, « Schenei ha-Nitzachim », pp. 73-31. Die meisten Seiten-

zahlenzitierungen von Fleischmann sind inkorrekt. Loewith, « M. Heidegger and F. Rosenzweig
on Temporality and Eternity ».
Fleischmann erklirt Rosenzweigs Ansicht als Synthese von Goethes subjektiver und Schellings
kosmischer Interpretation der Zeit. Cf. Walter Kasper, Das Absolute in der Geschichte
(Mainz : Matthias-Griinewald, 1965), Kap. 11. Altmann, Liebeschiitz und Levy befassen
sich mit Rosenzweigs Verhiltnis zu Schelling, und Freunds Werk widmet sich dem ganz,

26 11/29-30, (110-11) 1I1/93-94, (161); Briefe, 314 : « Alle Zeit muss erfiillt sein, auf dass die
Friichte der Ewigkeit reifen. »

27 « Atheistische Theologie », Kleinere Schriften. Uber Rosenzweigs Kompromiss mit der Funda-
mentalitdt historischer Tatsdchlichkeit, cf. Liebeschiitz, Von Georg Simmel zu Franz
Rosenzweig, pp. 149ff., Levy, op. cit., pp. 151-58. Ebenso Altmann, op. cit., Glatzer, Life and
Thought..., pp. xXi-xxii,

2 Cf. Briefe, pp. 53-56, besonders die Behauptung : Daher weigern wir uns auch, « Gott in der
Geschichte » zu sehen, weil wir die Geschichte (in religioser Beziehung) nicht als Bild, nicht
als Sein sehen wollen ; sondern wir leugnen Gott in jhr, um ihn in dem Prozess, durch den
sie wird, zu restaurieren. Wir sehen Gott in jedem ethischen Geschehen, aber nicht in dem
fertigen Ganzen, in der Geschichte ; — denn wozu brauchten wir einen Gott, wenn die
Geschichte gottlich widre, wenn alle Tat, in dieses Becken fliessend, ohne weiteres gottlich,
gerechtfertigt wiirde.

Die ethische Tat hat Folgen fiir die Ewigkeit : « (da) die Tat ihr Gesetz und ihren Inhalt am
Unendlichen hat... Jede Tat miisste so getan werden, als ob das Schicksal der Ewigkeit daran
hinge. » Briefe, p. 157.

2 11/96-99, (162-64) ; II/111-13, (174-76) ; I1I/163-65, (213-14) ; 111/157-58, 165-68, (382-83, 390-92) ;
Briefe, p. 384,
Die Bewahrung der jeweiligen Identititen wird im « Dialog» wiederspiegelt. Gott und
Mensch nidhern sich einander fortwihrend, aber keiner von beiden wird zerstort. Glatzer,
Life and Thought, pp. 286-88, « Zur Encyclopaedia Judaica zum zweiten Band, mit einer

82



Anmerkung iiber Anthropomorphismus », Kleinere Schriften, pp. 525-33. Rosenzweigs Uber-
setzung von Halevis Adonai Onoh Emtzochoch ist besonders treffend :

Deiner Nidhe wegen ging aus mein Herz, aufglomm’s zu Dir.
So kam’'s Dir entgegen — sieh ! entgegen kommst Du mir.

Sechzig Hymnen und Gedichte des Jehuda Halevi, p. 32. Altmann spricht von Offenbarung,
der Erfahrung der Liebe, als einem dialogischen Geschehen zwischen Gott und Menschen. Op.
cit., p. 205. Gott ist innerhalb der Liebe, aber Gottes Wesen bleibt ausserhalb, auf ewig ver-
borgen. (381-82). Im Gebet, das analog zur Liebe ist, « kommen wirklich... von beiden Seiten,
von Gottes wie von der Seite des Menschen, die Moglichkeiten des Versuchens zusammen... »
(1119 [266-67]).

3 « Hoffnung » gehort wohl am passendsten in den Bereich der Ewigkeit. Die Propheten
sprachen « ..., das Wort, das vor den Augen der Zeit den Vorhang aufzieht, hinter dem die
Ewigkeit sich birgt, das Wort : Wir heissen euch — hoffen. » « Geist und Epochen », Kleinere
Schriften, p. 25.

So driéngt sich das christliche Bewusstsein, ganz versenkt in Glauben, hin zum Auf-
gang des Wegs, zum ersten Christen, zum gekreuzigten, wie das jiidische, ganz ver-
sammelt in Hoffnung, hin zum Manne der Endzeit, zu Davids koniglichem Spross... die
Hoffnung vereint sich aus aller Vielfdltigkeit der Zeit heraus ewig in dem einen fern
und nahen Augenblick des Endes, gleich wie der Stern auf Davids Schild die Strahlen
alle in den Feuerkern versammelt. Verwurzelung ins tiefste Selbst, das war das Ge-
heimnis der Ewigkeit des Volkes gewesen. III1/112, (348).

Hoffnung auf Beschworung der Ewigkeit in der Zeit ist vergebens :

Die Sehnsucht nach seiner Ewigkeit vergeht dem Menschen, der Gottes Gegen-
wirtigwerden in dieser Weltzeit erfdhrt und erhofft.

« Der Ewige » (1929), Kleinere Schriften, p. 197.
Jedoch gebraucht Rosenzweig Hoffnung auch im zeitlichen Kontext.

3 ¢ ... der Zuflucht in ewigen Armen... Das Geliebte [Mensch] weiss sich also getragen von der
Liebe des Liebenden [Gott] und darin geborgen. » I1/104, (168).

32 Rosenzweig spricht von einem Hereinstiirzen hoheren Inhaltes in ein unwiirdiges Gefiss.
« Atheistische Theologie », Kleinere Schriften, p. 285. J
Gott gab «in der Zeit seine Ewigkeit zu erkennen » [III/155, (380)] sodass

was dem Liebenden ein immer zu erneuernder Augenblick ist, das Geliebte weiss es als
ewig, immer und ewig... Sie (die Liebe) ist nie grosser als im Augenblick, wo sie erweckt
wird. ... Die Liebe des Liebenden, ist ein immer neu sich entziindendes Licht... 11/104,
(168).
Fiir Gott selbst « liegt nichts zwischen der Aussaat des Samens und der reifenden Frucht ».
11/222, (261). Daher :

. prallt... jede Vorstellung eines zeitlichen Werdens, wie sie eine freche Mystik und
ein hochtrabender Unglaube ihm gern andichten, von seiner Ewigkeit ab. Nicht er selbst
fiir sich selbst, sondern er als Erloser von Welt und Mensch braucht Zeit, und nicht
weil er sie braucht, sondern weil Mensch und Welt sie brauchen. III/16, (272).

Gottes anscheinend ambivalente Rolle heisst nicht, dass er «sich nun bescheiden hinter
ewigen Gesetzen verberge oder dass Gott nicht bloss in den Augenblicken ist, wo einer ganz
von der Himmelsglut des Gefiil'_lls selig ist, » 11/219, (258.)

3 Aber der Grund ihrer Vollendung ist ihnen nicht erst in der Ewigkeit der Erlosung gelegt,
dort blitht die Pflanze des ewigen Lebens auf, aber gepflanzt ist sie in anderem Boden... wo
der gemeinsame Grund liegt, dessen Festigkeit es allein erlaubt, dass sich die Ja- und die
Neindusserung getrennt von einander und gar in zeitlichem Nacheinander dussern. Wenn trotz
solchen Eingehens der Elemente in die Form der Zeitlichkeit dies Eingehen sclber ihnen den
Weg zur Ewigkeit bedeutet... Diese Gewidhr der Ewigkeit trotz der Zeitlichkeit des Sich-
offenbarens liegt fiir Gott in der Erlosung... I1/219-20, (259).

83



3 Indem er sich auf diese zeitliche Komponente bezieht, vergleicht Scholem sie mit Isaac ibn
Latifs Behauptung, dass :

Alles, was unmittelbar und von der Zeit getrennt im Menschen gefunden wird,
wird Chochmah genannt. Alle Beschreibungen wahrer Dinge, die innerhalb der Zeit ge-
funden werden, sind nicht Chochmah, und solche, die darauf beruhen, werden Me-
kubbalim genannt,

Cf. auch 1I/98-99 und Cohen, Arthur, The Natural and the Supernatural Jew, pp. 130-31. Die
zentrale Stellung der Zeit zu SE geht aus der Behauptung Rosenzweigs hervor :

Wie jedes einzelne Geschehen seine Gegenwart, seine Vergangenheit, seine Zukunft hat,
ohne die es nicht oder nur verzerrt erkannt wird, so auch die Wirklichkeit im Ganzen.
Auch sie hat ihre Vergangenheit und eine ewige Zukunft., Gott, Welt, Mensch erkennen
heisst erkennen, was sie in diesen Zeiten der Wirklichkeit tun oder was ihnen ge-
schieht. Aneinander tun und voneinander geschieht.

« Das neue Denken », Kleinere Schriften, p. 385.
¥ Uber die innige Verbindung von Sprache und Zeit, cf. « Das neue Denken », besonders

So entspringt der Zeitlichkeit des neuen Denkens seine neue Methode... An die Stelle
der Methode des Denkens, wie sie alle friihere Philosophie ausgebildet hat, tritt die
Methode des Sprechens. Das Denken ist zeitlos, will es sein ; es will mit einem Schlag
tausend Verbindungen schlagen ; das Letzte, das Ziel .ist ihm das Erste. Sprechen ist
zeitgebunden, zeitgenidhrt ; es kann und will diesen seinen Nihrboden nicht verlassen ;
es weiss nicht im voraus, wo es herauskommen wird ; es ldsst sich seine Stichworte
vom andern geben. Es lebt iliberhaupt vom Leben des anderen, mag der nun der Horer
der Erzdhlung sein oder der Antwortende des Zwiegesprichs oder der Mitsprecher des
Chors ; wihrend Denken immer einsam ist, mag es auch gemeinsam zwischen mehreren
« Symphilosophierenden » geschehen : auch dann macht der andre mir nur die Ein-
winde, die ich mir eigentlich selbst machen miisste, — worauf ja die Langweiligkeit der
meisten philosophischen Dialoge, auch des iiberwiegenden Teils der platonischen, be-
ruht. Im wirklichen Gespriche geschieht eben etwas ; ich weiss nicht vorher, was mir
der andre sagen wird, weil ich nidmlich auch noch nicht einmal weiss, was ich selber
sagen werde ; ja vielleicht noch nicht einmal, dass ich iiberhaupt etwas sagen werde ;
es konnte ja sein, dass der andre anfingt, ja es wird sogar im echten Gesprich meist
so sein. ... Der Denker weiss ja eben seine Gedanken im voraus ; dass er sie « aus-
spricht », ist nur eine Konzession an die Mangelhaftigkeit unsrer, wie er es nennt,
Verstindigungsmittel ; die nicht darin besteht, dass wir Sprache, sondern darin, dass
wir Zeit brauchen. Zeit brauchen heisst : nichts vorwegnehmen Kkonnen, alles abwarten
miissen, mit dem Eigenen vom andern abhingig sein.

« Das neue Denken », Kleinere Schriften, p. 387.

% II/150-53, 182, 209, (205-15) ; I11/18-19, (274), « Das neue Denken », Kleinere Schriften, p. 387.
Altmann, op. cit., pp. 209, 213.

7 11, drittes Buch, besonders I11/176-77, 218-19, (224, 238), I11/16-17, (272). Das 'Reich Gottes
und das Reich der Welt sind niemals nebeneinander gestellt. « Das Reich Gottes setzt sich
durch in der Welt, indem es die Welt durchsetzt. » (IT/195, [239]). Insofern als Gottes Liebes-
akte, so weit der Mensch weiss (e.g., II/99), einen Husserst tempordren Charakter haben,
stimmen wir mit Altmanns Nachdriicklichkeit auf den rein ewigen Aspekt der Rolle der
Offenbarung im kommenden Konigreich nicht iiberein (op. cit., p. 207).

8 11/92, (161), 111/48 (298) (Israel im Lichte des Sterns), 260 (Sprache, die Zeit erfordert, geht
der Erlosung voraus), 161, 417 (Offenbarung der Schopfung und nach der Schopfung), 419
(Israels Unwandelbarkeit nach der ersten Offenbarung). Israels Kalender ist der kosmischen
Zeit gemaiss.

Nachdem Rosenzweig herausstellt (I11/155, [380]), dass das ewige Leben nur so lange wie das
Leben im allgemeinen wihrt, behauptet er folgewidrig :
Das Verlangen nach Ewigkeit, wie es aus den Schidchten dieser Zeitlichkeit stdhnt,
nimmt wohl die Gestalt einer Sehnsucht nach ewigem Leben an, aber nur weil es selber
zeitliches Leben ist.

84



Eine Schilderung des Unterschiedes zwischen der Welt der Liebe und dem Ewigen wird am
Ende : « Tor » von SE gegeben. 1117202, (417) :

In der Liebe war das Verborgene zum Offenbaren worden. Nun sinkt dieser allzeit er-
neuerte Anfang zuriick in den geheimen immer wihrenden Anfang der Schépfung. Das
Offenbare wird zum Verborgenen. Und mit der Offenbarung miindet so auch die
Erlosung nun zuriick in die Schopfung. Die letzte Wahrheit ist selber nur-geschaffene
Wahrheit. Gott ist wahrhaftig der Herr. Als solcher offenbarte er sich in der Macht
seines Schopfertums. Wenn wir ihn im Licht der ewigen Wahrheit so anrufen — es ist
der Schopfer vom Anfang, der Rufer des ersten « Werde Licht », den wir da anrufen.
Die Mitternacht, die hinter dem Dasein der Schépfung unsern geblendeten Augen in
ewiger Sternenklarheit aufschimmert, es ist die gleiche, die vor allem Dasein in Gottes
Busen nachtete.

3 Briefe, pp. 311-12.

‘“ Pp. 383-85. Cf. Freund, pp. 8, 128, 380. Wegen des Faktums, dass Israels Heiligkeit nicht
vOllig mit der Gottes zusammenfillt, wird ein Unterschied zwischen ewigem Leben und
Ewigkeit gemacht. In diesem Sinne soll auch die Behauptung verstanden werden, Israel

stehte immer irgendwie zwischen einem Weltlichen und Heiligen, von beiden durch das jeweils
andre getrennt. 111/56.

4 111/48, (298).

‘2 11/91-95, (117) ; Briefe, 73, 123, 209. Uber Israels Unendlichkeit als eine Verneinung der End-
lichkeit cf. Fleischmann, op. cir.

‘3 Altmann beschreibt dieses, indem er sagt :
Das ewige Konigreich Gottes, an dem Israel teil hat, ist nicht am Ende der Geschichte,
sondern jenseits davon, und es ist gleichzeitig Gegenwirtigkeit und Zukunft. Es ist eher
eine Dimension der Existenz als ein fixierter Punkt, der erreicht werden muss. Die Zu-
kunft ist keine historische Kategorie. « Franz Rosenzweig on History », p. 209.
4 Zitiert bei Fleischmann, p. 84. Wihrend die iibrige Welt sich in der Zeit und Offenbarung

befindet, ist Israel in der Ewigkeit :
[Im Bereich der Offenbarung] : ... der Gang der Weltgeschichte versdhnt, solange das
Reich Gottes noch erst kommt, immer nur die Schopfung in sich selbst, immer nur ihren
niachsten Augenblick mit dem vorigen. Die Schopfung selber als Ganzes aber wird mit
der Erldsung in alle Zeit, solange die Erlosung noch im Kommen ist, zusammengehalten
nur durch das aus aller Welt-Geschichte herausgestellte Ewige Volk. II1/95 (335).

In der Ewigkeit ist Israel das ewige Element des Dialoges der Welt mit dem Reich Gottes. Ro-

senzweig bietet die folgende Beschreibung (IIT1/110 [347]) :
Anders zeigt uns der Augenblick die Ewigkeit: nicht im Bruder, der uns zunidchst
steht, sondern in denen, die uns zufernst stehen in der Zeit, im Altesten und im
Jiingsten, im Greis der mahnt, im Knaben der fragt, im Ahn der segnet und im Enkel,
der den Segen empfingt. So spannt sich uns die Briicke der Ewigkeit — vom Sternen-
himmel der Verheissung, der sich iiber dem Berg der Offenbarung wolbt von wo der Strom
unseres ewigen Lebens entsprang, bis hin zum unzdhlbaren Sand der Verheissung, an
den das Meer spiilt darein jener Strom miindet, das Meer aus dem einst der Stern der
Erlosung aufsteigen wird, wenn seinen Fluten gleich die Erde iiberschdumt von Erkennt-
nis des Herrn,

45 111/48-49, (298-99).
4301 ; Loewith, op. cit., p. 70. 111/95-96, (334-35). Israel hiingt mehr vom Heiligen als vom
Weltlichen ab (111/190).
Jene Verwurzelung ins eigne Selbst ist nun etwas durchaus andres als die christliche
Selbstentidusserung. Fiir die einzelne Persénlichkeit zwar mag unsre Selbstverschalung
die schwerere Gefahr bedeuten.
Israel schafft eine eigene Zeit, macht sich dadurch von der Zeit frei, zeugt sich selber in
sich selbst fort. (II1/98, [337]).

85



In seinem Leben allein brennt das Feuer, das sich aus sich selber nihrt und das darum
des Schwertes nicht bedarf, das seiner Flamme aus den Gehdlzen der Welt Nahrung
zubridchte. II1/95, (335).

47 111/200, (415).

‘¢ Briefe, p. 75.

4 Briefe, pp. 311-12,

50 Briefe, pp. 311-12, 111/112, (348).
s'UIIT/177, (397).

52 Fleischmann, op. cit., p. 84.
[Gott gab uns ewiges Leben, indem er das Feuer des Sterns seiner Wahrheit in unserem Herzen
entziindete]... Wir schauen so in unserm Herzen das treue Gleichnis der Wahrheit, doch
wenden wir uns dafiir vom zeitlichen Leben ab und das Leben der Zeit sich von uns. III/200,
(415).

53 111/48-53, (298-304) ; 111/86-87, (328-29).

54 111/103, (341). Cf. ’
Jiidische Frommigkeit und jlidischer Witz wohnen im gleichen Organ — im jiidischen
Herz ; und dahin fiihrt kein Weg aus fremden Hirnen oder fremden Herzen.
Briefe, 274.

55 « Apologetisches Denken », pp. 32-33, « Bildung und kein Ende », pp. 81-82, Atheistische Theo-
logie », p. 283, Kleinere Schriften.

s6 [11/57 (305) ; I1/212, (252) ; 111748, 105 (298, 342) ; Kleinere Schriften, p. 348 ; Briefe, p. 682.

57 ¢« Die Bauleute », p. 119. In « Geist und Epochen der jiidischen Geschichte », Kleinere Schriften,
p. 24. z.B. sagt Rosenzweig :

Wir sind ewig. Alles, was der Jude tut, springt ihm gleich aus den Bedingungen der
Zeit heraus ins Ewige... Der jiidische Geist bricht die Fessel der Epochen. Weil er
selber ewig ist und Ewiges will, so leugnet er die Allmacht der Zeit.

Cf. Loewith, op. cit., p. 75. Cf. also III/95, 334-35.
58 ¢« Geist und Epochen der jiidischen Geschichte », 111/171.
5 Ernst Simon, Diyyune Beth-Hillel, p. 12.

¢ Altmann, op. cit. Cf. Liebeschiitz und Schwarcz, Einfithrung zu Kochav ha-Geulah, iiber
Rosenzweigs Haltung zum Staat. Cf. Hegel und der Staat und 111/94-96 (334-35). Rosenzweig
stellt fest :
. der Staat... mit seinem immer wieder in den Raum und die Zeit hineingeschrienen
Feldgeschrei : bis hierher und nicht weiter ; die Ewigkeit des ewigen Volks iiberldrmen
in der Welt die schwerttraktierten Epochen der Volker. II1/149-50 (376).

¢ 301-4. In SE hat das Gebot der Liebe, als Primirinhalt der Offenbarung, eine zeitliche Wurzel.

Andere Gebote der Schrift kénnen ihren Inhalt in die Form des bleibenden Gesetzes giessen,

und doch einen zeitlichen Charakter haben. Halachah geht im Gegensatz dazu aus dem ewigen

Kontext hervor :
Der Imperativ des Gebotes [Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben...] trifft keine
Voraussicht fiir die Zukunft; ... wiirde er an Zukunft oder an ein Immer denken,
so wire er nicht Gebot, nicht Befehl, sondern Gesetz. Das Gesetz rechnet mit Zeiten,
mit Zukunft, mit Dauer. Das Gebot weiss nur vom Augenblick... So ist das Gebot
reine Gegenwart. Wihrend nun aber jedes andre Gebot, sieht man es nur von aussen
und gewissermassen nachtridglich an, ebensogut auch Gesetz gewesen sein koOnnte, ist das
eine Gebot der Liebe schiechthin unfihig, Gesetz zu sein ; es kann nur Gebot sein. Alle
anderen Gebote konnen ihren Inhalt auch in die Form eines Gesetzes giessen, dieses
allein verweigert sich solchem Umguss... 11I/115, (177).

Wie ein zeitlicher Inhalt in eine ewige Form umgegossen werden kann, wird nicht erklirt. Was

Halachah betrifft :

86



Dicsem Leben [im Augenblick] entzog Gott den Juden, indem er die Briicke seines
Gesetzes himmelhoch iiber den Strom der Zeit wolbte, unter deren Bogen sie nun in alle
Ewigkeit machtlos dahinrauscht. III/100 (339), cf. II1/54-56, (302-03).

Fiinf Jahre spiter unterstreicht Rosenzweig den Wiedereintritt und Eintritt aller Gebote und
der Halachah in die zeitliche Erfahrung, als ob er das Ewige ins Existenziale bringen wollte :

Gesetz muss wieder Gebot werden, das in die Tat sich zu wandeln sucht im selben
Augenblick, wo es vernommen wird. Es muss jene Heutigkeit wiedergewinnen, in der
alle grossen jiidischen Perioden die Gewidhr fiir seine Ewigkeit empfunden haben.

Der Autor von SE wiirde wohl kaum nach einer Gewidhr der Ewigkeit in der Zeit aus-
geschaut haben. On Jewish Learning, herausgegeben von N. N. Glatzer (Schocken 1955),
p. 85.

¢ Ein Jude zu sein, bedeuter wirklich im Exil zu sein. Briefe, p. 398. Cf, Fleischmann, Diyyune
Berh-Hillel, p. 65.

43 Bis die Welt verwandelt wird, wird das Land Israel ein geistliches Zentrum sein, das von den
Juden ausserhalb abhingt, von der Peripherie des Kreises, dessen Zentrum das folgende ist:

So wird auch ein geistiges Zentrum, wie es in Paldstina erhofft werden kann, zwar
weithin sichtbar und so fiir das Gesamtjudentum reprédsentativ sein, aber wenn es
Zentrum sein will und nicht irgend ein beliebiger, in jedem Sinne exzentrischer Punkt,
so muss es sich von der Peripherie und von ihrem Daseinsgesetz abhiingig machen —

« Neuhebriisch ? » Kleinere Schriften, pp. 225-26.

& II1/9-20, (267-75); I11/37-46, (289-96). Fiir Rosenzweig sind Gebet und Offenbarung zwei
parallele Dialoge zwischen der Zeit und der Ewigkeit. Indem er vom Gebet spricht, sagt er:

Die Vorwelt enthielt nur die stummen Elemente, aus denen sich die Bahn des Sterns
aufbaute ; die Bahn selber war eine Wirklichkeit, aber in keinem Augenblick mit
Augen zu erblicken ; denn der Stern, der die Bahn liuft, steht keines Augenblicks
Dauer still. Mit dem Auge erblickt kann nur werden, was mehr als eines Augenblicks
Dauer hat ; erst der durch seine Verewigung stillgelegte Augenblick erlaubt den Augen,
die Gestalt in ihm zu erblicken. I11/45, (295).

¢ 111/86, (328). Wir stimmen nicht mit Scholems Beobachtung iiberein, dass :

Judaismus und Christentum Offenbarung in der Zeit aus der Mitte des Gottesdienst-
zyklus empfangen und so Erlosung in die zeitliche Welt der Gegenwart bringen.

Franz Rosenzweig..., p. 22. Im Judentum ist das Jahr heilig, weil es aus der Ewigkeit hervor-
geht. Der Zyklus ist keine Quelle fiir das Judentum, sondern sein Empfinger. Das Biichlein,
Kap. 8.

¢ T11/82-86, 119-20, (324-27, 353-54). Die Behauptung (I11/86 [328])

Es ist deshalb fiir den Aufbau des geistlichen Jahres hochst bedeutungsvoll, dass die
Feste der unmittelbaren Erlosung den Festmonat der Erlosung, mit dem der jdhrliche
Kreis der Sabbate abschliesst, selber nicht abschliessen ; vielmehr folgt das Hiittenfest
als das Fest der Erldosung auf dem Boden der unerlésten Zeit und des geschichtlichen
Volks ihnen noch nach.

Dies sollte im Zusammenhang mit der vorhergehenden Erfahrung der Ewigkeit gesehen
werden, die von nun an dem Leben dessen, der betet, eine bestimmte Note gibt.

¢ Rotenstreich verweist darauf, dass :

SE nicht ein jiidisches Buch ist, sondern ein Buch, das von einem Juden geschrieben
ist... [Aber] die grundlegenden Ideen, aus der Analyse des Glaubens abgeleitet, findet
man auch im Judentum wie er es sah... Judaismus ist die historische Kristallisation
dieses Glaubens.

Jewish Philosophy, op. cit.,, p. 205. Als Jude von Geburt schreibt Rosenzweig seine philoso-
phische Theologie, um andere zur Liebe anzuregen, indem er Ewigkeit in die Zeit herauf-
beschwort, Der Ursprung und das eschatologische Ziel sind jiidisch, aber der Inhalt, wie er

87



sich uns in der Gegenwart darbietet, ist universal. Cf. « Das neue Denken», p. 374, und
Briefe, p. 407.

$8 Die letzten Worte Franz Rosenzweig waren :

und — jetzt kommt sie, die Pointe aller Pointen, die der Herr mir wirklich im Schlaf
verliehen hat : die Pointe aller Pointen, fiir die es — Briefe, p. 633.

7 111/59-60, (307-08).
7 Die Welt muss historisch entwickelt werden als eine Vorbereitung zur Erlosung. 11/222, (260).

... System ist nicht Architektur, wo die Steine das Gebdude zusammensetzen und um des
Gebidudes willen da sind (und sonst aus keinem Grund) ; sondern System bedeutet, dass jedes
Einzelne den Trieb und Willen zur Beziehung auf alle andern Einzelnen hat ; das « Ganze »
liegt jenseits seines bewussten Gesichtskreises, es sieht nur das Chaos der Einzelheiten in
das es seine Fiihlfdden ausstreckt. Im Hegelschen System ist jede einzelne Position nur im
Ganzen verankert, und zwar (daher) mit zwei Andern, einem nach der nichstvorhergehenden
und einem nach der nichstfolgenden Position. ... Ich sage: wenn das « Ganze » nicht mehr
Inhait des Systems ist, dann muss es eben Form des Systems sein ; oder anders gesagt: die
Ganzheit des System ist nicht mehr objektiv, sondern subjektiv. Ich selbst. Ich der « Welt-
anschauende», bin fiir den Inhalt meiner angeschauten Welt der begrenzende Ather (begrenzt also
nur nach «innen », nach dem Inhalt, nach der Welt hin). Der Philosoph ist die Form der
Philosophie.

Briefe, p. 263.

72 . An den jiidischen Leser ist es [das neue Denken] aber wirklich geschrieben. Es hat ja nur

vereinzelte andere gefunden. Diesen einzelnen konnte ich allenfalls Briefe schreiben, aber
cinen gedruckten Aufsatz an das Publikum nur an die sechshundert Juden, die das Buch haben
(hundert Stiick moégen die andern haben). Das Buch ist ja bei den Juden direkt beriihmt...
[Es] hat mich bei den Juden beriihmt gemacht und mir die Wirkung auf die Juden nicht ver-
legt. Beides, weil sie es nicht gelesen haben. Ich staune immer aufs neue. wie unbekannt es bei
seinen Lesern ist. Alle Welt meint, es sei eine Mahnung zum koscheren Essen.
Briefe, p. 528 (Glatzers Ubersetzung, 145). Rosenzweig war sich des jiidischen « Aussehens »
von SE, das die Titelseite verlieh, durchaus bewusst. Sie enthielt den Stern Davids und die
Phrase Tzelach u-rechav al Davar emeth — « Gliick mit wahren Dingen ». Cf. « Das neue
Denken », Kleinere Schriften, p. 391,

BIBLIOGRAPHIE

Primdrliteratur

Rosenzweig, Franz. Der Stern der Erlésung (SE). Frankfurt am Main : J. Kauffmann, 1921.
Wiederaufgelegt 1930 mit anderer Seitenzdhlung. Berlin : Schocken, 1930. Hebridische Uber-
setzung von Yehoshua Amir, mit einer Einfiihrung von Moshe Schwarcz : Kochav ha-
Geulah. Jerusalem : Mossad Bialik, 1970. Englische Ubersetzung, The Star of Redemption,
von William Hallo mit einem Vorwort von Nahum Glatzer. Boston : Beacon, 1972. Neu-
druck der ersten Auflage, New York : Holt, Rinehart and Winston, 1964.

Rosenzweig, Franz. Briefe, herausgegeben von Ernst Simon. Berlin : Schocken, 1935. Der Brief-
verkehr zwischen Rosenzweig und Rosenstock-Huessy, ins Englische iibersetzt von Dorothy
Emmet, ist unter dem Titel Judaism Despite Christianity verodffentlicht. Alabama :
University Press, 1969, herausgegeben von Rosenstock-Huessy.

Rosenzweig, Franz. Kleinere Schriften (KS). Berlin : Schocken, 1937. Hebridische Ubersetzung
von Yehoshua Amir mit einer Einfithrung von S. H. Bergmann, unter dem Titel Naharaim,
Jerusalem : Mossad Bialik, 1960.

Rosenzweig, Franz. Kleinere Schriften (KS). Berlin : Schocken, 1937. Hebridische Ubersetzung
1955.

Rosenzweig, Franz. Hegel und der Staar. Neudruck der Ausgabe von 1920. Aalen : Scientia
Verlag, 1962.

88



Rosenzweig, Franz. Understanding the Sick and the Healthy. Ubersetzung von Das Biichlein vom
gesunden und kranken Menschenverstand (1921). Herausgegeben mit einer Einfiihrung von
Nahum Glatzer, auf der Originaliibersetzung von T. Luckman basierend. New York :
Noonday, 1953.

Rosenzweig, Franz. Sechzig Hymnen und Gedichte des Jehuda Halevi. Konstanz : Woehrle, o. J.

Sekunddrliteratur
Altmann, Alexander. « Franz Rosenzweig on History », Between East and West: Essays in
Honor of Bela Horovitz. London, 1958.
Cohen, Arthur. The Natural and the Supernatural Jew. New York : Pantheon, 1962.

Fleischmann, Jacob. Ba-ayath ha-Notzruth be-Machshava ha Yehudith Mi-Mendelssohn ad
Rosenzweig. Jerusalem : Magnes, 1964.

Fleischmann, Jacob. « Shenei-ha-Nitzachim », Iyyun, V, 1 (January 1954).

Freund, Else. Die Existenzphilosophie Franz Rosenzweigs: Ein Beitrag zur Analyse seines
Werkes « Der Stern der Erlosung », Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktor —
Wiirde bei der hohen Philosophischen Fakultit der Schlesischen Friedrich-Wilhelms
Unjversitit zu Breslau. Breslau : Richter, 1933.

Glatzer, Nahum. Franz Rosenzweig : His Life and Thought, New York : Schocken, 1961.
Guttmann, Julius. Philosophies of Judaism. New York : Holt, Rinehart and Winston, 1964.

Levy, Ze’ev. Mivasser Existentialism Yehudi : Mishnato schel Franz Rosenzweig. Rehaviah und
Tel-Aviv : Siphriath Poalim, 1969.

Liebeschiitz, Hans, Von Georg Simmel zu Franz Rosenzweig. Tiibingen : J. C. B. Mohr, 1970.

Loewith, Karl. « M. Heidegger and F. Rosenzweig on Temporality and Eternity », Philosophy
and Phenomenological Research, 111, 1 (September 1942).

Mayer, Reinhold. Franz Rosenzweig. Eine Philosophie der dialogischen Erfahrung, Miinchen :
Chr. Kaiser, 1973.

Petitdemange, Guy. « Existenz und Offenbarung in den ersten Werken Franz Rosenzweigs »,
Judaica, XXX, 1-2 (Mirz-Juni, 1974).

Rotenstreich, Nathan. Ha-Machshava ha-Yehudith be-Eth ha-Chadasha. Tel-Aviv: Am Oved,
1966. Teilweise iibersetzt unter dem Titel Jewish Philosophy in Modern Times. New York :
Holt, Rinehart and Winston, 1968.

Scholem, Gershom. Franz Rosenzweig ve-Sifro Kochav ha-Geulah., Jerusalem : Hebriische
Universitidt, 1930.

Schwarcz, Moshe. Saphah, Mythos, Omanuth. Jerusalem and Tel-Aviv : Schocken, 1967.

Schwarzschild, Steven. « Franz Rosenzweig and Existentialism », Central Conference of
American Rabbis, LXII, 1953.

Simon, Ernst ; Bergmann, Shmuel H. ; Fleischmann, Jacob ; Rotenstreich, Nathan, Diyyune Beth-
Hillel : Al Franz Rosenzweig. Jerusalem : Magnes, 1956.

89



	Franz Rosenzweigs zwiespältige Gottessicht : von der Zeit und in Ewigkeit [Fortsetzung]

