Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Der Stellenwert Israels im oekumenischen Rat der Kirchen
Autor: Hammerstein, Franz von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961659

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER STELLENWERT ISRAELS
IM OEKUMENISCHEN RA7T DER KIRCHEN

von Franz von Hammerstein

Wenn wir iiber den Stellenwert Israels im Oekumenischen Rat der
Kirchen (OeRK) nachdenken, sollten wir uns vorweg dariiber verstdndi-
gen, was wir unter Israel und OeRK verstehen. Beide Grossen kdnnen in
einem engeren oder weiteren Sinn, organisatorisch oder historisch ver-
standen werden. Deshalb sind viele Missverstindnisse moglich, die
wiederum leicht Vorurteile zeugen. (1)

Mit Israel kann das alte Israel bis zu seiner Unterwerfung durch die
Babylonier im Jahre 587 v. Chr. oder — wie in den meisten christlichen
Geschichten Israels — bis zu seiner Vernichtung durch die Romer im
Jahre 70 n. Chr. gemeint sein. Das in der Zerstreuung lebende Judentum in
der christlichen Zeit wird dann nicht mehr als Israel ernst genommen und
der moderne Staat Israel hat wenig oder nichts mit dem alten Israel der
Bibel zu tun. Wenn wir hingegen heute iiber Israel (2) nachdenken, so
meinen wir das ganze judische Volk in Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft einschliesslich des Staates Israel und der Diaspora, einschliesslich
der glaubigen und sdkularisierten Juden. Wir meinen das Volk, die
Menschen, denen die biblischen Verheissungen gelten (Gen. 12,2-3;
Romer 9,4 u.a.).

Mit dem Oekumenischen Rat der Kirchen kann der Stab, die
Verwaltung mit ihrem Generalsekretér in Genf oder auch die fast 300 Mit-
gliedskirchen, die Resolutionen der alle sieben Jahre tagenden Vollver-
sammlungen oder des jahrlich zusammentretenden Zentralkomitees, die
Studien von einzelnen Arbeitsgruppen wie Glaube und Kirchenver-
fassung, Weltmission und Evangelisation oder Dialog gemeint sein. Wir
wollen wiederum versuchen, wenigstens an Hand einiger Beispiele den
Oekumenischen Rat als Ganzes, als Bewegung in seiner Vielfalt und doch
auch Zusammengehorigkeit in den Blick zu bekommen. Wir miissen
niichtern erkennen, dass 1948 in Amsterdam unter dem Einfluss west-
licher Theologie, westlicher Geschichte die Vollversammlung zu Israel
Stellung genommen hat, wihrend spéter infolge des stirker werdenden
Gewichts orthodoxer, (3) asiatischer und afrikanischer Kirchen (4) zwar
Antisemitismus weiterhin verurteilt, aber die Beurteilung Israels insge-
samt immer schwieriger und umstrittener wurde. Noch 1967 wurde von
Glaube und Kirchenverfassung eine Studie «Die Kirche und das jiidische
Volk» (5) entgegengenommen und den Kirchen zum Studium empfohlen,

61



aber durch die Mitgliedschaft der vielen neuen Kirchen hatte diese Studie
iiber die sowieso interessierten Gruppen hinaus wenig Wirkung. Die Inte-
gration der neuen Mitglieder in den OeRK mit vielen neuen theologischen
und politischen Perspektiven steht im Vordergrund. Weltweite Zusam-
menarbeit muss eingeiibt werden.

Es gibt zwar innerhalb der okumenischen Bewegung nicht nur in
Europa oder Nordamerika und vor allem in Israel, sondern auch hier und
da in Afrika, Asien, Stidamerika oder in der iibrigen Welt Einzelne und
Gruppen, die an der Frage nach der Zusammengehorigkeit von Kirche
und Israel interessiert sind, die an dieser Aufgabe arbeiten. Aber das hat
kaum Auswirkungen bis in das Exekutiv- oder Zentralkomitee, bis in die
Vollversammlung des OeRK hinein. In diesen Gremien und auch in vielen
anderen Kommissionen wie etwa Glaube und Kirchenverfassung, wo
eigentlich Israel intensiv verhandelt werden sollte, geht man dieser
Aufgabe lieber aus dem Wege, weil das Eisen zu heiss ist. Wir miissen Ver-
stindnis entwickeln fiir diese Situation, weil wir sie andernfalls sicher
nicht &ndern. Die politischen und theologischen Komponenten der Israel-
frage lassen sich nicht trennen. Sie sind eng miteinander verkniipft. Hin-
sichtlich beider Bereiche gibt es in verschiedenen Konfessionen und in
verschiedenen Lindern oder Erdteilen grosse theologische Unterschiede,
grosse ideologische Gegensitze. Die theologischen und die ideologischen
Probleme konnen zusammenhéngen, sie kdnnen aber auch unabhingig
voneinander sein.

Die meisten orthodoxen Kirchen haben theologisch noch weniger an
dieser Frage gearbeitet als — allerdings auch meist erst in den letzten
Jahrzehnten — einige protestantische Kirchen. Die Bereitschaft und die
praktischen Moglichkeiten hidngen stark davon ab, in welchem politischen
Machtbereich oder welchem politischen Einflussfeld eine Kirche existiert.
Die Kopten in Agypten, die Armenier in Jerusalem, die Orthodoxen in
Griechenland, in Syrien oder in der Sowjetunion gehen mit jeweils
anderen historischen und zeitgeschichtlichen Voraussetzungen an die Be-
schiftigung oder Begegnung mit Israel heran. Im OeRK konnen sich an
Israel nicht nur politisch, sondern auch theologisch grosse Spannungen, ja
Spaltungen entwickeln. Deshalb ist man so zuriickhaltend.

1. Geschichte der christlich-jiidischen Arbeit
in der Oekumene (1928-1978)

Welche Probleme und Aufgaben ergeben sich fiir das christlich-
jidische Verhiltnis aus dieser Situation innerhalb des CeRK ? Wir kénnen

62



uns die jetzige Situation am besten an Hand der Geschichte der
christlich-jiidischen Arbeit in der Oekumene verdeutlichen: Die Arbeit
begann offiziell, als 1928 auf einer grossen Konferenz des Internationalen
Missionsrates in Jerusalem infolge eines Berichtes iiber zwei Tagungen
von christlich-jiidischen Missionsgesellschaften (6) das «Komitee fiir den
christlichen Auftrag an den Juden (Christian Approach to the Jews)»
gegriindet wurde. Es ging darum, die Judenmission aus der Isolierung zu
befreien und zu einer Aufgabe der Kirche zu machen und die Situation
getaufter Juden — Judenchristen (Hebrew Christians) (7) — innerhalb der
Kirche zu klidren. In einigen Kirchen wurden getaufte Juden diskriminiert,
weil die Vorurteile gegeniiber Juden iiberhaupt auch auf sie libertragen
wurden. Oder es wurde erwartet, dass sie ihre jiidische Identitiat voll-
kommen aufgiben, was unbiblisch wire. Bald stellte sich heraus, dass
echte Mission unter Juden den Dialog mit Juden einbeziehen muss, dass
Mission unter Juden unter wesentlich anderen Voraussetzungen geschieht
als die ubrige Mission, die ihrerseits neu tberpriift, neu durchdacht
werden muss.

Die «Judenmission» bleibt fiir viele Kirchen oder kirchliche Gruppen
eine Aufgabe oder ein Problem und miisste deshalb auch im OeRK als
Problem ernster genommen werden. (8) Es gibt noch oder wieder Kirchen
und kirchliche Gruppen, (9) die intensiv Judenmission treiben, und sie
sollten im Gesprach bleiben mit Kirchen und Gruppen, die in der
Judenmission aus biblisch-theologischen Griinden keine vorrangige Auf-
gabe sehen, wohl aber eine gemeinsame starke jiidisch-christliche Missio
Dei erkennen.

Es gibt mit oder ohne besondere Mission Judenchristen, (10) die in den
Kirchen und auch im OeRK besonders beachtet werden sollten, weil sie
einen wertvollen Schatz in die Kirche einbringen; dieser mogliche
konstruktive Beitrag von Judenchristen wurde und wird von Heiden-
christen noch lidngst nicht geniigend gewiirdigt. Es gibt hinsichtlich der
Mission zwischen Christen und Juden noch viele Missverstindnisse. (11)
Christen sehen in der Mission eine befreiende Aufgabe, Juden eine
todliche Bedrohung. Christen sehen im Kreuz, das ihrer Mission zu
Grunde liegt, ein Zeichen des Leidens, aber auch der Befreiung von
Schuld; Juden sehen im christlichen Kreuz eine fiir sie todliche, gewalt-
tiatige Waffe. Wir werden dieses durch unchristliche Missionspraktiken
entstandene Stigma auf jiidischer Seite nur langsam verdndern kon-
nen. (12)

Der Schwerpunkt verlagert sich in der christlich-jiidischen Arbeit weg
von der Mission zum Dialog. Die theologischen Probleme werden nicht
vor allem von den Missionsleuten, sondern innerhalb der 6kumenischen
Bewegung von Glaube und Kirchenverfassung bearbeitet.

63



Nach der Eingliederung des Internationalen Missionsrates in den
OeRK (1963) wurde aus dem «Christlichen Auftrag an den Juden» die
«Konsultation fiir die Kirche und das jiidische Volk» (CCJP), die nach der
Griindung der Arbeitsgruppe «Dialog mit Menschen anderer Religionen
und Weltanschauungen» (DFI - gegriindet 1971) dieser angeschlossen
wurde. Auf diese Weise wurde die christlich-jiidische Aufgabe aus dem
missionarischen Kontext im engeren Sinn herausgeldst und — iibrigens
auf Wunsch der jiidischen Partner, die inzwischen das «Internationale
Komitee fiir interreligiose Konsultationen» gegriindet hatten — in den
Dialog (DFI) eingegliedert, der auch innerhalb der Programmeinheit
«Glaube und Zeugnis» arbeitet. Das Problem war nun nicht mehr in erster
Linie die Judenmission im Gegensatz oder Unterschied zum Dialog,
sondern die Stellung des christlich-jiidischen Dialogs zum Dialog mit
Menschen anderer Religionen oder Weltanschauungen. Hat der christ-
lich-jiidische Dialog eine zentrale Sonderstellung, oder ist er einfach ein
Dialog neben anderen? Fiir die Mitglieder der CCJP hat die christlich-
jiudische Beziehung eine Sonderstellung, weil das Judentum konstitutiv fiir
den christlichen Glauben ist, wihrend fiir viele Mitglieder der Dialog
(DFI)-Kommission der christlich-jiidische Dialog einfach eine Aufgabe
neben anderen ist. Die christliche Beziehung zum Judentum liegt auf einer
Ebene mit Beziehungen zu anderen Religionen.

Nun sollten wir uns sicherlich nicht auf ein einfaches entweder/oder
einlassen, entweder ist das Judentum nur eine Religion oder ein Volk
neben anderen — ein kleines Volk, eigentlich keine Weltreligion —, oder
es ist mindestens fiir Christen — und nicht nur fiir Christen mit jiidischen
Nachbarn — ein Volk sui generis, ohne das der christliche Glaube seine
Wurzeln verliert und abstirbt.

Diese Tatsache, die leider innerhalb des DFI nie wirklich offen
diskutiert worden ist, (13) hat Jiirgen Moltmann 1977 wéahrend der Feier
zum 50-jdhrigen Bestehen von Glaube und Kirchenverfassung, einer der
wesentlichen theologischen Sdulen des OeRK, klar und scharf betont:

Es gibt im Grunde nicht zwei Volker Gottes, ein «altes» und ein
«neues». So wie Gott einer ist, so ist auch sein Volk eines. Die oku-
menische Bewegung und das 6kumenische Denken stossen darum
zuletzt immer wieder auf das erste Schisma, aus dem die Heiden-
christenheit hervorgegangen ist: die Trennung von Kirche und
Israel. Hier begann das schismatische Denken im Christentum.
Hier muss es zuletzt auch aufhoren. In dem Juden Jesus Christus
sieht uns Heidenchristen nicht nur der wahre Gott und der wahre
Mensch, sondern auch Israel an. Durch ihn erkennen wir Israel und

64



sind mit Israel verbunden, denn durch ihn sind die Verheissungen
des Gottes Abrahams, Isaaks und Jakobs auf uns gekommen. Die
okumenische Bewegung wird ohne Israel nicht zur Ruhe kommen
und nicht vollendet werden. Darum erkennen wird, dass auch die
«ganze Kirche» ohne Israel noch unvollkommen und nicht am Ziel
ist. Wir hoffen gemeinsam auf jenes grossere Reich Gottes, in
welchem Israel und die Kirche eins sein werden. Oekumene mit
Israel heisst, die Glaubens- und Lebenszeugnisse Israels als Zeug-
nisse des einen Volkes Gottes zu verstehen lernen. Oekumene mit
Israel heisst, in der unvollkommenen Kirche auf das vollkommene
Reich zu warten. Es wire ein grosser Fortschritt in der ékume-
nischen Bewegung, wenn die Kirchen das - «Gespriach mit Israel»
nicht mehr im Rahmen des «Dialogs mit Religionen» sondern
mitten im Zentrum von Faith and Order fiihren wiirden. (14)

Es ist sicherlich dankenswert und wichtig, dass Moltmann die Bedeu-
tung Israels fiir die Kirche so eindeutig herausgestellt hat. Aber wir diirfen
nicht vergessen, dass er in dieser Frage die «westliche» (européisch-
amerikanische) Theologie reprisentiert. Die Theologen Afrikas oder
Asiens beginnen erst ganz langsam iiber diese Probleme iiberhaupt nach-
zudenken. (15)

2. Dialog-Konsultation «Dialog in Gemeinschaft» in Thailand (1977)

In Thailand fand im April 1977 eine theologische Konsultation des
Oekumenischen Rates der Kirchen «Dialog in Gemeinschaft» mit 85 Teil-
nehmern aus vielen Kirchen und allen Erdteilen statt, wihrend der die
theologische Bedeutung des Dialogs mit Menschen anderer Religionen
und Ideologien neu durchleuchtet wurde. In der offiziellen Erkliarung
dieser Konsultation werden einzelne Religionen oder Ideologien nicht
herausgestellt, weil das die Konsultation iiberfordert hitte. In einem
Abschnitt iiber die « Theologische Bedeutung von Menschen anderer Reli-
gionen und Ideologien» werden die Christen ermahnt, ihnen allen mit
Bussfertigkeit, mit Demut, Freude und Lauterkeit zu begegnen,

denn wir wissen, wie leicht wir Gottes Offenbarung in Jesus
Christus missverstehen und in unseren Werken verraten, uns eher
als Besitzer der gottlichen Wahrheit denn als das, was wir wirklich
sind, ndmlich unwiirdige Empfianger der Gnade, ausgeben; denn
wir entdecken in Menschen anderer Religionen und Ideologien

in solchem Masse Spiritualitidt, Hingabe, Mitgefiihl und Weisheit,

65



dass wir kein Recht haben, uns von einer erhabenen Warte aus ein
Urteil iiber sie anzumassen...»

Die konkreten Beziehungen werden dann nur in einem weniger ver-
bindlichen Gruppenbericht, der nicht von der ganzen Konsultation ver-
abschiedet, sondern nur entgegengenommen wurde, beschrieben. (16)
Nach einem kurzen Hinweis auf derzeitige christlich-jiidische Begegnun-
gen und einer ebenfalls kurzen Beschreibung der einmaligen historischen
Beziehungen zwischen Christen und Juden, des Antisemitismus und der
gemeinsamen Erfahrung von Befreiung (Exodus) werden abschliessend
dann sowohl drei Fragen, denen wir im christlich-jiidischen Dialog nicht
ausweichen konnen, als auch drei Aufgaben fiir diesen Dialog formuliert :

In allen Dialogen mit Juden werden folgende unvermeidliche
Fragen préasent sein. Christen kdnnen unterschiedliche Antworten
darauf geben, aber die Fragen miissen in jedem Dialog als
vorhanden und giiltig anerkannt werden:

1. Welche Garantien konnen Christen im Blick auf die Aus-
merzung des Antisemitismus, wie er aus der christlichen Ge-
schichte bekannt ist, geben?

2. In welchem Sinne konnen sich Christen mit dem Recht des
judischen Volkes auf einen eigenen Staat identifizieren?

3. Welche Garantien konnen Christen gegen Judenbekehrung
(proselytism) geben ?

Drei Themen konnen fiir den kiinftigen christlich-jiidischen
Dialog empfohlen werden:

1. In welchem Sinne sind das christliche Alte Testament und
die Bibel der Juden «dieselbe Schrift» ?

2. Gibt es eine gemeinsame Mission und gemeinsame Anliegen
fiir Juden und Christen ?

3. Wie kénnen unsere beiden Gemeinschaften durch Dialog zu
weltweiter Gemeinschaft beitragen ?

Diese Fragen, diese Themen mogen fiir uns im Westen inhaltlich
nichts wesentlich Neues bringen, aber neu ist doch, dass sie von einer
Okumenischen Konferenz mit afrikanischen und asiatischen Teilnehmern
als 6kumenische Aufgaben, d.h. fiir alle Christen und nicht nur diejenigen
mit unmittelbaren jiidischen Nachbarn gestellt werden. Ob allerdings

66



diese Fragen und Themen, die ja doch zugleich wesentliche und schwie-
rige Aufgaben sind, in den Mitgliedskirchen des OeRK ernstgenommen
werden, das hingt daven ab, ob sie als wesentlich erkannt werden oder ob
andere Probleme und Aufgaben Prioritit haben, ob wir — d.h. engagierte
Gruppen im Westen — uns so mit ihnen befassen, dass wir nicht nur die
eigenen Gemeinden, sondern auch die weitere Oekumene fiir diese
zentralen Aufgaben gewinnen.

Hierzu gehort sicher auch, dass wir sie nicht isoliert, sondern im
grosseren Zusammenhang mit anderen Dialogen sehen. Deshalb stellte die
Gruppe in Thailand sie mit folgenden Themen in den groésseren Zusam-
menhang von Gesprichen zwischen Juden, Christen und Muslims.

1. Die historischen und theologischen Beziehungen zwischen
diesen drei Gemeinschaften lassen hoffen, dass sich dreiseitige
Beziehungen anbahnen werden. Wir begriissen und ermutigen
lokale, regionale und freie Initiativen wie die Stidndige Konferenz
der Juden, Christen und Moslems in Europa. Ein geeignetes Thema
fiir diesen Dialog, hoffen wir, konnte die «Menschliche Verant-
wortung fiir die Natur» sein, das DFI zusammen mit anderen
Gruppen des OeRK in Angriff genommen hat.

2. Wir glauben, dass wir unseren christlichen Glauben unter
neuen Perspektiven verstehen werden, wenn wir uns besser infor-
mieren iiber die Fragen, die im Dialog mit Juden und Moslems
zu Schrift, Trinitdt, Kreuzigung, Auferstehung, Mission und Ge-
horsam aufgeworfen werden.

3. Die wachsende Zahl von Moslems in vielen Teilen des Wes-
tens (Grossbritannien, européischer Kontinent, USA, einschliess-
lich Black Muslims) machen einen trilateralen Dialog dort moglich
und notwendig.

4. Aus den Erfahrungen solch eines Dialogs heraus und damit
man sich in Zukunft besser versteht. ersuchen wir die Kirchen,
dafiir zu sorgen, dass Lehrbiicher auf allen Bildungsstufen ein
authentisches Bild von Judentum und Islam geben, das sich in die
jidischen und moslemischen Gemeinschaften einfiihlt und von
ihnen akzeptiert werden kann.

5. Wir glauben, dass bei den gegenwirtigen Spannungen im
Nahen Osten Mut gemacht werden muss zu informellen und per-
sonlichen Kontakten zwischen den drei Gemeinschaften, bis die
Zeit fiir einen offizielleren Dialog reif ist. Der Ort fiir solche Ver-
suche muss dabei sehr sorgfiltig ausgewihlt werden.

67



6. Wir freuen uns auf den Tag, an dem Jerusalem, die Stadt
des Friedens und des Segens (Schalom/Salaam) fiir unsere drei
Religionen, nicht mehr nur ein Symbol, sondern ein Zeugnis sein
wird fiir unsere Verbundenheit in der Heilsgeschichte und in
Gott.

Schon in Thailand war deutlich, dass einzelne konkrete Dialoge einer-
seits stdrker umstritten sind als allgemeine Richtlinien und dass die
Konkretisierung stark von den regionalen Interessen oder Problemen und
vor allem auch von der Glaubensiiberzeugung einzelner Christen und
Kirchen abhéngt. Selbstverstdndlich stand etwa in Thailand die Begeg-
nung mit dem Buddhismus im Vordergrund. Aber die Frage bleibt, ob die
gemeinsame christlich-jiidische Botschaft von der Schopfung und Er-
16sung, von Gerechtigkeit und Frieden universale Bedeutung hat. Wie
will Gott ihr universale Anerkennung verschaffen? Christlich-jiidische
Mission und die tastenden dialogischen Versuche sind meist noch hochst
unvollkommene und fragwiirdige Mittel zu diesem Ziel.

3. Konferenz der Konsultation «Kirche und Jiidisches Volk»
des OeRK in Jerusalem (1977)

In Jerusalem haben wir wihrend der CCJP-Konferenz im Juni 1977 weiter
an Okumenischen Richtlinien fiir die christlich-jiidische Verstdndigung
gearbeitet. (17) Gruppen in USA, in England und Israel hatten Entwiirfe
aus ihrer Sicht der Aufgabe erarbeitet, die zur Diskussion gestellt wurden.
Es zeigte sich, dass einerseits zwischen diesen Entwiirfen viele Uberein-
stimmungen bestehen — Probleme wie Antisemitismus, Proselytismus,
der Staat Israel kommen mehr oder weniger ausfiihrlich in allen Ent-
wiirfen vor —, wihrend die Aufgaben doch entsprechend den geographi-
schen, nationalen, kulturellen oder religidsen, theologischen Gegeben-
heiten stark unterschiedlich gesehen werden. Das ist natiirlich, und
deshalb werden konfessionelle oder regionale Richtlinien nicht durch
Okumenische ersetzt werden konnen. Oekumenische Richtlinien sollen
nur einen Rahmen schaffen, in die Tiefe gehende Verstandigung ermu-
tigen und vor allem die Aufgabe auch fiir diejenigen beschreiben, die
keine jiidischen Nachbarn haben oder sie bisher nicht kennen. Unsere
grundlegende Verbundenheit mit dem jiidischen Volk in Geschichte,
Gegenwart und Zukunft muss beschrieben werden, um die grundsétzliche
Zusammengehorigkeit und gemeinsame Aufgabe zu umreissen.
Eine wichtige Erkenntnis der Jerusalemer Konferenz, an der 15 an
Israel interessierte afrikanische Christen teilnahmen, war die Tatsache,

68



dass diese Christen eine eigene direkte Verbindung zu Israel als Staat,
Land und auch als Glauben suchen. (18) Sie sind mit Israel nicht durch
eine gemeinsame europdische oder amerikanische Kultur und Theologie,
durch das Problem des abendlidndischen Antisemitismus verbunden oder
getrennt, sondern durch eine starke Liebe, eine theologische und kultu-
relle Ndhe zum «Alten Testament».

Wir hatten vor der Konferenz iiber eine ganz Reihe von theologischen
Seminaren in Afrika Studenten eingeladen, einen Essay zum Thema «Afri-
kanisch-christliche Bewertung des Judentums» zu schreiben. 15 Arbeiten
aus Kenya, Ghana, Nigeria, Kamerun, Athiopien und Zaire wurden uns
geschickt, obwohl wir keinen Preis versprechen konnten. Diese Arbeiten
beschaftigen sich nicht mit Problemen des Antisemitismus oder Anti-
judaismus, kaum mit dem Staat Israel oder der Frage von Mission und
Dialog, sondern mit der Verwandtschaft von biblischer und afrikanischer
Kultur und Religion. Da werden von der Geburt tiber die Bedeutung der
Namen, der Beschneidung, der Erziehung, der Ehe, der Familie, bis zur
Bedeutung des Todes, aber auch der Vorstellungen von Gott oder von
Opfern viele Ubereinstimmungen bzw. Ahnlichkeiten festgestellt, die
afrikanischen Christen das Judentum in Geschichte und Gegenwart
interessant machen. Die Art der biblischen I'Jberlieferung (AT) scheint
afrikanischem Denken nahe verwandt. (19)

Unsere Konferenz wurde bereichert von einer afrikanisch-asiatischen
Arbeitsgruppe, die vom Schwedischen Institut nach Jerusalem eingeladen
worden war. Sie befasste sich mit der Frage, in welchem Zusammenhang
die Verwurzelung des christlichen Glaubens in der israelitisch-jiidischen
Kultur einerseits und in der jeweiligen Kultur eines Volkes andererseits
stehen. Christen in Europa haben im Laufe der Geschichte Kulturen ge-
schaffen, die aus vielen Faktoren zusammengesetzt sind, in denen aber der
christliche Glaube meist eine erhebliche Rolle gespielt hat. Christen in
Afrika oder Asien leben in Kulturen, die unter anderem tief und intensiv
vom Hinduismus, Buddhismus, von afrikanischen traditionellen Reli-
gionen und vom Islam geprégt sind. Sie wollen nicht langer — wie lange
Zeit und vielfach noch heute von europédischef Missionen angestrebt —
mit dem christlichen Glauben auch die europdische Kultur annehmen.
Beides ist jedoch hiufig schwer zu trennen, weil intensiv ineinander ver-
flochten. Sie wollen in ihrer eigenen Kultur verwurzelt bleiben oder sich
wieder verwurzeln, was grosse Probleme mit sich bringt, weil diese
Kulturen mit anderen Religionen eng verbunden sind und weil sie noch
nicht in das Stadium der Industrialisierung eingetreten sind. Deshalb
scheint eine Orientierung an der israelitisch-jiidischen Kultur wichtig. Es
ist unerhort dankenswert, dass das Schwedische Institut sich dieser

69



Aufg_abe annimmt und nicht mehr nur schwedische Theologen, sondern
auch Lutheraner aus Afrika und Asien nach Jerusalem bringt.

4. Die Einstellung orthodoxer Christen zu Israel

Wihrend der Jerusalem-Konferenz hatten wir uns urspriinglich auch
mit der Haltung orthodoxer Christen zum Judentum beschéftigen wollen,
aber das war wegen der politischen Spannungen im Nahen Osten und wohl
auch wegen protestantischer Uberfremdung unméglich. Es hitte uns auch
zeitlich und kréaftemassig tiberfordert. Die alten und ehrwiirdigen ortho-
doxen Kirchen wollen sich auf Grund jahrhundertelanger Erfahrung meist
nicht politisch engagieren und fiirchten politisch missbraucht zu werden.
Sie wollen auch nicht auf Grund einer protestantischen oder westlichen
Initiative aus dem OeRK in einen Dialog eintreten. Das «westliche»
Christentum ist ihnen aus guten Griinden suspekt, weil sie wahrend der
Kreuzziige und spéter durch westliche Missionare missachtet wurden.
Orthodoxe Christen haben dhnlich wie Juden ein langes Gedéchtnis. Ein
orthodoxer Bischof aus dem Nahen Osten sprach kiirzlich von drei
«Kreuzziigen» gegen die orientalischen orthodoxen Kirchen: dem
«Kreuzzug» des Islam im 7. Jahrhundert, den Kreuzziigen der westlichen
Christenheit vom 11.-13. Jahrhundert, die sich in der Mission (20)
fortsetzten, und von dem «Kreuzzug» des Judentums in Form des Staates
Israel, der die Stellung der orthodoxen Kirchen in Frage stellen konnte.
Diese Gegner sind alle noch gegenwirtig und werden von den orthodoxen
Kirchen misstrauisch beobachtet. Trotzdem haben sich nicht nur in Nord-
amerika, (21) sondern auch in Israel und Westeuropa die Kontakte
zwischen orthodoxen Christen und Juden erfreulich weiterentwickelt.

a) In der Theologischen Forschungsgemeinschaft (Theological Re-
search Fraternity) in Jerusalem, einer Gruppe von protestantischen,
katholischen und auch orthodoxen Theologen, sprach 1977 der arme-
nische Erzbischof S. Ajamian iiber das Thema «Volk, Land und Glaube —
eine christliche Perspektive». (22) Er machte deutlich, dass in der ortho-
doxen Theologie insgesamt Land, Glaube und Kultur aufeinanderbe-
zogene Werte und zueinandergehdrende Elemente orthodoxer Kirchlich-
keit sind. Deshalb besteht in den orthodoxen Kirchen auch ein genuines
Verstédndnis fiir die Zusammengehdorigkeit von Volk, Land und Glaube im
Judentum.

Gleichzeitig macht nun aber Bischof Ajamian in seinem Vortrag auch
deutlich, dass zwischen den vor- und nach-chalzedonensischen Kirchen
hinsichtlich der Einstellung zum Judentum ein wesentlicher Unterschied

70



besteht. Die mit dem christlichen Reich verbundenen Kirchen von
Konstantin bis Justinian waren intolerant sowohl gegen die orthodoxen
Kirchen, die sich diesem imperialistischen Anspruch nicht beugten, als
auch gegen das Judentum, das ein Fremdkorper in der christlichen Gesell-
schaft wurde. In der armenischen Theologie «teilt sich das neue Israel den
Bund Gottes mit seinem Volk — es setzt sich nicht an die Stelle des
Volkes Gottes, sondern wird zum adoptierten Kind des Einen Gottes und
teilt mit dem echten Kind die Rechte der Erbschaft». (23) Das Recht auf
das Land Kanaan ist das einzige Recht, das von der armenischen Kirche
nie gemeinsam mit Israel in Anspruch genommen wurde, weil das Reich,
fiir dessen Kommen die Kirche betet, nicht von dieser Welt ist.

Die Volker werden vom Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs in seinen
Bund, sein Reich aufgenommen. Die Erwéhlung Israels wird auf die
Nationen ausgedehnt. Das legitime Reich Gottes darf nicht mit den ille-
gitimen — romisch, byzantinisch, arabisch — Reichen dieser Welt
verwechselt werden. Ajamian betont das Konzept der Didzese als unab-
hingiger Einheit, das Prinzip der Kollegialitdt als Basis regionaler und
Okumenischer Réte und die nationale Natur der Ortskirche. Er folgert,
dass die Theorie und Praxis der Ersetzung (Substitution) des alten Volkes
Gottes durch das neue und die Ausschliessung des alten vom Heil eine
Folge des Césaro-Papismus ist.

Der «kirchliche Nationalismus» ist biblisch inspiriert und schafft heute
einen Parallelismus zwischen christlicher und jiidischer Haltung, der fiir
einen Dialog wichtig ist. Dieser Dialog darf nicht von antijiidischen Vor-
urteilen tiberschattet werden, die ihren Ursprung meist in dem Streben
von Herrschern nach einheitlicher Religion hatten. «Die orthodoxen
Kirchen sehen in der Erlosung (redemption) Israels, dass Gott sein Ver-
sprechen hilt und beten zum Allméchtigen, dass sein Reich fiir alle
Nationen komme.» (23) _

Diese armenisch-orthodoxe Uberzeugung lisst sicher noch viele
Fragen offen. Ich konnte hier den Vortrag von Bischof Ajamian nur stark
gekiirzt wiedergeben. Aber es ist wohl deutlich geworden, welche
wesentlichen Perspektiven i{iber Israel er gerade auch uns westlichen
Christen 6ffnet. Wegen des politischen Drucks im Nahostkonflikt mag im
Augenblick diese Stimme noch wenig Gewicht haben, aber sie muss ernst
genommen werden.

b) Nachdem der Direktor des Orthodoxen Zentrums in Chambésy bei
Genf, Bischof Damaskinos Papandreou, 1976 in Ziirich einen Vortrag
tiber «Der Absolutheitsanspruch der beiden Religionen — Christentum
und Judentum — und die Notwendigkeit ihres Dialogs» (24) gehalten und
sich Kontakte zu dem Internationalen Jidischen Komitee fiir Interreli-

71



giose Konsultationen entwickelt hatten, wurde vom 16. bis 18. Mérz 1977
eine erste Konsultation in Luzern/Schweiz gehalten. Orthodoxe Christen
aus Westeuropa und Griechenland arbeiteten mit Juden an dem Thema
«Das Gesetz in christlich-orthodoxem und jiidischem Verstindnis».
Bischof Damaskinos betonte in seiner Eréffnungsansprache, dass die erste
Panorthodoxe Konferenz in Chambésy im Dezember 1976 solche Dialoge
ermutigt habe, damit Fanatismus verschwinde, Versohnung, Friede und
Freiheit ohne Ansehen von Rasse oder Religion gestérkt werde. Patriarch
Demetrios appellierte in seiner Weihnachtsbotschaft 1976 an alle Men-
schen, sich fiir religiose Freiheit und Toleranz einzusetzen.

In den Beratungen wurde deutlich, dass sich christlich-orthodoxe und
jidische Theologen hinsichtlich ihres gegenseitigen Verstdndnisses von
Thora, von Gesetz viel zu sagen haben, dass insbesondere die christlich-
orthodoxe Theologie nicht wie lange Jahrhunderte die Theologie des
Abendlandes einen Gegensatz zwischen Gesetz und Evangelium sehe,
sondern ein Ineinander. Die christlich-orthodoxen Kirchenviter seien
weniger mit der Rechtfertigung des Menschen vor Gott als mit der
anaplasis (Umbildung), der metamorphosis (Verwandlung) des Menschen
durch Christus und in Christus beschéaftigt gewesen, was etwa Athanasius’
Werk «De incarnatione verbi» zeige. Das Gesetz als Teil der einen Schrift
ist ein Teil der gottlichen Okonomie fiir die Erlosung des Menschen.
Zweifellos kann auf dem Hintergrund dieser Lehren ein christlich-
jiidisches Gespriach unerhort hilfreich sein. Das tiefe und umfassende
judische Verstidndnis von Thora wird ein wesentlicher Beitrag sein.

Fine weitere Konsultation wurde in Griechenland verabredet. (25) Die
Vorbereitungen hierfiir sind inzwischen mit Hilfe eines ortlichen christ-
lich-jidischen Komitees im Gange. Als Themen wurden «Die Bedeutung
der Liturgie», «Der Mensch in christlichem und jiidischem Verstandnis»
oder «Gott und Mensch im Wandel» vorgeschlagen. Das Thema ist
wichtig, aber wichtiger noch ist die Tatsache, dass einflussreiche ortho-
doxe und jiidische Personlichkeiten sich zusammensetzen und anfangen,
sich zu verstehen.

Leider wurden die Referate und Diskussionen des Luzerner Gespréchs
bisher nicht veréffentlicht. Es wire wiinschenswert, dass dies bald erfolgt,
damit weitere Kreise auf beiden Seiten angeregt werden. Allerdings muss
man leider befiirchten, dass auch Einzelne oder Gruppen abgeschreckt
werden und ihren Einfluss gegen solche Begegnungen einsetzen. Ein-
seitige politische oder theologische Positionen kdnnen leider leicht zu
solchem Widerstand fiihren. Neben einer Offnung fiireinander kann man
eine «orthodoxe» Abkapselung voneinander erschreckenderweise beob-
achten. Es muss unsere Aufgabe im OeRK sein, solcher Abkapselung
entgegenzuwirken. Deswegen hat jede Initiative dieser Art Bedeutung. —

72



Diese wenigen Beispiele aus dem Dialog zwischen orthodoxen Christen
und Juden zeigen, wie viele interessante und wichtige Aufgaben sich uns
stellen.

(Wird fortgesetzt)

ANMERKUNGEN

(1) In dem Buch Von Vorurteilen zum Verstindnis, Dokumente zum jiidisch-christlichen
Dialog, Frankfurt/M 1976 (Hg. F. v. Hammerstein) habe ich iiber einige wesentliche
Begegnungen zwischen Vertretern der dkumenischen Bewegung und des Judentums
berichtet.

(2) Vgl. Gen 32,28-29 und Artikel Israel in der Encyclopaedia Judaica 9/106.
(3) Die orthodoxen Kirchen werden offiziell Mitglied 1961.

(4) Erste Vollversammlung in Asien: New Delhi 1961, in Afrika: Nairobi 1975.
(5) Bristol, Beiheft zur Oekumenischen Rundschau 7/8, Stuttgart 1967.

(6)

6) 1927 in Budapest und Warschau auf Initiative des Internationalen Missionsrates unter
dem Vorsitz von John R. Mott (Bericht: The Christian Approach to the Jews —
Budapest/Warsaw, 1927, London 1927).

(7) Hebrew Christians/Judenchristen haben einen besonderen und theologisch wichtigen
Auftrag in den Kirchen, fiir den ihnen die International Hebrew Christian Alliance die
notige Anregung und Hilfe zu geben versucht. Besonder H. D. Leuner hat segensreich
auf diesem Gebiet gewirkt (vgl. Der Zeuge, andere Schriften und viele Vortrige).

(8) Die schon in Amsterdam schwierigen und kontroversen Fragen der christlichen Be-
urteilung des Judentums, insbesondere auch der Judenmission, haben sich durch den
Beitritt der orthodoxen Kirchen (1961 in Neu Delhi), durch die aktivere Mitarbeit dieser
Kirchen und auch der Kirchen in arabischen Lindern, sowie insgesamt der Kirchen der
sogenannten Dritten Welt verstidrkt. Leider hat das dazu gefiihrt, dass sie ausgeklam-
mert werden, anstatt verstirkt durchdacht zu werden. Sie haben (noch ?) keine Prioritét
fir die Mehrheit der Kirchen.

(9) Fuller Seminary in Kalifornien (Baptisten) oder die Missouri Lutheran Church, die
gerade neue Richtlinien fiir Mission unter Juden verdffentlicht hat.

(10) Zwei lutherische Gemeinden bei New York wurden von der American Lutheran Church
ausgeschlossen, weil sie «das christliche Evangelium jiidischen religidsen und sozialen
Sitten unterordnen». Ein genaueres Studium dieser Gemeinden und ihrer Uberlegungen
wird notig sein, um Stellung zu nehmen. Aber deutlich ist schon jetzt, dass hier ein
judenchristliches Problem aufbricht, das wir auch bei den «Jews for Jesus» in USA und
bei den verschiedenen judenmissionarischen Gruppen in Israel (Messianische Juden)
beobachten. Wenn es sich auch nur um kleine Gruppen handelt, so steht doch ein
grosses theologisches Problem im Hintergrund.

73



(11) Deshalb konnen sie auch das Rote Kreuz zwar als Aufgabe aber nicht als Symbol an-
erkennen.

(12) Vgl. Face to Face, an Interreligious Bulletin of the Anti-Defamation League of B'nai
B'rith, Vol. II-1V, Fall/Winter 1977, mit ausgezeichneten Artikeln iber «Christliche
Mission und jiidisches Zeugnis» aus jiidischer und christlicher Sicht.

(13) Warum nicht ? Sie hat fiir die meisten Mitglieder des Stabes und der Kommissionen ent-
weder keine Prioritidt und/oder ist theologisch irrelevant, weil die Kirche das neue
Israel ist und deshalb das «alte» Israel einschliesslich des heutigen Judentums diese
theologische Bedeutung nicht hat.

(14) Die am Ende des Absatzes von Moltmann aufgeworfene Frage, ob das Gesprich mit
Israel nicht theologisch richtiger von «Glaube und Kirchenverfassung» gefiithrt wiirde,
ist wichtig. Einerseits sollte sich «Glaube und Kirchenverfassung» sicher intensiv mit
dieser Frage beschiftigen und es nicht bei der Bristol-Studie belassen, aber natiirlich
gibt es innerhalb dieser Gruppe auch grosse Widerstinde im Hinblick auf dieses Thema.
Moltmanns Anregung ist bezeichnenderweise nicht aufgenommen worden. Anderer-
seits sollte die jiidische Stimme sicherlich im «Dialog mit Menschen anderer Religionen
und Ideologien» nicht fehlen, weil ein gemeinsamer biblischer Auftrag uns verpflichtet.

(15) Vgl. F. v. Hammerstein (Hg.), Christian-Jewish Relations in Ecumenical Perspective
(with special emphasis on Africa), Genf 1978.

(16) Die Berichte sind auf Englisch als Broschiite Dialogue in Community, bzw. als Buch mit
den Bibelarbeiten, Vortriagen usw. unter dem Titel: Faith in the Midst of Faiths, WCC
Genf 1977, erschienen. Eine deutsche Ausgabe wird 1978 erscheinen: Der Dialog der
Religionen, Lembeck-Verlag.

(17) In den Minutes (World Council of Churches 1977) der Konferenz sind die verschiedenen
Vorschlége fiir Richtlinien enthalten.

(18) Es war nicht der erste Versuch dieser Art. Verschiedene Institutionen in Israel, wie das
Israel Interfaith Committee, die Anglikanische Kirche oder das Zentrum fiir das Stu-
dium der Religionen, laden regelmissig afrikanische oder auch asiatische Christen ein.
Schon 1972, als sich protestantische und katholische Theologen aus Afrika auf Einla-
dung des Israel Interfaith Committee fiir ein Seminar iiber «Die universalen Aspekte
der biblischen Botschaft» in Jerusalem trafen, wurde ins Auge gefasst, dass ein Institut
besonders fiir afrikanische Theologen in Jerusalem gegriindet werden solle. Das Stu-
dium der Bibel im Heiligen Land und in der Begegnung mit dem heutigen Judentum
schien den Afrikanern unerhort wichtig. Die afrikanischen Kirchen wollen den direkten
Zugang, die unmittelbare Begegnung mit Israel, die im Altertum lange Jahrhunderte
lebendig war, wieder aufleben lassen. Sie wollen sich von Europa und seiner Theologie
emanzipieren. Leider konnte dieser Plan bisher auf Grund der politischen Schwierig-
keiten nicht verwirklicht werden. Aber es finden doch inzwischen jeden Sommer acht-
wochige Seminare fiir afrikanische Theologen — abwechselnd englisch- und franzo-
sischsprachig — statt, fiir die grosses Interesse besteht. Diese Kurse beschiftigen sich
mit biblischer Archéologie und Exegese, mit Judentum, Christentum und Islam, wie sie
sich im Heiligen Land entwickelten und heute zusammenleben. Leider spielt der Vor-
wurf, der Staat Israel sei von Imperialismus und Kolonialismus gezeugt, sei ein Vor-
posten des Neokolonialismus, eine erschwerende Rolle bei all diesen Pldnen. Mit diesen
Anschuldigungen wird das notige Vertrauen erschiittert.

(19) Ein Bericht iiber diese Tagung mit den afrikanischen Beitrdgen und einigen grund-
sitzlichen Uberlegungen ist 1978 beim OeRK in Genf erschienen (siche Anm. 15).

(20) Die Jahreskonferenz 1976 des United Christian Council in Israel (UCCI) beschiftigte
sich mit den Identitdtsproblemen von messianischen Juden und arabischen Christen,
wihrend es 1977 um eine bessere Zusammenarbeit von eingeborenen (indigenous) und
ausldndischen (expatriate) Christen ging. Probleme der Mission spielten in beiden
Jahreskonferenzen eine Rolle. Es ist erfreulich, wie intensiv und mutig sich der
iiberwiegend protestantische UCCI mit diesen schwierigen Fragen auseinandersetzt (vgl.
UCCI News, P.O. Box 116, Jerusalem 91 000, Israel, 1977 und 1978).

74



(21) Vgl. Journal of Ecumenical Studies, Temple University, Philadelphia, Number 4/Fall
1976. Dieses Heft enthilt alle wichtigen Vortrige, Diskussionen und Empfehlungen
eines Kolloquiums, das 1972 in New York zwischen Vertretern der Griechisch-Ortho-
doxen Kirchen in Amerika und des Judentums stattgefunden hat. Es ist der erste wesent-
liche Dialog zwischen diesen Partnern. Historische, biblische, theologische und auch
liturgische Fragen werden erstaunlich offen erortert. Leider hat dieser Dialog bisher
keine Fortsetzung gefunden.

(22) Vortrag vervielfaltigt von der Ecumenical Theological Research Fraternity in Israel,
P.O.B. 249, Jerusalem, Israel.

(23) aao. S. Sund §. 7.

(24) In meinem Beitrag Aufgaben des Gkumenischen christlichiidischen Dialogs nach
Nairobi, Oekumenische Rundschau, Heft 4/1976, habe ich auf S. 504 iiber diesen
Vortrag berichtet.

(25) Griechenland als Ort eines christlich-jiidischen Dialogs ist wichtig, weil es eines der
dltesten und wichtigsten orthodoxen Lénder ist. Es gibt dort sowohl Freunde als auch
Gegner cines solchen Dialogs. Leider gibt es neben einem nicht starken «klassischen»
Antisemitismus neue, moderne Formen dieses Ubels. Etwa werden die missionarisch
auch in Griechenland unter orthodoxen Christen aktiven Zeugen Jehovas mit Judentum
und Israel in Verbindung gebracht (vgl. Christian Attitudes on Jews and Judaism, Insti-
tute of Jewish Affairs, London, Dezember 1976, S. 16f). Diese angebliche Verbindung
ist absurd, weil Juden diese Art Mission vollkommen ablehnen und mit den Zeugen
Jehovas nie sympathisierten.

75



	Der Stellenwert Israels im oekumenischen Rat der Kirchen

