
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Der Stellenwert Israels im oekumenischen Rat der Kirchen

Autor: Hammerstein, Franz von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER STELLENWERT ISRAELS
IM OEKUMENISCHEN RAT DER KIRCHEN

von Franz von Hammerstein

Wenn wir über den Stellenwert Israels im Oekumenischen Rat der
Kirchen (OeRK) nachdenken, sollten wir uns vorweg darüber verständigen,

was wir unter Israel und OeRK verstehen. Beide Grössen können in
einem engeren oder weiteren Sinn, organisatorisch oder historisch
verstanden werden. Deshalb sind viele Missverständnisse möglich, die
wiederum leicht Vorurteile zeugen. (1)

Mit Israel kann das alte Israel bis zu seiner Unterwerfung durch die
Babylonier im Jahre 587 v. Chr. oder — wie in den meisten christlichen
Geschichten Israels — bis zu seiner Vernichtung durch die Römer im
Jahre 70 n. Chr. gemeint sein. Das in der Zerstreuung lebende Judentum in
der christlichen Zeit wird dann nicht mehr als Israel ernst genommen und
der moderne Staat Israel hat wenig oder nichts mit dem alten Israel der
Bibel zu tun. Wenn wir hingegen heute über Israel (2) nachdenken, so
meinen wir das ganze jüdische Volk in Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft einschliesslich des Staates Israel und der Diaspora, einschliesslich
der gläubigen und säkularisierten Juden. Wir meinen das Volk, die
Menschen, denen die biblischen Verheissungen gelten (Gen. 12,2-3;
Römer 9,4 u.a.).

Mit dem Oekumenischen Rat der Kirchen kann der Stab, die
Verwaltung mit ihrem Generalsekretär in Genf oder auch die fast 300
Mitgliedskirchen, die Resolutionen der alle sieben Jahre tagenden
Vollversammlungen oder des jährlich zusammentretenden Zentralkomitees, die
Studien von einzelnen Arbeitsgruppen wie Glaube und Kirchenverfassung,

Weltmission und Evangelisation oder Dialog gemeint sein. Wir
wollen wiederum versuchen, wenigstens an Hand einiger Beispiele den
Oekumenischen Rat als Ganzes, als Bewegung in seiner Vielfalt und doch
auch Zusammengehörigkeit in den Blick zu bekommen. Wir müssen
nüchtern erkennen, dass 1948 in Amsterdam unter dem Einfluss
westlicher Theologie, westlicher Geschichte die Vollversammlung zu Israel
Stellung genommen hat, während später infolge des stärker werdenden
Gewichts orthodoxer, (3) asiatischer und afrikanischer Kirchen (4) zwar
Antisemitismus weiterhin verurteilt, aber die Beurteilung Israels insgesamt

immer schwieriger und umstrittener wurde. Noch 1967 wurde von
Glaube und Kirchenverfassung eine Studie «Die Kirche und das jüdische
Volk» (5) entgegengenommen und den Kirchen zum Studium empfohlen,

61



aber durch die Mitgliedschaft der vielen neuen Kirchen hatte diese Studie
über die sowieso interessierten Gruppen hinaus wenig Wirkung. Die
Integration der neuen Mitglieder in den OeRK mit vielen neuen theologischen
und politischen Perspektiven steht im Vordergrund. Weltweite
Zusammenarbeit muss eingeübt werden.

Es gibt zwar innerhalb der ökumenischen Bewegung nicht nur in
Europa oder Nordamerika und vor allem in Israel, sondern auch hier und
da in Afrika, Asien, Südamerika oder in der übrigen Welt Einzelne und
Gruppen, die an der Frage nach der Zusammengehörigkeit von Kirche
und Israel interessiert sind, die an dieser Aufgabe arbeiten. Aber das hat
kaum Auswirkungen bis in das Exekutiv- oder Zentralkomitee, bis in die
Vollversammlung des OeRK hinein. In diesen Gremien und auch in vielen
anderen Kommissionen wie etwa Glaube und Kirchenverfassung, wo
eigentlich Israel intensiv verhandelt werden sollte, geht man dieser
Aufgabe lieber aus dem Wege, weil das Eisen zu heiss ist. Wir müssen
Verständnis entwickeln für diese Situation, weil wir sie andernfalls sicher
nicht ändern. Die politischen und theologischen Komponenten der Israelfrage

lassen sich nicht trennen. Sie sind eng miteinander verknüpft.
Hinsichtlich beider Bereiche gibt es in verschiedenen Konfessionen und in
verschiedenen Ländern oder Erdteilen grosse theologische Unterschiede,
grosse ideologische Gegensätze. Die theologischen und die ideologischen
Probleme können zusammenhängen, sie können aber auch unabhängig
voneinander sein.

Die meisten orthodoxen Kirchen haben theologisch noch weniger an
dieser Frage gearbeitet als — allerdings auch meist erst in den letzten
Jahrzehnten — einige protestantische Kirchen. Die Bereitschaft und die
praktischen Möglichkeiten hängen stark davon ab, in welchem politischen
Machtbereich oder welchem politischen Einflussfeld eine Kirche existiert.
Die Kopten in Ägypten, die Armenier in Jerusalem, die Orthodoxen in
Griechenland, in Syrien oder in der Sowjetunion gehen mit jeweils
anderen historischen und zeitgeschichtlichen Voraussetzungen an die
Beschäftigung oder Begegnung mit Israel heran. Im OeRK können sich an
Israel nicht nur politisch, sondern auch theologisch grosse Spannungen, ja
Spaltungen entwickeln. Deshalb ist man so zurückhaltend.

1. Geschichte der christlich-jüdischen Arbeit
in der Oekumene (1928-1978)

Welche Probleme und Aufgaben ergeben sich für das christlichjüdische

Verhältnis aus dieser Situation innerhalb des OeRK? Wir können

62



uns die jetzige Situation am besten an Hand der Geschichte der
christlich-jüdischen Arbeit in der Oekumene verdeutlichen: Die Arbeit
begann offiziell, als 1928 auf einer grossen Konferenz des Internationalen
Missionsrates in Jerusalem infolge eines Berichtes über zwei Tagungen
von christlich-jüdischen Missionsgesellschaften (6) das «Komitee für den
christlichen Auftrag an den Juden (Christian Approach to the Jews)»

gegründet wurde. Es ging darum, die Judenmission aus der Isolierung zu
befreien und zu einer Aufgabe der Kirche zu machen und die Situation
getaufter Juden — Judenchristen (Hebrew Christians) (7) — innerhalb der
Kirche zu klären. In einigen Kirchen wurden getaufte Juden diskriminiert,
weil die Vorurteile gegenüber Juden überhaupt auch auf sie übertragen
wurden. Oder es wurde erwartet, dass sie ihre jüdische Identität
vollkommen aufgäben, was unbiblisch wäre. Bald stellte sich heraus, dass

echte Mission unter Juden den Dialog mit Juden einbeziehen muss, dass

Mission unter Juden unter wesentlich anderen Voraussetzungen geschieht
als die übrige Mission, die ihrerseits neu überprüft, neu durchdacht
werden muss.

Die «Judenmission» bleibt für viele Kirchen oder kirchliche Gruppen
eine Aufgabe oder ein Problem und müsste deshalb auch im ÖeRK als
Problem ernster genommen werden. (8) Es gibt noch oder wieder Kirchen
und kirchliche Gruppen, (9) die intensiv Judenmission treiben, und sie
sollten im Gespräch bleiben mit Kirchen und Gruppen, die in der
Judenmission aus biblisch-theologischen Gründen keine vorrangige
Aufgabe sehen, wohl aber eine gemeinsame starke jüdisch-christliche Missio
Dei erkennen.

Es gibt mit oder ohne besondere Mission Judenchristen, (10) die in den
Kirchen und auch im OeRK besonders beachtet werden sollten, weil sie
einen wertvollen Schatz in die Kirche einbringen; dieser mögliche
konstruktive Beitrag von Judenchristen wurde und wird von
Heidenchristen noch längst nicht genügend gewürdigt. Es gibt hinsichtlich der
Mission zwischen Christen und Juden noch viele Missverständnisse. (11)
Christen sehen in der Mission eine befreiende Aufgabe, Juden eine
tödliche Bedrohung. Christen sehen im Kreuz, das ihrer Mission zu
Grunde liegt, ein Zeichen des Leidens, aber auch der Befreiung von
Schuld ; Juden sehen im christlichen Kreuz eine für sie tödliche, gewalttätige

Waffe. Wir werden dieses durch unchristliche Missionspraktiken
entstandene Stigma auf jüdischer Seite nur langsam verändern können.

(12)
Der Schwerpunkt verlagert sich in der christlich-jüdischen Arbeit weg

von der Mission zum Dialog. Die theologischen Probleme werden nicht
vor allem von den Missionsleuten, sondern innerhalb der ökumenischen
Bewegung von Glaube und Kirchenverfassung bearbeitet.

63



Nach der Eingliederung des Internationalen Missionsrates in den
OeRK (1963) wurde aus dem «Christlichen Auftrag an den Juden» die
«Konsultation für die Kirche und das jüdische Volk» (CCJP), die nach der
Gründung der Arbeitsgruppe «Dialog mit Menschen anderer Religionen
und Weltanschauungen» (DFI - gegründet 1971) dieser angeschlossen
wurde. Auf diese Weise wurde die christlich-jüdische Aufgabe aus dem
missionarischen Kontext im engeren Sinn herausgelöst und — übrigens
auf Wunsch der jüdischen Partner, die inzwischen das «Internationale
Komitee für interreligiöse Konsultationen» gegründet hatten — in den
Dialog (DFI) eingegliedert, der auch innerhalb der Programmeinheit
«Glaube und Zeugnis» arbeitet. Das Problem war nun nicht mehr in erster
Linie die Judenmission im Gegensatz oder Unterschied zum Dialog,
sondern die Stellung des christlich-jüdischen Dialogs zum Dialog mit
Menschen anderer Religionen oder Weltanschauungen. Hat der
christlich-jüdische Dialog eine zentrale Sonderstellung, oder ist er einfach ein
Dialog neben anderen? Für die Mitglieder der CCJP hat die christlichjüdische

Beziehung eine Sonderstellung, weil das Judentum konstitutiv für
den christlichen Glauben ist, während für viele Mitglieder der Dialog
(DFI)-Kommission der christlich-jüdische Dialog einfach eine Aufgabe
neben anderen ist. Die christliche Beziehung zum Judentum liegt auf einer
Ebene mit Beziehungen zu anderen Religionen.

Nun sollten wir uns sicherlich nicht auf ein einfaches entweder/oder
einlassen, entweder ist das Judentum nur eine Religion oder ein Volk
neben anderen — ein kleines Volk, eigentlich keine Weltreligion —, oder
es ist mindestens für Christen — und nicht nur für Christen mit jüdischen
Nachbarn — ein Volk sui generis, ohne das der christliche Glaube seine
Wurzeln verliert und abstirbt.

Diese Tatsache, die leider innerhalb des DFI nie wirklich offen
diskutiert worden ist, (13) hat Jürgen Moltmann 1977 während der Feier
zum 50-jährigen Bestehen von Glaube und Kirchenverfassung, einer der
wesentlichen theologischen Säulen des OeRK, klar und scharf betont:

Es gibt im Grunde nicht zwei Völker Gottes, ein «altes» und ein
«neues». So wie Gott einer ist, so ist auch sein Volk eines. Die
ökumenische Bewegung und das ökumenische Denken stossen darum
zuletzt immer wieder auf das erste Schisma, aus dem die
Heidenchristenheit hervorgegangen ist: die Trennung von Kirche und
Israel. Hier begann das schismatische Denken im Christentum.
Hier muss es zuletzt auch aufhören. In dem Juden Jesus Christus
sieht uns Heidenchristen nicht nur der wahre Gott und der wahre
Mensch, sondern auch Israel an. Durch ihn erkennen wir Israel und

64



sind mit Israel verbunden, denn durch ihn sind die Verheissungen
des Gottes Abrahams, Isaaks und Jakobs auf uns gekommen. Die
ökumenische Bewegung wird ohne Israel nicht zur Ruhe kommen
und nicht vollendet werden. Darum erkennen wird, dass auch die

«ganze Kirche» ohne Israel noch unvollkommen und nicht am Ziel
ist. Wir hoffen gemeinsam auf jenes grössere Reich Gottes, in
welchem Israel und die Kirche eins sein werden. Oekumene mit
Israel heisst, die Glaubens- und Lebenszeugnisse Israels als Zeugnisse

des einen Volkes Gottes zu verstehen lernen. Oekumene mit
Israel heisst, in der unvollkommenen Kirche auf das vollkommene
Reich zu warten. Es wäre ein grosser Fortschritt in der
ökumenischen Bewegung, wenn die Kirchen das «Gespräch mit Israel»
nicht mehr im Rahmen des «Dialogs mit Religionen» sondern
mitten im Zentrum von Faith and Order führen würden. (14)

Es ist sicherlich dankenswert und wichtig, dass Moltmann die Bedeutung

Israels für die Kirche so eindeutig herausgestellt hat. Aber wir dürfen
nicht vergessen, dass er in dieser Frage die «westliche»
(europäischamerikanische) Theologie repräsentiert. Die Theologen Afrikas oder
Asiens beginnen erst ganz langsam über diese Probleme überhaupt
nachzudenken. (15)

2. Dialog-Konsultation «Dialog in Gemeinschaft» in Thailand (1977)

In Thailand fand im April 1977 eine theologische Konsultation des
Oekumenischen Rates der Kirchen «Dialog in Gemeinschaft» mit 85
Teilnehmern aus vielen Kirchen und allen Erdteilen statt, während der die
theologische Bedeutung des Dialogs mit Menschen anderer Religionen
und Ideologien neu durchleuchtet wurde. In der offiziellen Erklärung
dieser Konsultation werden einzelne Religionen oder Ideologien nicht
herausgestellt, weil das die Konsultation überfordert hätte. In einem
Abschnitt über die «Theologische Bedeutung von Menschen anderer
Religionen und Ideologien» werden die Christen ermahnt, ihnen allen mit
Bussfertigkeit, mit Demut, Freude und Lauterkeit zu begegnen,

denn wir wissen, wie leicht wir Gottes Offenbarung in Jesus
Christus missverstehen und in unseren Werken verraten, uns eher
als Besitzer der göttlichen Wahrheit denn als das, was wir wirklich
sind, nämlich unwürdige Empfänger der Gnade, ausgeben ; denn
wir entdecken in Menschen anderer Religionen und Ideologien
in solchem Masse Spiritualität, Hingabe, Mitgefühl und Weisheit,

65



dass wir kein Recht haben, uns von einer erhabenen Warte aus ein
Urteil über sie anzumassen...»

Die konkreten Beziehungen werden dann nur in einem weniger
verbindlichen Gruppenbericht, der nicht von der ganzen Konsultation
verabschiedet, sondern nur entgegengenommen wurde, beschrieben. (16)
Nach einem kurzen Hinweis auf derzeitige christlich-jüdische Begegnungen

und einer ebenfalls kurzen Beschreibung der einmaligen historischen
Beziehungen zwischen Christen und Juden, des Antisemitismus und der
gemeinsamen Erfahrung von Befreiung (Exodus) werden abschliessend
dann sowohl drei Fragen, denen wir im christlich-jüdischen Dialog nicht
ausweichen können, als auch drei Aufgaben für diesen Dialog formuliert :

In allen Dialogen mit Juden werden folgende unvermeidliche
Fragen präsent sein. Christen können unterschiedliche Antworten
darauf geben, aber die Fragen müssen in jedem Dialog als
vorhanden und gültig anerkannt werden :

1. Welche Garantien können Christen im Blick auf die
Ausmerzung des Antisemitismus, wie er aus der christlichen
Geschichte bekannt ist, geben?

2. In welchem Sinne können sich Christen mit dem Recht des

jüdischen Volkes auf einen eigenen Staat identifizieren?

3. Welche Garantien können Christen gegen Judenbekehrung
(proselytism) geben

Drei Themen können für den künftigen christlich-jüdischen
Dialog empfohlen werden :

1. In welchem Sinne sind das christliche Alte Testament und
die Bibel der Juden «dieselbe Schrift»?

2. Gibt es eine gemeinsame Mission und gemeinsame Anliegen
für Juden und Christen

3. Wie können unsere beiden Gemeinschaften durch Dialog zu
weltweiter Gemeinschaft beitragen

Diese Fragen, diese Themen mögen für uns im Westen inhaltlich
nichts wesentlich Neues bringen, aber neu ist doch, dass sie von einer
ökumenischen Konferenz mit afrikanischen und asiatischen Teilnehmern
als ökumenische Aufgaben, d.h. für alle Christen und nicht nur diejenigen
mit unmittelbaren jüdischen Nachbarn gestellt werden. Ob allerdings

66



diese Fragen und Themen, die ja doch zugleich wesentliche und schwierige

Aufgaben sind, in den Mitgliedskirchen des OeRK ernstgenommen
werden, das hängt davon ab, ob sie als wesentlich erkannt werden oder ob
andere Probleme und Aufgaben Priorität haben, ob wir — d.h. engagierte
Gruppen im Westen — uns so mit ihnen befassen, dass wir nicht nur die

eigenen Gemeinden, sondern auch die weitere Oekumene für diese

zentralen Aufgaben gewinnen.
Hierzu gehört sicher auch, dass wir sie nicht isoliert, sondern im

grösseren Zusammenhang mit anderen Dialogen sehen. Deshalb stellte die

Gruppe in Thailand sie mit folgenden Themen in den grösseren
Zusammenhang von Gesprächen zwischen Juden, Christen und Muslims.

1. Die historischen und theologischen Beziehungen zwischen
diesen drei Gemeinschaften lassen hoffen, dass sich dreiseitige
Beziehungen anbahnen werden. Wir begrüssen und ermutigen
lokale, regionale und freie Initiativen wie die Ständige Konferenz
der Juden, Christen und Moslems in Europa. Ein geeignetes Thema
für diesen Dialog, hoffen wir, könnte die «Menschliche
Verantwortung für die Natur» sein, das DFI zusammen mit anderen
Gruppen des OeRK in Angriff genommen hat.

2. Wir glauben, dass wir unseren christlichen Glauben unter
neuen Perspektiven verstehen werden, wenn wir uns besser
informieren über die Fragen, die im Dialog mit Juden und Moslems
zu Schrift, Trinität, Kreuzigung, Auferstehung, Mission und
Gehorsam aufgeworfen werden.

3. Die wachsende Zahl von Moslems in vielen Teilen des Westens

(Grossbritannien, europäischer Kontinent, USA, einschliesslich

Black Muslims) machen einen trilateralen Dialog dort möglich
und notwendig.

4. Aus den Erfahrungen solch eines Dialogs heraus und damit
man sich in Zukunft besser versteht, ersuchen wir die Kirchen,
dafür zu sorgen, dass Lehrbücher auf allen Bildungsstufen ein
authentisches Bild von Judentum und Islam geben, das sich in die
jüdischen und moslemischen Gemeinschaften einfühlt und von
ihnen akzeptiert werden kann.

5. Wir glauben, dass bei den gegenwärtigen Spannungen im
Nahen Osten Mut gemacht werden muss zu informellen und
persönlichen Kontakten zwischen den drei Gemeinschaften, bis die
Zeit für einen offizielleren Dialog reif ist. Der Ort für solche
Versuche muss dabei sehr sorgfältig ausgewählt werden.

67



6. Wir freuen uns auf den Tag, an dem Jerusalem, die Stadt
des Friedens und des Segens (Schalom/Salaam) für unsere drei
Religionen, nicht mehr nur ein Symbol, sondern ein Zeugnis sein
wird für unsere Verbundenheit in der Heilsgeschichte und in
Gott.

Schon in Thailand war deutlich, dass einzelne konkrete Dialoge einerseits

stärker umstritten sind als allgemeine Richtlinien und dass die
Konkretisierung stark von den regionalen Interessen oder Problemen und
vor allem auch von der Glaubensüberzeugung einzelner Christen und
Kirchen abhängt. Selbstverständlich stand etwa in Thailand die Begegnung

mit dem Buddhismus im Vordergrund. Aber die Frage bleibt, ob die
gemeinsame christlich-jüdische Botschaft von der Schöpfung und
Erlösung, von Gerechtigkeit und Frieden universale Bedeutung hat. Wie
will Gott ihr universale Anerkennung verschaffen? Christlich-jüdische
Mission und die tastenden dialogischen Versuche sind meist noch höchst
unvollkommene und fragwürdige Mittel zu diesem Ziel.

3. Konferenz der Konsultation «Kirche und Jüdisches Volk»
des ÖeRK in Jerusalem (1977)

In Jerusalem haben wir während der CCJP-Konferenz im Juni 1977 weiter
an ökumenischen Richtlinien für die christlich-jüdische Verständigung
gearbeitet. (17) Gruppen in USA, in England und Israel hatten Entwürfe
aus ihrer Sicht der Aufgabe erarbeitet, die zur Diskussion gestellt wurden.
Es zeigte sich, dass einerseits zwischen diesen Entwürfen viele
Übereinstimmungen bestehen — Probleme wie Antisemitismus, Proselytismus,
der Staat Israel kommen mehr oder weniger ausführlich in allen
Entwürfen vor —, während die Aufgaben doch entsprechend den geographischen,

nationalen, kulturellen oder religiösen, theologischen Gegebenheiten

stark unterschiedlich gesehen werden. Das ist natürlich, und
deshalb werden konfessionelle oder regionale Richtlinien nicht durch
ökumenische ersetzt werden können. Oekumenische Richtlinien sollen
nur einen Rahmen schaffen, in die Tiefe gehende Verständigung ermutigen

und vor allem die Aufgabe auch für diejenigen beschreiben, die
keine jüdischen Nachbarn haben oder sie bisher nicht kennen. Unsere
grundlegende Verbundenheit mit dem jüdischen Volk in Geschichte,
Gegenwart und Zukunft muss beschrieben werden, um die grundsätzliche
Zusammengehörigkeit und gemeinsame Aufgabe zu umreissen.

Eine wichtige Erkenntnis der Jerusalemer Konferenz, an der 15 an
Israel interessierte afrikanische Christen teilnahmen, war die Tatsache,

68



dass diese Christen eine eigene direkte Verbindung zu Israel als Staat,
Land und auch als Glauben suchen. (18) Sie sind mit Israel nicht durch
eine gemeinsame europäische oder amerikanische Kultur und Theologie,
durch das Problem des abendländischen Antisemitismus verbunden oder
getrennt, sondern durch eine starke Liebe, eine theologische und kulturelle

Nähe zum «Alten Testament».
Wir hatten vor der Konferenz über eine ganz Reihe von theologischen

Seminaren in Afrika Studenten eingeladen, einen Essay zum Thema
«Afrikanisch-christliche Bewertung des Judentums» zu schreiben. 15 Arbeiten
aus Kenya, Ghana, Nigeria, Kamerun, Äthiopien und Zaire wurden uns
geschickt, obwohl wir keinen Preis versprechen konnten. Diese Arbeiten
beschäftigen sich nicht mit Problemen des Antisemitismus oder Anti-
judaismus, kaum mit dem Staat Israel oder der Frage von Mission und
Dialog, sondern mit der Verwandtschaft von biblischer und afrikanischer
Kultur und Religion. Da werden von der Geburt über die Bedeutung der
Namen, der Beschneidung, der Erziehung, der Ehe, der Familie, bis zur
Bedeutung des Todes, aber auch der Vorstellungen von Gott oder von
Opfern viele Übereinstimmungen bzw. Ähnlichkeiten festgestellt, die
afrikanischen Christen das Judentum in Geschichte und Gegenwart
interessant machen. Die Art der biblischen Überlieferung (AT) scheint
afrikanischem Denken nahe verwandt. (19)

Unsere Konferenz wurde bereichert von einer afrikanisch-asiatischen
Arbeitsgruppe, die vom Schwedischen Institut nach Jerusalem eingeladen
worden war. Sie befasste sich mit der Frage, in welchem Zusammenhang
die Verwurzelung des christlichen Glaubens in der israelitisch-jüdischen
Kultur einerseits und in der jeweiligen Kultur eines Volkes andererseits
stehen. Christen in Europa haben im Laufe der Geschichte Kulturen
geschaffen, die aus vielen Faktoren zusammengesetzt sind, in denen aber der
christliche Glaube meist eine erhebliche Rolle gespielt hat. Christen in
Afrika oder Asien leben in Kulturen, die unter anderem tief und intensiv
vom Hinduismus, Buddhismus, von afrikanischen traditionellen
Religionen und vom Islam geprägt sind. Sie wollen nicht länger — wie lange
Zeit und vielfach noch heute von europäische^ Missionen angestrebt —

mit dem christlichen Glauben auch die europäische Kultur annehmen.
Beides ist jedoch häufig schwer zu trennen, weil intensiv ineinander
verflochten. Sie wollen in ihrer eigenen Kultur verwurzelt bleiben oder sich
wieder verwurzeln, was grosse Probleme mit sich bringt, weil diese
Kulturen mit anderen Religionen eng verbunden sind und weil sie noch
nicht in das Stadium der Industrialisierung eingetreten sind. Deshalb
scheint eine Orientierung an der israelitisch-jüdischen Kultur wichtig. Es
ist unerhört dankenswert, dass das Schwedische Institut sich dieser

69



Aufgabe annimmt und nicht mehr nur schwedische Theologen, sondern
auch Lutheraner aus Afrika und Asien nach Jerusalem bringt.

4. Die Einstellung orthodoxer Christen zu Israel

Während der Jerusalem-Konferenz hatten wir uns ursprünglich auch
mit der Haltung orthodoxer Christen zum Judentum beschäftigen wollen,
aber das war wegen der politischen Spannungen im Nahen Osten und wohl
auch wegen protestantischer Überfremdung unmöglich. Es hätte uns auch
zeitlich und kräftemässig überfordert. Die alten und ehrwürdigen orthodoxen

Kirchen wollen sich auf Grund jahrhundertelanger Erfahrung meist
nicht politisch engagieren und fürchten politisch missbraucht zu werden.
Sie wollen auch nicht auf Grund einer protestantischen oder westlichen
Initiative aus dem OeRK in einen Dialog eintreten. Das «westliche»
Christentum ist ihnen aus guten Gründen suspekt, weil sie während der
Kreuzzüge und später durch westliche Missionare missachtet wurden.
Orthodoxe Christen haben ähnlich wie Juden ein langes Gedächtnis. Ein
orthodoxer Bischof aus dem Nahen Osten sprach kürzlich von drei
«Kreuzzügen» gegen die orientalischen orthodoxen Kirchen : dem
«Kreuzzug» des Islam im 7. Jahrhundert, den Kreuzzügen der westlichen
Christenheit vom 11.-13. Jahrhundert, die sich in der Mission (20)
fortsetzten, und von dem «Kreuzzug» des Judentums in Form des Staates

Israel, der die Stellung der orthodoxen Kirchen in Frage stellen könnte.
Diese Gegner sind alle noch gegenwärtig und werden von den orthodoxen
Kirchen misstrauisch beobachtet. Trotzdem haben sich nicht nur in
Nordamerika, (21) sondern auch in Israel und Westeuropa die Kontakte
zwischen orthodoxen Christen und Juden erfreulich weiterentwickelt.

a) In der Theologischen Forschungsgemeinschaft (Theological
Research Fraternity) in Jerusalem, einer Gruppe von protestantischen,
katholischen und auch orthodoxen Theologen, sprach 1977 der
armenische Erzbischof S. Ajamian über das Thema «Volk, Land und Glaube —

eine christliche Perspektive». (22) Er machte deutlich, dass in der
orthodoxen Theologie insgesamt Land, Glaube und Kultur aufeinanderbe-
zogene Werte und zueinandergehörende Elemente orthodoxer Kirchlichkeit

sind. Deshalb besteht in den orthodoxen Kirchen auch ein genuines
Verständnis für die Zusammengehörigkeit von Volk, Land und Glaube im
Judentum.

Gleichzeitig macht nun aber Bischof Ajamian in seinem Vortrag auch
deutlich, dass zwischen den vor- und nach-chalzedonensischen Kirchen
hinsichtlich der Einstellung zum Judentum ein wesentlicher Unterschied

70



besteht. Die mit dem christlichen Reich verbundenen Kirchen von
Konstantin bis Justinian waren intolerant sowohl gegen die orthodoxen
Kirchen, die sich diesem imperialistischen Anspruch nicht beugten, als
auch gegen das Judentum, das ein Fremdkörper in der christlichen Gesellschaft

wurde. In der armenischen Theologie «teilt sich das neue Israel den
Bund Gottes mit seinem Volk — es setzt sich nicht an die Stelle des
Volkes Gottes, sondern wird zum adoptierten Kind des Einen Gottes und
teilt mit dem echten Kind die Rechte der Erbschaft». (23) Das Recht auf
das Land Kanaan ist das einzige Recht, das von der armenischen Kirche
nie gemeinsam mit Israel in Anspruch genommen wurde, weil das Reich,
für dessen Kommen die Kirche betet, nicht von dieser Welt ist.

Die Völker werden vom Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs in seinen
Bund, sein Reich aufgenommen. Die Erwählung Israels wird auf die
Nationen ausgedehnt. Das legitime Reich Gottes darf nicht mit den
illegitimen — römisch, byzantinisch, arabisch — Reichen dieser Welt
verwechselt werden. Ajamian betont das Konzept der Diözese als
unabhängiger Einheit, das Prinzip der Kollegialität als Basis regionaler und
ökumenischer Räte und die nationale Natur der Ortskirche. Er folgert,
dass die Theorie und Praxis der Ersetzung (Substitution) des alten Volkes
Gottes durch das neue und die Ausschliessung des alten vom Heil eine
Folge des Cäsaro-Papismus ist.

Der «kirchliche Nationalismus» ist biblisch inspiriert und schafft heute
einen Parallelismus zwischen christlicher und jüdischer Haltung, der für
einen Dialog wichtig ist. Dieser Dialog darf nicht von antijüdischen
Vorurteilen überschattet werden, die ihren Ursprung meist in dem Streben
von Herrschern nach einheitlicher Religion hatten. «Die orthodoxen
Kirchen sehen in der Erlösung (redemption) Israels, dass Gott sein
Versprechen hält und beten zum Allmächtigen, dass sein Reich für alle
Nationen komme.» (23)

Diese armenisch-orthodoxe Überzeugung lässt sicher noch viele
Fragen offen. Ich konnte hier den Vortrag von Bischof Ajamian nur stark
gekürzt wiedergeben. Aber es ist wohl deutlich geworden, welche
wesentlichen Perspektiven über Israel er gerade auch uns westlichen
Christen öffnet. Wegen des politischen Drucks im Nahostkonflikt mag im
Augenblick diese Stimme noch wenig Gewicht haben, aber sie muss ernst
genommen werden.

b) Nachdem der Direktor des Orthodoxen Zentrums in Chambésy bei
Genf, Bischof Damaskinos Papandreou, 1976 in Zürich einen Vortrag
über «Der Absolutheitsanspruch der beiden Religionen — Christentum
und Judentum — und die Notwendigkeit ihres Dialogs» (24) gehalten und
sich Kontakte zu dem Internationalen Jüdischen Komitee für Interreli-

71



giöse Konsultationen entwickelt hatten, wurde vom 16. bis 18. März 1977

eine erste Konsultation in Luzern/Schweiz gehalten. Orthodoxe Christen
aus Westeuropa und Griechenland arbeiteten mit Juden an dem Thema
«Das Gesetz in christlich-orthodoxem und jüdischem Verständnis».
Bischof Damaskinos betonte in seiner Eröffnungsansprache, dass die erste
Panorthodoxe Konferenz in Chambésy im Dezember 1976 solche Dialoge
ermutigt habe, damit Fanatismus verschwinde, Versöhnung, Friede und
Freiheit ohne Ansehen von Rasse oder Religion gestärkt werde. Patriarch
Demetrios appellierte in seiner Weihnachtsbotschaft 1976 an alle
Menschen, sich für religiöse Freiheit und Toleranz einzusetzen.

In den Beratungen wurde deutlich, dass sich christlich-orthodoxe und
jüdische Theologen hinsichtlich ihres gegenseitigen Verständnisses von
Thora, von Gesetz viel zu sagen haben, dass insbesondere die
christlichorthodoxe Theologie nicht wie lange Jahrhunderte die Theologie des
Abendlandes einen Gegensatz zwischen Gesetz und Evangelium sehe,
sondern ein Ineinander. Die christlich-orthodoxen Kirchenväter seien

weniger mit der Rechtfertigung des Menschen vor Gott als mit der
anaplasis (Umbildung), der metamorphosis (Verwandlung) des Menschen
durch Christus und in Christus beschäftigt gewesen, was etwa Athanasius'
Werk «De incarnatione verbi» zeige. Das Gesetz als Teil der einen Schrift
ist ein Teil der göttlichen Ökonomie für die Erlösung des Menschen.
Zweifellos kann auf dem Hintergrund dieser Lehren ein christlichjüdisches

Gespräch unerhört hilfreich sein. Das tiefe und umfassende
jüdische Verständnis von Thora wird ein wesentlicher Beitrag sein.

Eine weitere Konsultation wurde in Griechenland verabredet. (25) Die
Vorbereitungen hierfür sind inzwischen mit Hilfe eines örtlichen
christlich-jüdischen Komitees im Gange. Als Themen wurden «Die Bedeutung
der Liturgie», «Der Mensch in christlichem und jüdischem Verständnis»
oder «Gott und Mensch im Wandel» vorgeschlagen. Das Thema ist
wichtig, aber wichtiger noch ist die Tatsache, dass einflussreiche orthodoxe

und jüdische Persönlichkeiten sich zusammensetzen und anfangen,
sich zu verstehen.

Leider wurden die Referate und Diskussionen des Luzerner Gesprächs
bisher nicht veröffentlicht. Es wäre wünschenswert, dass dies bald erfolgt,
damit weitere Kreise auf beiden Seiten angeregt werden. Allerdings muss
man leider befürchten, dass auch Einzelne oder Gruppen abgeschreckt
werden und ihren Einfluss gegen solche Begegnungen einsetzen.
Einseitige politische oder theologische Positionen können leider leicht zu
solchem Widerstand führen. Neben einer Öffnung füreinander kann man
eine «orthodoxe» Abkapselung voneinander erschreckenderweise
beobachten. Es muss unsere Aufgabe im OeRK sein, solcher Abkapselung
entgegenzuwirken. Deswegen hat jede Initiative dieser Art Bedeutung. —

72



Diese wenigen Beispiele aus dem Dialog zwischen orthodoxen Christen
und Juden zeigen, wie viele interessante und wichtige Aufgaben sich uns
stellen.

(Wird fortgesetzt)

ANMERKUNGEN

(1) In dem Buch Von Vorurteilen zum Verständnis, Dokumente zum jüdisch-christlichen
Dialog, Frankfurt/M 1976 (Hg. F. v. Hammerstein) habe ich über einige wesentliche
Begegnungen zwischen Vertretern der ökumenischen Bewegung und des Judentums
berichtet.

(2) Vgl. Gen 32,28-29 und Artikel Israel in der Encyclopaedia Judaica 9/106.

(3) Die orthodoxen Kirchen werden offiziell Mitglied 1961.

(4) Erste Vollversammlung in Asien: New Delhi 1961, in Afrika: Nairobi 1975.

(5) Bristol, Beiheft zur Oekumenischen Rundschau 7/8, Stuttgart 1967.

(6) 1927 in Budapest und Warschau auf Initiative des Internationalen Missionsrates unter
dem Vorsitz von John R. Mott (Bericht: The Christian Approach to the Jews —

Budapest/Warsaw, 1927, London 1927).

(7) Hebrew CVtràh'ans/Judenchristen haben einen besonderen und theologisch wichtigen
Auftrag in den Kirchen, für den ihnen die International Hebrew Christian Alliance die
nötige Anregung und Hilfe zu geben versucht. Besonder H. D. Leuner hat segensreich
auf diesem Gebiet gewirkt (vgl. Der Zeuge, andere Schriften und viele Vorträge).

(8) Die schon in Amsterdam schwierigen und kontroversen Fragen der christlichen Be¬

urteilung des Judentums, insbesondere auch der Judenmission, haben sich durch den
Beitritt der orthodoxen Kirchen (1961 in Neu Delhi), durch die aktivere Mitarbeit dieser
Kirchen und auch der Kirchen in arabischen Ländern, sowie insgesamt der Kirchen der
sogenannten Dritten Welt verstärkt. Leider hat das dazu geführt, dass sie ausgeklammert

werden, anstatt verstärkt durchdacht zu werden. Sie haben (noch?) keine Priorität
für die Mehrheit der Kirchen.

(9) Fuller Seminary in Kalifornien (Baptisten) oder die Missouri Lutheran Church, die
gerade neue Richtlinien für Mission unter Juden veröffentlicht hat.

(10) Zwei lutherische Gemeinden bei New York wurden von der American Lutheran Church
ausgeschlossen, weil sie «das christliche Evangelium jüdischen religiösen und sozialen
Sitten unterordnen». Ein genaueres Studium dieser Gemeinden und ihrer Überlegungen
wird nötig sein, um Stellung zu nehmen. Aber deutlich ist schon jetzt, dass hier ein
judenchristliches Problem aufbricht, das wir auch bei den «Jews for Jesus» in USA und
bei den verschiedenen judenmissionarischen Gruppen in Israel (Messianische Juden)
beobachten. Wenn es sich auch nur um kleine Gruppen handelt, so steht doch ein
grosses theologisches Problem im Hintergrund.

73



(11) Deshalb können sie auch das Rote Kreuz zwar als Aufgabe aber nicht als Symbol an¬
erkennen.

(12) Vgl. Face to Face, an Interreligious Bulletin of the Anti-Defamation League of B'nai
B'rith, Vol. II-IV, Fall/ Winter 1977, mit ausgezeichneten Artikeln über «Christliche
Mission und jüdisches Zeugnis» aus jüdischer und christlicher Sicht.

(13) Warum nicht? Sie hat für die meisten Mitglieder des Stabes und der Kommissionen ent¬
weder keine Priorität und/oder ist theologisch irrelevant, weil die Kirche das neue
Israel ist und deshalb das «alte» Israel einschliesslich des heutigen Judentums diese
theologische Bedeutung nicht hat.

(14) Die am Ende des Absatzes von Moltmann aufgeworfene Frage, ob das Gespräch mit
Israel nicht theologisch richtiger von «Glaube und Kirchenverfassung» geführt würde,
ist wichtig. Einerseits sollte sich «Glaube und Kirchenverfassung» sicher intensiv mit
dieser Frage beschäftigen und es nicht bei der Bristol-Studie belassen, aber natürlich
gibt es innerhalb dieser Gruppe auch grosse Widerstände im Hinblick auf dieses Thema.
Moltmanns Anregung ist bezeichnenderweise nicht aufgenommen worden. Andererseits

sollte die jüdische Stimme sicherlich im «Dialog mit Menschen anderer Religionen
und Ideologien» nicht fehlen, weil ein gemeinsamer biblischer Auftrag uns verpflichtet.

(15) Vgl. F. v. Hammerstein (Hg.), Christian-Jewish Relations in Ecumenical Perspective
(with special emphasis on Africa), Genf 1978.

(16) Die Berichte sind auf Englisch als Broschüte Dialogue in Community, bzw. als Buch mit
den Bibelarbeiten, Vorträgen usw. unter dem Titel : Faith in the Midst of Faiths, WCC
Genf 1977, erschienen. Eine deutsche Ausgabe wird 1978 erscheinen : Der Dialog der
Religionen, Lembeck-Verlag.

(17) In den Minutes (World Council of Churches 1977) der Konferenz sind die verschiedenen
Vorschläge für Richtlinien enthalten.

(18) Es war nicht der erste Versuch dieser Art. Verschiedene Institutionen in Israel, wie das
Israel Interfaith Committee, die Anglikanische Kirche oder das Zentrum für das
Studium der Religionen, laden regelmässig afrikanische oder auch asiatische Christen ein.
Schon 1972, als sich protestantische und katholische Theologen aus Afrika auf Einladung

des Israel Interfaith Committee für ein Seminar über «Die universalen Aspekte
der biblischen Botschaft» in Jerusalem trafen, wurde ins Auge gefasst, dass ein Institut
besonders für afrikanische Theologen in Jerusalem gegründet werden solle. Das
Studium der Bibel im Heiligen Land und in der Begegnung mit dem heutigen Judentum
schien den Afrikanern unerhört wichtig. Die afrikanischen Kirchen wollen den direkten
Zugang, die unmittelbare Begegnung mit Israel, die im Altertum lange Jahrhunderte
lebendig war, wieder aufleben lassen. Sie wollen sich von Europa und seiner Theologie
emanzipieren. Leider konnte dieser Plan bisher auf Grund der politischen Schwierigkeiten

nicht verwirklicht werden. Aber es finden doch inzwischen jeden Sommer acht-
wöchige Seminare für afrikanische Theologen — abwechselnd englisch- und
französischsprachig — statt, für die grosses Interesse besteht. Diese Kurse beschäftigen sich
mit biblischer Archäologie und Exegese, mit Judentum, Christentum und Islam, wie sie
sich im Heiligen Land entwickelten und heute zusammenleben. Leider spielt der
Vorwurf, der Staat Israel sei von Imperialismus und Kolonialismus gezeugt, sei ein
Vorposten des Neokolonialismus, eine erschwerende Rolle bei all diesen Plänen. Mit diesen
Anschuldigungen wird das nötige Vertrauen erschüttert.

(19) Ein Bericht über diese Tagung mit den afrikanischen Beiträgen und einigen grund¬
sätzlichen Überlegungen ist 1978 beim OeRK in Genf erschienen (siehe Anm. 15).

(20) Die Jahreskonferenz 1976 des United Christian Council in Israel (UCCI) beschäftigte
sich mit den Identitätsproblemen von messianischen Juden und arabischen Christen,
während es 1977 um eine bessere Zusammenarbeit von eingeborenen (indigenous) und
ausländischen (expatriate) Christen ging. Probleme der Mission spielten in beiden
Jahreskonferenzen eine Rolle. Es ist erfreulich, wie intensiv und mutig sich der
überwiegend protestantische UCCI mit diesen schwierigen Fragen auseinandersetzt (vgl.
UCCI News, P.O. Box 116, Jerusalem 91 000, Israel, 1977 und 1978).

74



(21) V.gl. Journal of Ecumenical Studies, Temple University, Philadelphia, Number 4/Fall
1976. Dieses Heft enthält alle wichtigen Vorträge, Diskussionen und Empfehlungen
eines Kolloquiums, das 1972 in New York zwischen Vertretern der Griechisch-Ortho-
doxen Kirchen in Amerika und des Judentums stattgefunden hat. Es ist der erste wesentliche

Dialog zwischen diesen Partnern. Historische, biblische, theologische und auch
liturgische Fragen werden erstaunlich offen erörtert. Leider hat dieser Dialog bisher
keine Fortsetzung gefunden.

(22) Vortrag vervielfältigt von der Ecumenical Theological Research Fraternity in Israel.
P.O.B. 249, Jerusalem, Israel.

(23) aao. S. 5 und S. 7.

(24) In meinem Beitrag Aufgaben des ökumenischen christlich-jüdischen Dialogs nach
Nairobi, Oekumenische Rundschau, Heft 4/1976, habe ich auf S. 504 über diesen
Vortrag berichtet.

(25) Griechenland als Ort eines christlich-jüdischen Dialogs ist wichtig, weil es eines der
ältesten und wichtigsten orthodoxen Länder ist. Es gibt dort sowohl Freunde als auch
Gegner eines solchen Dialogs. Leider gibt es neben einem nicht starken «klassischen»
Antisemitismus neue, moderne Formen dieses Übels. Etwa werden die missionarisch
auch in Griechenland unter orthodoxen Christen aktiven Zeugen Jehovas mit Judentum
und Israel in Verbindung gebracht (vgl. Christian Attitudes on Jews and Judaism, Institute

of Jewish Affairs, London, Dezember 1976, S. 16f). Diese angebliche Verbindung
ist absurd, weil Juden diese Art Mission vollkommen ablehnen und mit den Zeugen
Jehovas nie sympathisierten.

75


	Der Stellenwert Israels im oekumenischen Rat der Kirchen

