Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Kalla Rabatti II, 6 : eine parénetische Kettenreihe tiber den Ursprung
der suindhaften Handlung

Autor: Bohl, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961658

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KALLA RABATTI I1,6.
EINE PARANETISCHE KETTENREIHE
UBER DEN
URSPRUNG DER SUNDHAFTEN HANDLUNG *

von Felix Bohl, Freiburg i. Br.

Vielfach ist das, was man iiblicherweise unter einem Lasterkatalog
versteht, nicht nur an zahlreichen Stellen des Neuen Testaments anzu-
treffen, (1) vielmehr auch im Alten Testament (2) und in den Qumran-
Texten. (3) Es sind jedoch nicht diese Aufzdhlungen von meist schweren
Verstossen und Siinden, die im folgenden untersucht werden sollen ; den
Gegenstand der Untersuchung bildet vielmehr eine Reihe, welche die
Stufen und Voraussetzungen von Ubertretungen und Siinden in allge-
meiner Weise gleichsam psychologisch zu erfassen sucht.

Aufzdhlungen dieser Art folgen in der Regel einer bestimmten
Struktur, die in der antiken Rhetorik Klimax oder gradatio genannt
wurde, (4) und welche hier im Anschluss an Martin Dibelius mit «Ketten-
reihe» bezeichnet werden soll. (5) Solche Kettenreihen sind gut dadurch
erkennbar, dass sie durch die jeweilige Wiederholung des vorangehenden
Gliedes der Reihe auch formal eine innere Abfolge und Steigerung zum
Ausdruck bringen wollen. Als Beispiel einer solchen Kettenreihe und
zugleich als Ausgangspunkt jener bereits erwdhnten Ausfithrungen iiber
die seelischen Prozesse, als deren Endpunkt die siindhafte Handlung
selbst zu gelten hat, sei der Text Kalla rabbati 11,6 (ed. Higger S. 198)
angefiihrt:

«Es wird gelehrt: Der Trieb des Menschen beméchtigt sich seiner an
jedem Tag, wie es heisst (Gen 6,5): <Und jeder Trieb der Absichten seines
(d. i. des Menschen) Herzens ist nur bose den ganzen Tag.» Von daher
erkldrten unsere Lehrer: (Siindhafte) Vorstellung (hirhur) bringt zur
Begierde (ta Twah ), Begierde zu Lust(?) ("‘ah%wah), Lust(?) zum Nachjagen
(rédifah), Nachjagen zur Tat (ma‘ass{ih); (dies), um dir kundzutun, wie
schwer seine (d. i. des Menschen) Riickkehr vom einen zum anderen ist...»

Warum diese Reihe aus Gen 6,5 und nicht etwa aus Gen 8,21 gefolgert
wird, wo doch an beiden Stellen die Rede vom (bdsen) Trieb ist, ist wohl

(*) Der vorliegende Aufsatz ist Teil der Ergebnisse eines Israelaufenthaltes vom Juli 1976
bis Mirz 1977, der mir durch ein Stipendium der Gorres-Gesellschaft ermoglicht
wurde. Es ist mir ein Anliegen, dies dankbar zu erwidhnen.

55



mit folgender Beobachtung zu erkldaren: Ein Vergleich der entschei-
denden Worte von Gen 6,5 (jesdr machsch®vot libo) und Gen 8,21 (jesdr
lev) zeigt, dass das machsch®wot von Gen 6,5 sehr wahrscheinlich dafiir
verantwortlich ist, dass die Reihe aus eben diesem Vers gefolgert wurde.
Und da aus der zitierten Kettenreihe hervorgehen soll, wie die psycholo-
gische Entwicklung von der geistigen Vorstellung bis hin zur Tat verliuft,
hat der Midrasch mit ziemlicher Sicherheit jesdr als jésirah aufgefasst. Im
Sinne des Midrasch ist folglich die Entstehung, die Bildung oder Formung
der Absichten und Pldne gemeint. (6)

Unmittelbar auf diese negative Klimax folgt dann als Kontrast jene
Aufzdhlung von Verhaltensweisen, die den Frommen und Heiligen
charakterisiert. Es ist jedoch nicht mdglich, die jeweiligen einander
entsprechenden Glieder der beiden Reihen einfach nur als Gegensatz-
paare zusammenzustellen. Dagegen spricht nicht nur, dass die erste Reihe
fiinf, die zweite aber sieben Glieder zidhlt, sondern auch, dass in der
zweiten Reihe nicht der Weg zur tugendhaften Tat gezeigt werden soll,
sondern dass dort nur religiése Verhaltensweisen aufgezidhlt sind. Aus
formalen wie inhaltlichen Griinden liegt es deshalb nahe, beide Reihen
nicht als Kontrastreihen in dem Sinne aufzufassen, dass sie bereits
urspriinglich als solche konzipiert worden wiren. Ohne Zweifel aber
dienen sie dem Redaktor als solche, indem er sie als Stilmittel einsetzt,
welche der Verdeutlichung des einen pardnetischen Zwecks dienen, dem
Weg zur Heiligkeit.

Da die rhetorische Figur der gradatio mit Sicherheit aus der griechisch-
romischen Welt stammt und da solche ethischen Reihen vorwiegend von
der Stoa entwickelt wurden, ist es legitim, eine (jiidisch) hellenistische
Erklarung dieser Reihe zu versuchen. Ein solches Vorgehen scheint auch
dadurch gerechtfertigt, dass im Traktat Derech Erez Rabba (DER) eine
sozusagen «rabbinische> Klimax iiber die Ubertretung vorliegt, welche nur
wenige Gemeinsamkeiten mit unserer <hellenistischen» erkennen lésst.

«Der Anfang der Ubertretung (‘@verah) sind (siindhafte) Gedanken
des Herzens (hirhur ha-lev); das zweite hierauf ist Spotterei (leisanut), das
dritte Hochmut (gassut ha-ruach), das vierte Grausamkeit (‘akhzariut), das
fiinfte Miissiggang (havtalah), das sechste grundloser Hass (sirn’at hinnam)
und das siebte das bose Auge (‘ajin ha-ra‘). Dies ist, was Salomo sagt (Prov
26,25): «<Wenn er (d. i. der Hassende) seine Stimme lieblich macht, glaube
ihm nicht, denn sieben Greuel sind in seinem Herzen.>» (7)

Was hier inhaltlich gesagt ist, unterscheidet sich grundlegend von jener
eingangs zitierten Reihe insofern, als hier unzweifelhaft siindhafte Haltun-
gen, Laster in ihrer Abfolge geschildert sind, wihrend es oben grossten-
teils Affekte waren, die als Wirkungen des bdsen Triebs die siindhafte

54



Handlung verursachen. Es gilt auch in diesem Fall das, was Walther
Volker iiber die Siindenlehre des Clemens von Alexandrien sagte, dass er
ndamlich «wie die Stoiker und Philo nddoc und apogtio. eng aneinander-
riickte.» (8) Deshalb «wandelte sich fiir ihn die Frage nach dem Entstehen
der Siinde in die nach den Anfingen des madogum.» (9)

Bei dem naheliegenden Versuch, jene in Kalla rabbati mitgeteilte
Reihe iiber die hellenistische Umwelt zu verstehen, scheint es ratsam zu
sein, von dem zentralen Begriff der Reihe auszugehen, welcher zudem
noch den Vorteil hat, dass sein griechisches Aquivalent eindeutig zu
bestimmen ist, ndmlich von der ta ®wah oder émdvpia, der Begierde. (10)
Nach der Lehre der élteren Stoa zihlt sie zu den vier Hauptaffekten, (11)
und es verwundert nicht, dass die jiidisch-hellenistische Literatur in ihr
Anfang und Grund der Siinde sieht. So ist sie nach der Mose-Apokalypse
«Anfang aller Siinde, » (12) sie ist, um mit Philo von Alexandrien zu reden,
das «grosste Ubel der Seele», (13) sie kann «mit vollem Recht als das
Grundiibel (doyéxaxov mavoc) bezeichnet werden», (14) ja, sie ist sogar
«die Quelle aller Ubel (mnyn tév %andv». (15)

Unmittelbar auf die Begierde (ta wah) folgt in unserer Kettenreihe
‘ah%vah, was zwar mit <Lust) tlibersetzt wurde, doch musste diese
Ubersetzung gleich mit einem Fragezeichen versehen werden, welches
seine Berechtigung durch Uberlegungen erhilt, iiber die weiter unten
noch zu berichten sein wird.

Unter der Voraussetzung, dass auch 'ah%vah aus einer Ubersetzung
resultiert und folglich eine Entsprechung im jiidisch-hellenistischen bzw.
stoischen Raum haben muss, kann damit eigentlich nur die ndovn gemeint
sein. Dieser Begriff, der urspriinglich die edelsten Freuden bezeichnen
konnte, erlebte eine erhebliche Bedeutungsverengung in negativer Hin-
sicht, und sicherlich diirfte Wdovf} in negativem Sinn innerhalb unseres
Katalogs verstanden sein. Dass die Lust unmittelbar neben der Begierde
genannt ist, hat seinen Grund darin, dass Mdovrny héufig gleichsam als
Parallelbegriff der #mdupia gebraucht ist. Beide werden von Zenon zu
den vier Hauptaffekten gerechnet, (16) und Philo sieht in beiden, be-
sonders aber in der mdovy die Wurzel der Siinde: «Die Begierde
( gémdvuia) besteht in dem Verlangen nach Sinnengenuss (fdovy)... So
griinden sich denn offenbar alle Seelenstimmungen (nddv) auf die
Sinnenlust (fdovf)». (17) Und offenbar wird diese Meinung auch vom 4.
Makkabierbuch geteilt, wenn es dort heisst, dass «die Begierde ( émdvpia)
vor der Lust (jdovn) » einhergehe. (18)

Ist in diesen beiden Affekten Mitte und Angelpunkt der zitierten
Kettenreihe erkannt, so sind die beiden restlichen Glieder als Voraus-
setzungen bzw. Folgen der é¢mdvuia und der Hidovy) zu betrachten. Damit
ergibt sich, dass der zu Beginn der Reihe genannte hirhur, d. h. eine

335



geistige Vorstellung, (19) der griechischen gavtasio entsprechen muss,
womit zugleich auch gesagt ist, dass dieser Teil der Reihe nicht zur
Affektenlehre, sondern eher zur Erkenntnistheorie gehort und dort
urspriinglich beheimatet ist. Dennoch stehen die gavraciar hier insofern
zu Recht, als nach stoischer Lehre die Affekte iiberhaupt nur entstehen
koénnen, wenn die durch die sinnliche Wahrnehmung bedingten Ein-
driicke im Geiste, eben die g@avracior, zustimmend von der Vernunft
gepriift werden. (20) Sie sind es, welche die Triebe und Affekte ermog-
lichen und bewirken. Dieser fiir die Stoa iliberaus charakteristische Teil
der Affektenlehre hat sich fiir das damalige zeitgenossische Judentum
offenbar als so bedeutsam dargestellt, dass der entscheidenden Frage, ob
die fromme Vernunft Selbstherrscherin der Triebe sein konne und miisse,
ein ganzes Buch gewidmet wurde. (21)

Zwischen der ‘ah®wah und dem ma9ssih, der Handlung, steht gleich-
sam als Uberleitung zur Tat die rédifah, das Verfolgen oder Nachjagen
(griechisch dlw&ig), (22) das im griechischen Raum sporadisch mit
¢mduuic bzw. mit Mdovn in Verbindung gebracht wurde. Einige der
seltenen Beispiele fiir diese Verkniipfung bietet hauptsdchlich Aristoteles,
der in seiner Nikomachischen Ethik (p. 1179b) von der Menge sagt, dass
«sie nach den ihrem Geschmack entsprechenden Geniissen trachtet»
(tdg oixetac Ndovic duwovowy). (23) Ganz allgemein heisst es dann in
1139a: «Was beim Denken Bejahung und Verneinung, das ist beim
Begehren Streben (8iwEig) und Fliehen.» Zwar erscheint dieses Streben
oder Trachten nirgends in den stoischen Katalogen, (24) doch gilt auch
hiervon das, was M. Pohlenz hinsichtlich der Begierde feststellte, dass es
ndmlich durchaus «dem hellenischen Empfinden» entspreche, «fiir das
die Vorstellung eines kiinftigen Gutes notwendig das Streben nach ihm
auslost.» (25)

Der die Reihe abschliessende Begriff der menschlichen Handlung, des
ma %ssih, ist in seinem hier intendierten negativen Bedeutungsaspekt in
erster Linie iber die Septuaginta zu verstehen. Damit soll natiirlich nicht
geleugnet werden, dass der hebriische ma ‘sgih durchaus nicht selten zur
Bezeichnung eines stindhaften Verhaltens benutzt wird, doch scheint «die
griechische Bibel den Begriff der £€oya, wo von Menschenwerk die Rede
ist, hdufig genug in malam partem» zu verstehen. (26)

Am Ende dieser Einzeldarstellung bietet sich somit folgendes Bild:
Der die Reihe abschliessende Terminus der Tat oder Handlung zusammen
mit dem ersten Teil der Kettenreihe, bestehend aus geistiger Vorstellung
(hirhur) und Begierde (ta awah} lasst sich iiber eine Interpretation auf
dem Boden der griechischen bzw. jiidisch-hellenistischen Umwelt gut
verstehen. Und es ist ebenso leicht zu sehen, dass die Interpretation der
beiden verbliebenen Begriffe der Reihe, ndmlich ‘ah%wah und rédifah

56



nicht so recht iiberzeugen konnte. Wie bereits angedeutet wurde, bereitet
nicht nur die Ubersetzung der ‘ah@wah mit ©dovi gewisse Schwierigkeiten,
sondern auch die Nennung der r€difah, da das Streben und Trachten nach
einem vorgestellten Gut bereits wesentlich zur émduvuia , das heisst zur
ta Ywah gehort. Weshalb also die nachgezogene 6LwEtg und die gekiin-
stelte Wiedergabe von "ah%wah mit Hdovn ?

In der Tat ergibt die Interpretation der beiden Glieder 'ah®wah und
r€difah iiber ihren biblisch-rabbinischen Gebrauch einen besseren Sinn.
Es kann kein Zweifel sein, dass ’ah%wah in dem hier intendierten Sinn
einer «Beziehung zu Dingen, Zustdnden oder Handlungen... das Merkmal
des zielgerichteten, einseitig wihlenden Affekts aus dem Begriff» (27)
herauslost. Was aber ist dann noch der Unterschied zur ta %wah, der Be-
gierde ? Offensmhthch sind ’ah@wah und rédifah nichts anderes als die
beiden Seiten der ta @wah, des strebenden Begehrens, weshalb sie wohl als
eine Einheit aufzufassen sind. Diese Einheit ist bereits biblisch in Jes 1,23
belegt («... alle lieben Bestechung und jagen Geschenken nach») und sie
wird in positivem Sinn dann in Aboth 1,12 von Hillel folgendermassen
benutzt: «Sei ein Schiiler Aarons, den Frieden liebend und dem Frieden
nachjagend.» (28) Daraus ist sodann zu folgern, dass die Abfolge von
hirhur, ta @wah und ma %ssih durch ‘ah%vah und réd; ifah erweitert wurde,
und diese Erweiterung wire als Erlduterung aufzufassen, welche durch die
Erkldrung des Begriffsinhaltes von émdvuta bedingt ist. Der Grund fiir
diese Erweiterung ist folglich in dem verschiedenen Bedeutungsumfang
von &mdupia und ta@wah zu sehen, denn ganz offensichtlich nétigte die
Erkldrung der ta’awah als émdvpio zum Einschub von ‘ah%vah und
rédifah.

Die Frage nach dem Begnffsumfang des Wortes ta@wah ist im
Midrasch dort explizit gestellt, wo in der Schrift >-w-A und das synonyme
ch-m-d parallel gebraucht sind, ndmlich in der Dekalog-Stelle Dt 5,(18)21,
wo es heisst: «Du sollst nicht begehren (lo’ tachmod) deines Nichsten
Weib. Du sollst nicht begehren (lo’ titaweh) deines Nachsten Haus...»
Hierzu sagt der Midrasch : «(Ubertritt man nach Dt 5,21 (lo’ tifaweh) im
Gegensatz zu Ex 20,17 (lo’ tachmod) das Verbot des Begehrens des Hauses
des Nichsten) selbst bei einem Begehren mit Worten? (29) Da sagt die
Schrift (Dt 7,25) : «<Du sollst nicht das Silber und Gold an ihnen (d. h. den
Gotzenbildern) begehren (tachmod), dass du es dir nimmst.» Wie (ch-m-d)
dort (30) bedeutet: bis er eine (entsprechende) Tat vollbringt, so auch
hier : bis er eine (entsprechende) Handlung begeht. (31) Und woher (ist zu
entnehmen), dass er auch verwarnt ist beziiglich der Begierde (za ‘Ayah),
die im Herzen ist, damit er nicht zur (strebenden) Begierde (chimmud) ge-
langt? Da sagt die Schrift (Dt 5,21): «Du sollst nicht begehren (#i#'aweh)
deines Néchsten Haus), um wegen der Begierde (fa ‘Ayah) gesondert und

57



wegen der (strebenden) Begierde (tifaweh) gesondert schuldig zu er-
kldren.» (32)

Der Unterschied zwischen den beiden verschiedenen Formulierungen
des Verbots derselben Sache («Haus») besteht somit darin, dass sich die
ta'@wah als Begehren oder Begierde ganz im Herzen abspielt, also mehr
einem Wiinschen und Wollen entspricht; der chimmud dagegen setzt
dieses Begehren voraus und strebt sofort nach einer Realisierung. Da ch-
m-d Begehren und Streben zugleich ausdriickt, wire es bestens zur
Wiedergabe von gr. émdupia geeignet. Dem steht bei ch-m-d aber sofort
die Einschriankung im Objekt entgegen, da sich dieses strebende Begehren
nur auf Dinge bezieht, die man erwerben kann. (33) Deshalb konnte es
nicht einfach an die Stelle von 'ah%wah und r€difah gesetzt werden.

Was schliesslich die Frage betrifft, worin nun der Unterschied zwi-
schen der stoischen Psychologie und der besprochenen Kettenreihe zu
suchen sei, so fillt die Antwort insofern nicht schwer, als sie schon
mehrfach angedeutet wurde. Ist der Anfang der Siinde fiir die Stoa
letzlich in einem Fehlurteil des Nowus begriindet, so sieht der rabbinische
Text offenbar im bosen Trieb die Ursache siindhaften Handelns. Siinde
beruht also nicht auf einem Versagen der Verstandesfunktion, sie ist
vielmehr eine im Menschen angelegte Moglichkeit.

58



ANMERKUNGEN

(1) Vgl. A. Vogtle, Die Tugend- und Lasterkataloge im Neuen Testament, Neutestament-
liche Abhandlungen Bd. XVI Heft 4/5, Miinster 1936; S. Wibbing, Die Tugend- und
Lasterkataloge im Neuen Testament, BZNW 25, Berlin 1959 ; E. Kamlah, Die Form der
katalogischen Pardnese im Neuen Testament, Wissenschaftliche Untersuchungen zum
Neuen Testament Bd. 7, Tiibingen 1964.

(2) Vgl. z. B. Prov 6,16-19.
(3) 10S 1V, 2-12 z. B.; Vgl. S. Wibbing, op. cit. S. 43ff.

(4) J. Martin, Antike Rhetorik, Technik und Methode, Handbuch der Altertumswissen-
schaft Abt. 2, Teil 3, Minchen 1974, S. 303; vgl. H. A. Fischel, The Uses of Sorites
(Climax, Gradatio) in the Tannaitic Period, HUCA 44(1973)119-151 ; nebenbei sei hier
auch noch auf jenen bedeutenden Asketen Johannes des 7. Jahrhunderts hingewiesen,
der nach seinem Buch iiber die dreissigstufige Tugendleiter (xAiuaE tod mopadeicov)
den Beinamen <klimakus> erhielt.

(5) M. Dibelius, Der Brief des Jakobus, Kritisch-exegetischer Kommentar iiber das Neue
Testament, XV. Abt., 10. Aufl., Gottingen 1959, S. 92ff.

(6) Moglicherweise hat die LXX hier in Gen 6,5 josdr machschavot gelesen : Jeder, der in
seinem Herzen nachdenkt (=Gedanken formt ( diovogitar)), ist alle Tage auf die
Schlechtigkeit bedacht.

(7) Massecheth Derech Erez V,5 (ed. Higger S. 120); zur Reihenfolge der beiden letzten
Glieder sei lediglich angemerkt, dass «grundloser Hass» wohl das Ende bilden miisste,
wenigstens nach dem anschliessenden Vers Prov 26,25 zu urteilen. In dieser Weise stellt
auch Machzor Vitry (ed. S. Hurwitz S. 725) zur Recht um.

(8) W. Vélker, Der wahre Gnostiker nach Clemens Alexandrinus, Texte und Untersu-
chungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur Bd. 57, Berlin/Leipzig 1952, S. 129.

(9) Op. cit.
(10) Wie ein Blick in die LXX-Konkordanz zeigt, wird émiBvueltv und &mbupia zum

weitaus iiberwiegenden Teil zur Wiedergabe der Wortgruppe -w-h mit Derivaten
benutzt.

(11) Vgl. M. Pohlenz, Die Stoa, Gottingen 1948, S. 148.

(12) Apocalypsis Mosis £19: émupia yap &otiv xe@ain mdons apoptiag. Zitiert ist
nach der Ausgabe von C. Tischendorf, Apocalypses apocryphae, Leipzig 1866, S. 11.
Zur deutschen Ubersetzung vgl. P. Riessler, Altjiidisches Schrifttum ausserhalb der
Bibel, Augsburg 1928, S. 145. Es sei hier auch vermerkt, dass nach dem Jakobusbrief
(1,15) die Begierde (&mfupio ) ebenfalls als Ursache der Siinde, ja schliesslich des
Todes anzusehen ist: « Dann empfingt die Begierde und gebiert die Siinde, die Siinde
aber... gebiert den Tod.»

(13) Philo, De specialibus legibus I'V,130.
(14) Philo, De specialibus legibus IV,85.

(15) Philo, De specialibus legibus 1V,84 ; zur philonischen Auffassung von den Affekten vgl.
auch H. Schmidt, Die Anthropologie Philons von Alexandrien, Diss. Phil. Leipzig,
Wiirzburg 1933, S. 92, 96; W. Vélker, Fortschritt und Vollendung bei Philo von Alexan-
drien, Leipzig 1938, S. 80ff. In diesem Zusammenhang sei auch noch erwihnt, dass die
é¢mBopia in der christlichen Gnosis ebenfalls als Grundsiinde angesehen wird. Die
menschliche Siinde schlechthin ist deshalb das Begehren, weil die Begierde im gnosti-
schen System nicht nur der materiellen Schopfung zugerechnet wird, sondern weil
diese durch die Begierde iiberhaupt verursacht ist (vgl. Art. «Begierde» (P. Wilpert)
in Reallexikon fiir Antike und Christentum Bd. II; H. Leisegang, Die Gnosis, Leipzig
1924, S. 211f. ; 234).

59



(16) Diog. Laertius VII, 110.

(17) Philo, Legum allegoriarum liber III, 113.

(18) 4Makk 1,22; in 5,23 erscheinen beide Begriffe wieder nebeneinander; zu den einschli-
gigen Texten bei Philo vgl. u.a. A. Végtle, op. cit. S. 210 Anm. 43.

(19) Ein rabbinischer Beleg fiir das als Folge des Bosen Triebs gedachte Auftreten «boser
Traume und boser Gedanken (hirhurim ra'im)» scheint jenes Abendgebet zu sein, wel-
ches in bBer 60b mitgeteilt ist: « Lass den bosen Trieb mich nicht beherrschen... Mogen
schlechte Traume und bose Gedanken mich nicht beunruhigen...»

(20) M. Pohlenz, Die Stoa, Gottingen 1948, S. 55; vgl. auch W. Vélker, Fortschritt und
Vollendung bei Philo von Alexandrien, Leipzig 1938, S. 81; zu dem diesbeziiglichen
Streit zwischen Stoa und Skeptizismus vgl. A. Goedeckemeyer, Geschichte des grie-
chischen Skeptizismus, Leipzig 1905, S. 42 Anm. 5.

(21) 4Makk 1.1.

(22) In der LXX dient dudxewy fast ausschliesslich als Ubersetzung des hebr. radaf’; siche
E. Hatch/H. A. Redpath, A Concordance to the Septuagint, Oxford 1897/Nachdruck
Graz 1954 Bd. 1, S. 338f. s.v. duoxnerv.

(23) Vgl. A. Schwerrdtfeger, De Stoicorum catalogis affectuum ordines continentibus, Diss.
Marburg 1923, S. 46.

(25) M. Pohlenz, Die Stoa, Gottingen 1948, S. 148.

(26) Siehe hierzu im einzelnen G. Bertram, Art. ¥gyov, Theologisches Worterbuch zum
Neuen Testament Bd. 11, S. 641f. Pointiert bringt auch 1Esdr 4,37 die Skepsis gegen-
iber allem Menschenwerk zum Ausdruck : «Alle Menschenkinder sind ungerecht, und
alle ihre Werke sind ungerecht. »

(27) E. Jenni, Art. 'hb lieben, in: Theologisches Handworterbuch zum Alten Testament,
hrgb. von E. Jenni/C. Westermann, Bd. I, Miinchen/Ziirich 1971, S. 67.

(28) Vgl. auch WaR Kap. 94 9 (ed. Margulies S. 188) zu Ps. 34,15.

(29) Das in Dt 5,21 benutzte -w-A wird als ein «Begehren mit Worten» verstanden.

(30) In Ex 20,17.

(31) Vgl. die urspriingliche Stelle MechRJ Bachodesch Par. 8 (ed. Horovitz/Rabin S. 234).
(32) MHG Debarim zu Dt 5,18 (ed. Fisch S. 119).

(

33)d. h. etwas, in dessen Besitz man mit Einwilligung des Eigentiimers gelangen kann
{Mech z. St.).

60



	Kalla Rabatti II, 6 : eine paränetische Kettenreihe über den Ursprung der sündhaften Handlung

