Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 34 (1978)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Georg Fohrer, GESCHICHTE ISRAELS. Von den Anfingen bis zur Gegenwart., Uni-Taschen-
biicher 708, Verlag Quelle & Meyer, Heidelberg 1977, 290 S., DM 19,80

Ein wesentlicher Vorteil dieser pridgnanten « Geschichte Israels » ist der, dass der Verf.
nicht nur die Geschichte dieses Volkes und der aus ihr hervorgegangenen Judenheit bis in die
neutestamentliche Zeit verfolgt, sondern im letzten Kapitel — zwar iibersichtsm#ssig und dennoch
problemgeschichtlich — « bis zur Gegenwart ». Dies wirkt der latent immer noch vorhandenen
Substitutionstheorie entgegen, wonach die « Geschichte Israels » nur bis ins Jahr 70 oder 135
nChr reiche, weil die Kirche dann diese Geschichte fortfithre. F. handelt die Gesamt-
geschichte in folgenden Kapiteln ab: 1. Der Alte Orient in vorisraelitischer Zeit ; 2. Friih-
geschichte der Israeliten (die Landnahme fiihrt er auf vier Urstimme hypothetisch zuriick :
Rahel, Lea, Bilha, Silpa ; wer waren die Stammviter ?) ; 3. Die Israeliten in Palistina vor der
Staatsbildung ; 4. Israel unter einheitlichem Konigtum ; 5. Die israelitischen Staaten bis zur
Bedringnis durch die Aramier ; 6. Die israelitischen Staaten wihrend Assyriens Vordringen nach
Westen ; 7. Juda wihrend des Niedergangs Assyriens und der Herrschaft Babylons ; 8. Von der
persischen zur romischen Herrschaft ; 9. Die weitere Geschichte des Judentums. Ein allg. Lite-
raturverzeichnis — die einzelnen Abschnitte enthalten jeweils diesbeziigliche Verzeichnisse — und
Kartenskizzen bis in die herodianische Zeit schliessen das Buch ab. Im einzelnen sei auf
folgendes hingewiesen : F. erwdhnt im Literaturverzeichnis S. 22 G. Pettinato (BA 39, 1976),
konnte aber die spirlich bekannten Funde von Tel Mardikh-Ebla kaum auswerten (cf. S. 31).
Originell ist u.a. die Beurteilung Salomos als des « Grossen »... « Aber man nennt ihn nicht so,
denn er hat keinen anderen Staat iiberfallen, keine Beute gemacht und nicht genug Menschen
getdtet » (S. 119). Worin hat der Jerusalemer Synkretismus seit David-Salomo im einzelnen
bestanden (S. 121) ? In bezug auf den ‘am haardiz (S. 168 ; 173f.) ist es m.E. wahrscheinlich,
dass damit nicht alle freien und vollberechtigten Judier auf dem Lande gemeint sind, sondern
ein handlungsfihiger aristokratischer Verband von landbesitzenden Juddern und Israeliten (vor
allem aus Benjamin) in Jerusalem in Frage kommt, der ein Gegengewicht gegen Hof- und Tempel-
beamte darstellte, das Zwolfstimmevolk (durch die Pflege der Erzvitertraditionen ?) national
repriasentierte und im konigstreuen Sinn politisch immer wieder aktiv wurde. Der Verf. ist be-
miiht, die schwer zu erhellende exilisch-nachexilische Zeit differenziert darzustellen (S. 185ff.).
Ob die Lostrennung der Samaritaner, die ja den Pentateuch akzeptiert hatten (Esra !), nicht doch
in die vorhellenistische Zeit fdllt (S. 221) ? Das handliche Buch, das in einem vorziiglichen Stil
geschrieben ist, ist interessierten Theologen und « Laien » sehr zu empfehlen, nicht zuletzt auch
wegen der Darstellung der weiteren Geschichte des Judentums nach der neutestamentlichen
Zeit.

Herbert Schmid

Timo Veijola, DIE EWIGE DYNASTIE. David und die Entstehung seiner Dynastie nach der
deuteronomistischen Darstellung. Annales Academicae Scientiarum Fennicae B 193, Suo-
malainen Tiedeakatemia, Helsinki 1975, 164 S.

Dem Rezensenten ist dieses Buch erst mach der Besprechung von « Das Ko&nigtum in der
Beurteilung des deuteronomistischen Historiographie » (Helsinki 1977) desselben Verfassers zu-
gegangen. In beiden Werken setzt Veijola DtrG, DtrP und DtrN nach dem Vorbild
von R. Smend («Das Gesetz und die Volker...», Festschrift G. v. Rad, Miinchen 1971,
S. 494ff.) und W. Dietrich (« Prophetie und Geschichte... », Gottingen 1972) voraus. « Bei der
Eruierung des dtr Anteils erwies sich die Theorie von der Dreischichtigkeit der dtr Redaktion...
als niitzlich, denn mit ihrer Hilfe konnten manche literarische Uberlagerungen und gedankliche
Widerspriiche erklirt werden » (S. 127). Nach Vorwort und Einleitung untersucht der Verf.
1 Kén 1-2; 1 Sam 25; 1 Sam 20, 12-17.42b nebst jeweils damit zusammenhingender Texte und
2 Sam 21-24. In « Synthese und Konsequenzen » (S, 127 ff.) fasst er seine Ergebnisse zusammen.
Demnach legte wahrscheinlich DtrG dem Konig David den Titel « Knecht » bei ; « Jahwe hatte

35



nicht Saul und seine Familie, sondern erst David und sein Haus zum bestindigen Konigtum
erwihlt (I Sam 24, 21; 2 Sam 6, 21), denn David war gerechter... als Saul...» (S. 130). Im
ganzen erscheint hier David makellos. Die Verheissung der ewigen Dynastie ist vergleichbar der
Zusage des (den Erzvidtern) gelobten Landes (Dtn 1, 8 u.6.) ; Ps 89 und 132 seien von dtr Theo-
logie abhingig (S. 133f.). « Wir sind also zu dem Ergebnis gekommen, dass die Katastrophe von
587 nicht den Untergang, sondern den eigentlichen Anfang der Hoffnungefi bedeutete, die sich
um das davidische Konigtum zu bilden begannen...» (S. 137). « Im Endeffekt lduft es... auf
dasselbe hinaus, wenn er (gemeint ist DtrG) feststellt, David habe Recht und Gerechtigkeit
geiibt, und wenn Jer 23, 5 von dem kommenden Messias verkiindet, er werde Recht und Ge-
rechtigkeit iiben » (S. 138). Ganz anders sei das Davidbild bei DtrP : ausschliesslich Propheten
werden als « Knechte Jahwes » bezeichnet ; er habe die « wenig schmeichelhafte Nathan-David-
Episode (2 Sam 12, 1-14) » eingefiigt (S. 139). DtrP erweist sich in seiner kritischen Einstellung
« als ein echter Schiiler der Propheten » (S. 140). Eigentliche Legitimationsaussagen fiir David und
seine Dynastie fehlen. Demgegeniiber ist das Davidbild des DtrN idealisiert. « David und seine
Nachkommenschaft sollen ‘fiir immer’ Jahwes Huld geniessen (2 Sam 22, 51)...» (S. 142). Aller-
dings ist die Gesetzestreue Vorbedingung der Verheissung (z.B. 1 Sam 13, 13f.). Auch Israel soll
« fiir immer » Jahwes Volk sein (2 Sam 5, 12b). V. stellt gegen Schluss seiner Unter-
suchung fest: « Die Untersuchung der dtr Davidbilder hat offen zutage treten lassen, wie
selbst innerhalb der dtr Geschichtsschreibung drei wichtige Komponenten des alttestament-
lichen Zeugnisses — Geschichte, Prophetie und Gesetz — an der Gestaltung der David-
Uberlieferung wirksam gewesen sind und sich in einem nuancierten Gesamtbild gefunden haben »
(S. 142). Dazu einige Fragen : Wenn die vorausgesetzten Grossen DtrG und DtrN einerseits und
DtrP andererseits so gegensidtzlicher Auffassungen sind, worin besteht dann das gemeinsame
« Deuteronomistische » ? Ist es der Sprachgebrauch einer Epoche oder der Sprachgebrauch von
theologisch orientierten Gruppen (Schulen ?) aus der gehobenen Bevolkerungsschicht der Exils-
zeit 2 Warum waren sie mehr oder weniger « kOnigstreu » bzw. « konigskritisch ? » Literar- und
Redaktionskritik usw. sollten bemiiht sein, ihre Ergebnisse, die zwangsldufig einen « litera-
rischen » Charakter haben, in der Geschichte des Volkes zu verankern, soweit dies moglich ist
und z.B. von Mettinger (sieche folgende Besprechung) immer wieder versucht wird.
Herbert Schmid

Timo Veijola, DAS KONIGTUM IN DER BEURTEILUNG DER DEUTERONOMISTISCHEN
HISTORIOGRAPHIE. Eine redaktionsgeschichtliche Untersuchung Suomalaisen Tiede-
akatemian Toimituksia. Annales Academiae Scientiarum Fennicae. Sarja-Ser. B Nide-Tom
198, Helsinki 1977, 147 S.

Der Verf. — Autor der in der gleichen Reihe erschienen Monographie « Die ewige
Dynastie. David und die Entstehung seiner Dynastie nach der deuteronomistischen Darstellung »
(1975) — geht nach Vorwort und forschungsgeschichtlicher Einleitung ein auf « Die koniglose
Zeit (Ri 17-21) », « Samuels Philistersieg (1 Sam 7, 2-17) », « Sauls Wahl und Bewihrung (1 Sam
10, 17-11, 15) », « Das Volksbegehren », « Sauls Berufung », « Samuels ‘Abschiedsrede’ (1 Sam
12), « Gideonspruch (Ri 8, 22-23) und Jothamfabel (Ri 9, 7-21) ». Auf S. 100ff. folgt eine Zu-
sammenfassung der Ergebnisse ; daran schliessen sich Literatur und andere Verzeichnisse an.
Streng genommen bezieht sich die Untersuchung nicht auf das ganze sogenannte « deuterono-
mistische Geschichtswerk » (nach Noth : Dtn, Jos, Ri, 1-2 Sam, 1-2 K&n), sondern hauptsichlich
auf Abschnitte aus den Biichern Ri und 1 Sam. Um die weitgehend formkritischen und redak-
tionsgeschichtlichen Untersuchungen verstehen zu konnen, muss man wissen, dass in der
« Deuteronomistik » (zum Ausdruck siehe S. 90) mit — m.E. verbliiffender Sicherheit — ausser
mit dem «eigentlichen Geschichtsschreiber DtrG » (des « deuteronomistischen Geschichts-
werkes » ; cf. S. 115), mit einem « DtrP » (d.h. einem « prophetischen Deuteronomisten ») und
mit einem « DtrN » (d.h. einem « nomistischen Deuteronomisten ») gerechnet wird (cf. auch W.
Dietrich, Prophetiec und Geschichte... Gottingen 1972). Dieses absolut gesetzte Koordinaten-
system kommt in folgendem Satz (S. 76) zum Tragen : « Der Titel nagid, der in (1 Sam) 10,
1 LXX in Anlehnung an den ilteren Kontext sowie an 9, 16a fiir Saul verwendet wird, findet bei
DtrG spiter Gebrauch fiir David (1 Sam 25, 30; 2 Sam 5, 2; 6, 21 ; 7, 8) und Salomo (1 Kon
1, 35), sowie in seiner Nachfolge bei dem ‘prophetischen Deuteronomisten’ fiir Jerobeam (1
Kon 14, 7) und Baesa (1 Ko6n 16, 2) und schliesslich noch bei DtrN fiir David (1 Sam 13, 14) und

36



Hiskia (2 Ko6n 20, 5)». Das Hauptergebnis der Untersuchung ist, dass DtrG ein unproblematisches
Verhiltnis zum Konigtum hat, wihrend «seinem spiteren Schiiler DtrN» das Konigtum eine
«hochst verdichtige Grosse geworden isty (S. 115). Diese negative Sicht komme vor allem in 1 Sam
8, 6-22a; 1 Sam 12 (einerRechtsauseinandersetzung) ; 13, 13f. zum Ausdruck. Vorlagen seien
fiir DtrN gewesen die Jothamfabel mit ihrer historischen Einkleidung (Ri 9, 8-15.16a.19b-21) und
das « Recht des Konigs » (1 Sam 8, 11-17), das er Samuel in den Mund legte. Der Konig sei
Rivale des gottgesandten Retters (Ri 8, 22-23; cf. 2 Kon 13, 4-5). « Indem DtrN die Existenz-
berechtigung dieser (koniglichen) potestas in Frage stellte, vollbrachte er eine beachtenswerte
ideologisch-religiose Reinigung — eine Aufgabe, zu der auch alle spitere Theologie unter ver-
dnderten Verhiiltnissen verpflichtet ist» (S. 122). Praktisch-theologisch wire dann nach dem
heute giiltigen « nomos » als Kriterium zu fragen. Doch seien hier noch einige Anmerkungen
zu den Ausfithrungen des Verf. gemacht: Ein Levit aus Bethlehem-Juda kann sich dort als
« Fremdling » aufhalten, wenn er eben grundbesitzloser Schutzbiirger (Klient) ist (zu Ri 17, 7,
S. 17f.). Wenn Samuel in seiner Heimatstadt Rama einen Jahwealtar gebaut haben soll (1 Sam
7, 17), so kommt damit wohl zum Ausdruck, dass ein dortiger Kult jahwesiert wurde (cf. Gen
12, 7f.; S. 35); im iibrigen darf man sich die kultischen Zustinde nicht zu zentralistisch vor-
stellen (S. 26). Ob Saul wusste, dass das Los ihn treffen wird, erscheint zweifelhaft (1 Sam 10,
21ff. ; S. 39) ; eher liegt m.E. ein Sagenmotiv vor (cf. 1 Sam 16, 11). Die Blickrichtung des
Gideonspruches (Ri 8, 22f.) auf ein dynastisches Konigtum sei « mit beiden Hinden zu greifen »
(S. 100). Eine Hand diirfte langen, denn ein Ubergang vom « grossen » zum « kleinen » Richter-
tum (cf. Jephta) diirfte sich nicht ganz ausschliessen lassen, besonders wenn man von der
Zuweisung der Verse an den supponierten DtrN nicht ganz iiberzeugt ist. Die Untersuchungen
V.s regen zur Weiterarbeit an, vielleicht auch zur XKorrektur gegeniiber den mit DtrG,
DtrN (DtrP) gegebenen Pridmissen. Es ist doch etwas sonderbar, dass David nach DtrN « eine
ideale Gestalt verkorpert» (S. 119), sonst der « Nomist » aus dem « Deuteronomismus » das
menschliche Konigtum aber verwerfe.
Herbert Schmid

Tryggve N.D. Mettinger, KING AND MESSIAH. The Civil and Sacral Legitimation of the
Israelite Kings, Coniectanea Biblica, Old Testament Series, CWK Gleerup Lund, 1976,
342 S.

Die vielseitigen und griindlichen Untersuchungen Mettingers zum Problemfeld « K&nig
und Messias » — « Messias » als Titel des historischen und eschatologischen Ko6nigs verstanden
— erheischen eigentlich eine eingehende Rezension, zumal diese Arbeit zu weiteren Studien
anregt. Eine solche umfassende Besprechung ist hier aus Raumgriinden nicht moglich. Es
kénnen lediglich Inhalt und wichtige Ergebnisse angedeutet und gelegentlich mit kritischen
Fragen versehen werden. Auf Vorwort und Einleitung geht der Verf. (mit einer nochmaligen
Einleitung) auf die Quellen ein, wie das sog. Deuteronomistische Geschichtswerk, die Thron-
folgegeschichte, die sog. Aufstiegsgeschichte Davids, die Prophetie Nathans, Sauls Salbung
zum Nagid (1 Sam 9, 1-10, 16), die Traditionen betreffs Sauls Konigtum (1 Sam 8-12) und —
auffallend kurz — die Konigspsalmen (S. 19-105). Bemerkenswert ist u.a., dass die Thronfolgege-
schichte mit 1 Kon 1, 1-40; 2, 5-8.12 endete, in 2 Sam 12 lediglich die Verse 7b-10a (7b-127)
sekundir seien (S. 32). Die sog. Aufstiegsgeschichte — m.E. ist es fraglich, ob man hier iiber-
haupt von einer « Geschichte » reden kann — umfasse die Kapitel 1 Sam 15; 2 Sam 7 (mit einer
praedeuteronomistischen Form der Prophetie Nathans die sich in 2 Sam 7, 1a.2-7.12-14a.16
z.T. 17 niedergeschlagen habe ; die dynastische Redaktion in den Versen 8-9.11b.14b-15.16 z.T.
18-22a.27-29 sei spiter (S. 46 und 62). Ob 1 Sam 9, 1-10, 16 eine Eselinnengeschichte vorausge-
gangen sei, die durch die Salbung Sauls zum Nagid erweitert wurde, erscheint mir zweifelhaft
(S. 78f.). Wer redet schon iliber gesuchte Eselinnen, die von selbst heimgekommen sind ? Nach
1 Sam 11, 1-11.15 hilt der Verf. 10, 17ff. fiir friiher als 9, 1-10, 16 (S. 96). Der zweite Teil der
Studie (S. 107-150) iiber die zivile Legitimation des Konigs bezieht sich auf die Teilnahme der
Altesten und der Versammlung bei der koniglichen « Investitur », auf die Akklamation und den
koniglichen « Bund ». Besonders interessant sind die Ausfithrungen iiber den am-haaritz (S.
124ff.), in dem ich allerdings mit geschichtlich bedingten Verinderungen nicht nur einen Verband
von juddischen, sondern auch (nord)israelitischen (vor allem benjaminitischen) royalistischen
Grossgrundbesitzern sehen wiirde, die im Stadtstaat Jerusalem das « Zwolfstimmevolk » re-

37



prisentierten. Der dritte Teil behandelt die sakrale Legitimation des Konigs (S. 151-297). Be-
zeichnend ist nach M. der Trend vom « Sikularen» zur « Theologisierung»: So sei der
Gebrauch von Nagid in 1 Koén 1, 35 (cf. Ichaggid in 1 K6n 1, 20) urspriinglich (S. 182ff.) ; auch
die Salbung vollzogen urspriinglich die Altesten (2 Sam 2 und 5), dann der Priester Zadok bei
Salomo (1 Koén 1) ; « Soon enough, the priest was conceived of as acting in the name of God »
(S. 231; cf. 1 Sam 16, 1-13). Beim KoOnigscharisma lasse sich in bezug auf Saul, David und
Salomo eine Bewegung vom « Ausseralltiglichen » zur « Veralltiglichung » und « Versachlich-
ung » (Kategorien von M. Weber) feststellen (S. 233-253). In dem Xapitel iiber « Géttliche
Sohnschaft und davidischen Bund » (S. 254ff.) stellt Mettinger eine Entwicklung von « divine
sonship » in Ps 2 ; 110 und dem salomonischen Kern in 2 Sam 7 (Verse 1a.2-7.12-14a.16 z.T. 17)
zur dynastischen Verheissung fest. « I was able to decide with a high degree of probability that
in Ps 89 and 132 and in 2 Sam 23, 1-7 we are concerned with lyric echoes of the prophecy of
Nathan in its dynastic version » (S. 291). Géttliche Sohnschaft schliesst « filial obedience » ein
(2 Sam 7, 14 f.; cf. 2 Ko6n 16, 7). In den zusammenfassenden « Concluding Remarks » (S. 294-
297), auf die noch Exkurse iiber den Dualismus Israels, iiber Bund, Vertrag und Berit und iiber
das Problem der kultischen Erneuerung des Konigtums folgen, stellt M. eine Unter-
suchung iiber den davidischen, den patriarchalen und mosaischen « Covenant » als desideratum
heraus. Konnte es sein, dass Triger der Erzviter- und David-Berit der Jerusalemer am-
haaritz — und Tridger der Sinai-Horeb-Berit das konigliche Priestertum waren, jeweils in einer
unter Umsténden kritischen Beziehung zum Kd&nigshaus ?

Herbert Schmid

A.H.J. Gunneweg, VOM VERSTEHEN DES ALTEN TESTAMENTS. Eine Hermeneutik.
Grundrisse zum Alten Testament. ATD Ergidnzungsreihe 5, Vandenhoeck und Ruprecht,
Géttingen 1977, 220 S.

Das Hauptverdienst des Verf. ist darin zu sehen, dass er wichtige christliche Verstehens-
weisen des Alten Testaments in Geschichte und Gegenwart verstidndlich und iibersichtlich ge-
gliedert (mit Zusammenfassungen) darstellt, behutsam eigene Losungen vorbringt und damit
zum Nachdenken anregt. Auf die Problemstellung, die grundsitzlich darauf beruht, dass das
israelitisch-jiidische « Alte Testament » erster Teil des christlichen Kanons ist, folgen : II.
Kapitel : Das Alte Testament als Erbe ; III. Kapitel : Das Alte Testament im Licht der Refor-
mation und im Feuer der historischen Kritik ; IV. Kapitel : das Alte Testament als Gesetz und
Bundesurkunde ; V. Kapitel : Das Alte Testament als Dokument einer Fremdreligion ; VI. Ka-
pitel : Das Alte Testament als Geschichtsbuch ; VII. Kapitel : Das Alte Testament als Teil des
christlichen Kanons ; Ein Abkiirzungs- und Literaturverzeichnis nebst Sach-, Personen- und
Bibelstellenregister schliessen das Werk ab. Des Verf. eigene L6sungsversuche seien durch
einige Zitate aus dem VII. Kapitel angedeutet : « Das bedeutet aber, dass iiber Geltung und
Nichtgeltung nur vom Christlichen her, also nur anhand des Neuen Testaments geurteilt und
entschieden werden kann »... « Von daher wird noch einmal deutlich, dass die Suche nach einer
theologischen Mitte des Alten Testaments nicht nur aussichtslos ist, weil in einer so ver-
schiedenartigen und vielgestaltigen Literatursammlung kaum eine Mitte zu erwarten ist, sondern
weil — wenn hier wenigstens theologisch streng im Sinne des Christlich-Theologischen ver-
standen wird — eine solche Suche theologisch verfehlt ist, am falschen Ende, nimlich beim
Alten statt beim Neuen Testament ansetzt...» (S. 185). « Ist das Christusereignis wesentlich ein
verkiindigtes und immer neu zu verkiindigendes Geschehen, ist es also wesentlich auf Sprache
angewiesen, und ist Sprache anderes und mehr als nur die verbale Hiille und eine beliebig
auswechselbare Form fiir mitzuteilende Inhalte, so wird der wesentliche und sachliche Zu-
sammenhang der neutestamentlichen Botschaft mit der Sprache des Alten Testaments ein-
sichtig » (S. 188). « Spezifikum des Alten Testaments ist... der konsequente und radikale Mono-
theismus » (S. 189). « Dieser also konkrete Monotheismus und das mit ihm gesetzte — bildlose
— Gottesbild sind zweifellos die Voraussetzungen und Grundlage der christlichen Verkiindigung »
(S. 190). « Die christliche Verkiindigung verstand sich darum auch nie anders als Predigt vom
Handeln des einen Gottes, ausser dem kein Gott ist» (S. 191). « Gott der Herr und sein end-
zeitlicher Heilbringer Jesus Christus als Herr gehdren so eng zusammen, dass beide dieselben
Hoheitstitel tragen konnen (vgl. u.a. Mt. 11, 25; Lk. 10, 21 ; Mt. 9, 38; 1. Tim 6, 15; Apg.
17, 24 und hart daneben Apg. 2, 36 : 2, 39 !), weil Gott der Herr dem Herrn Christus alle Macht

38



auf Erden gegeben hat (Mt. 28, 18 ; vgl. 1 Kor. 11, 3 ; 15, 28) ». (S. 192). « ... das Alte Testament
verhilft — in Auswahl — dem Kerygma zu seiner Konkretisierung, weil das Alte Testament die
Tradition ist, ‘in die hinein Christus sich inkarniert’ (H.D. Preuss...)» (S. 196). Kritisch und
vielleicht zur Weiterfiihrung der hermeneutischen Diskussion sei folgendes gedussert : Man kann
das Alte Testament als « Erbe » bezeichnen (II. Kap.), muss sich aber trotz des « Bruches»
der Kirche (aus Juden und Heiden) « mit der jiidischen Vergangenheit » (S. 21ff.) dariiber im
klaren sein, dass die Judenheit als « Erblasser » sehr lebendig weiterexistierte und zwar nach
Rém 9-11 in einer gottgewollten Konkurrenz. Die rém.-kath. Kirche und der (westliche)
Protestantismus haben nach dem Holokaust und der Griindung des Staates Israel die « Enter-
bungstheorie » verworfen. Ein hermeneutisches (durch Rom 9-11 begriindbares) Postulat ist m.E.,
dass die christliche Hermeneutik vom juidischen Schriftverstindnis (bei aller Pluralitit auf
beiden Seiten) Kenntnis nimmt. Hermeneutik hat eine soziologische Komponente : Schriftaus-
legung will die jeweils eigene Religionsgemeinschaft erbauen, auch in ihrer kritischen Funktion.
Solange das Alte Testament die einzige heilige Schrift der frithen Kirche war, war eine christo-
logische Interpretation existenznotwendig. Nach der Entstehung des Neuen Testaments ist sie es
eigentlich nicht mehr. Freilich wird in der Kirche der jiidische Kanon mit christlichen Augen
gesehen. Dieser Blick wird geweitet und gekldrt, wenn sich christliche Hermeneutik vollzieht in
der Begegnung mit jiidischer Hermeneutik in Geschichte und Gegenwart, da die Juden sozu-
sagen die natiirlichen « Erben » der israelitisch-jiidischen Bibel sind.
Herbert Schmid

Johan Bouman, GOTT UND MENSCH IM KORAN. Eine Strukturform religidser Anthropologie
anhand des Beispiels Allah und Muhammad, in: Impulse der Forschung 22, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft Darmstadt 1977, 256 S., broschiert DM 102 (fiir Mitglieder
DM 58)

In einer Zeit wachsender Bedeutung religionsbewusster muslimischer Volker und eines
sich — hoffentlich — anbahnenden Kontakts zwischen arabischen Staaten und Israel legt J.
Bouman eine fundierte systematisch gegliederte Theologie und Anthropologie des Koran vor,
soweit dies in Anbetracht des an sich untrennbaren theologisch-anthropologischen Zusammen-
hangs und des unsystematischen Charakters der koranischen Texte moglich ist. Das verstidndlich
geschriebene Buch, das immer wieder alttestamentlich-jiidische und christliche Traditionen
beriicksichtigt, ist allen Interessierten sehr zu empfehlen, besonders Theologen und Religions-
pidagogen. Der Verf. hat sein Werk in zwei Teile und einen « Zwischenteil » gegliedert : Nach
der Problemstellung handelt der 1. Teil iiber « Die von Gott hergestellte Relation zum Menschen »
(S. 11-88) und iiber « Die in dem Handeln Gottes hergestellte Relation zum Menschen » (S. 89-
97) ; es geht dabei u.a. um Schopfung, Belehrung, Jesus, Abraham, Offenbarung des Koran. Der
« Zwischenteil » (S. 101-180) stellt « Gottes Handeln in der Auseinandersetzung mit dem
Menschen » dar, vor allem « Die doppelte Struktur des gottlichen Handelns » in Gerechtigkeit
und Barmherzigkeit. Der 2. Teil bezieht sich auf den Menschen als von Gott aufgerufen und
beauftragt, auf Allah und seinen Apostel Muhammad, auf die Kategorien des Menschheit (Muslim,
Schriftbesitzer : Juden und Christen, Ungldubige) und auf die (endzeitliche) Bestimmung des
Menschen (S. 183-256). Zu den Ausfithrungen des Verf. seien wenige kritische Bemerkungen ge-
macht : In Gen 1, 26 sollte iibersetzt werden : « ... lasset uns Menschen machen als unser Bild... »
(be essentiae ; statt « nach unserem Bild), wobei das « Bild » die Reprédsentation zum Ausdruck
bringt (S. 13) ; damit ergibe sich eine bessere Verbindung zum khalifa = Stellvertreter (S. 187).
Zum « wie ein Menschensohn » in Dan 7, 13f. — im jetzigen Zusammenhang die Verkdrperung
des « Volkes der Heiligen des Hochsten » (V. 27) —, ist zu sagen, dass diese Gestalt nicht die
endgiiltige Erlosung herbeifiihrt, auch ist sie nicht « der Vollstrecker des Urteils iliber die Unge-
heuer » (S. 125) ; Gott ist vielmehr der Richter (7, 9ff.), der dem sog. Menschensohn die Herr-
schaft nach dem Gericht verleiht. Der « Besuch der Engel » (S. 138, Fussnote 128) findet sich
in Gen 18 (nicht 17). Bei der Frage « was ist der Mensch (enosch), dass du seiner gedenkst, und
der ben adam (Sohn des Menschen), dass du ihn heimsuchst ? » (Ps 8, 5) kann « ben adam »
kaum auf den « adam » von Gen 2f. bezogen werden, zumal dort « adam » kein Eigenname ist.
Bei « zedakah » (S. 212) konnte erginzend darauf hingewiesen werden, dass der entsprechende
aramiische Begriff « zidkah » in Dan 4, 24 die Bedeutung von « Wohltat » hat. Ein retardierendes

39



Moment in der bereits ausgesprochenen Empfehlung des Werkes — sozusagen der Fehler des
Buches — ist der Preis. Darf man hoffen, dass derselbe nach der obligatorischen Anschaffung
fiir entsprechende Bibliotheken gesenkt wird ?

Herbert Schmid

Markus Barth, Josef Blank, Jochanan Bloch, Franz Mussner, R.J. Zwi Werblowski, PAULUS —
APOSTAT ODER APOSTEL ? Jiidische und christliche Antworten. Verlag Friedrich
Pustet, Regensburg 1977, 176 S. DM 15.80

Nachdem im jiidisch-christlichen Dialog schon lange ernsthaft iiber Jesus von Nazareth
gesprochen und von jiidischer Seite da und dort eine « Heimholung Jesu ins Judentum » ausge-
sprochen wird (S. 54), bilden Person und Werk des Paulus zwischen Juden und Christen ein
noch wenig angegangenes Problem. Dieser Frage stellen sich die Autoren dieses Buches mit
verschiedenen Beitriagen.

Von jiidischer Seite aus wird versucht, die Begrifflichkeit des Paulus in die Ausdrucksweise
Jesu zuriickzuiibersetzen, so dass etwa « der Glaube an Gottes Vergebung und Gnade » auf das
« Tun des Willens Gottes » hinauslduft (S. 27). Doch wird auf der anderen Seite « Paulus nicht
als judisches Problem » gesehen ; « denn er (Paulus) redet einfach am Judentum vorbei» (S.
140). Mehr noch : da « das Maximum géttlicher Liebe die Gnadengabe der Thora » (S. 103) ist,
wird gefragt, ob denn mit der Polemik des Paulus gegen das Gesetz nicht « ein Angriff auf die
Existenzberechtigung des °‘Israel nach dem Fleisch’® erfolge, dessen « Rolle vollendet, erfiillt,
das heisst ausgespielt sei » (S. 145). Die von daher mdgliche Spiritualisierung des Judentums im
Sinne einer blossen Religionsgemeinschaft ruft eine verstdndliche, deutliche Reaktion im Sinne
eines Plddoyers fiir die Unterstreichung der Existenz Israels als Volk hervor: «Es sind die Attenti-
ter am Judentum, — von der Franzosischen Revolution bis zu den Antizionisten von heute —,
welche ihm grossziigig den Status einer Konfession oder Kirchengemeinschaft einrdumen, ihm
jedoch sein Selbstverstdndnis und sein Selbstbestimmungsrecht — nédmlich ein Volk zu sein und
als solches zu leben — absprechen... Israel lebt in einer Welt, in der auch fiir Christen der
Nationalismus von Mali, Mauritius und Angola sozusagen ‘koscher’ ist; nur das Volksein
Israels ist verwerflich » (S. 146).

Von christlicher Seite ist die Abwertung Israels als Volk keine zwingende Konsequenz aus
den Gedankengidngen des Paulus. « Um des Juden Jesu Christi willen und weil das Heil aus den
Juden kommt, kann ein Christ nur ein iiberzeugtes Ja zum Staat Israel sagen und diesen Staat,
allen seinen Problemen zum Trotz, vor seinen ideologischen und politischen Feinden in Schutz
nehmen. Dieser Staat ist ein Priifstein auf dem Wege aller, die nach einer greifbaren Gestalt
des Volkes Gottes fragen und suchen » (S. 131).

Warum ist die sichtbare Existenz der Juden als Glaubens- und Volksgemeinschaft so
wichtig ? Einmal tut sich darin die unwandelbare Treue Gottes zu seinem Volke kund. « Nur
weil Gott treu ist, haben die Heidenchristen Grund, sich auf ihn zu verlassen. » Oder, negativ
gewendet : « Wire Gott seinem vor Zeiten erwiihlten Volk nicht treu, so hitten die in dasselbe
Volk eingepflanzten Heidenchristen keinen Grund zu glauben, dass Gottes Erwidhlung von
wechselnder Laune verschieden ist... » (S. 75). An dieser Treue hingt unsere Gewissheit.

Dies hat zur Folge, dass « das Erbarmen Gottes als Schlusswort am Ende der Geschichte »
(S. 44) nicht bedeuten kann, « dass die Volker ohne Israel oder auf seine Kosten gerettet werden
konnten » (S. 80). Im Gegenteil ! « Die Kirche bildet mit den Juden eine Gemeinschaft der
Wartenden und Hoffenden » (S. 114). Denn nach dem Zeugnis des Paulus ist die endgiiltige
Erlosung der Welt durch Jesus Christus mit dem Schicksal der Juden verkniipft. « Es geniigt
nicht, zu sagen, das Heil kam von den Juden, es kommt von den Juden » (S. 102). Nur in dieser
Erwartung wird der jiidische Einwand iiberwunden, « das messianische Zeitalter konne deshalb
noch nicht angebrochen sein, weil die Welt als ganze noch unerlost sei» (S. 155).

Der Sinn des Handelns Gottes mit seinem ganzen Volk besteht in der « Sammlung ganz
Israels und aller Vélker im Hause und Dienste Gottes » (S. 96). Darum muss dem « Skandal
der Zersplitterung » (S. 115) gewehrt werden, der seine tiefe Wurzel in dem Urschisma des
Auseinandergehens von jiidischem Volk und christlicher Kirche hat. Deshalb kommt es im Raume
der Okumene darauf an, das paulinische Zeugnis von dieser vorgegebenen Einheit mehr zu
beriicksichtigen (Rom. 9) (S. 116).

40



Wer sich der durch die Existenz Israels an uns Christen sich richtenden Herausforderung
stellen will, um besser die Konturen des Glaubens, der Liebe und der Hoffnung zu Gesicht zu
bekommen, kann an diesem inhaltsreichen und wertvollen Buch nicht vorbeigehen. Man sollte
sich dabei Zeit zu griindlichem Lesen und Studieren nehmen.

Rudolf Pfisterer

SWIAT ARABSKI (Die arabische Welt). Warszawa : Krajowa Agencja Wydawnicza 1977.
351 S. 300.- zl.

Der von einem Autorenkollektiv verfasste und in der Reihe « Kontynenty » erschienene,
grossformatige, dreispaltig gedruckte Band will ein Handbuch sein, das fiir einen grossen
Leserkreis bestimmt ist. Es will vor allem in gebotener Konzentration und Kiirze den inte-
ressierten Nichtfachmann in die gegenwirtigen politischen, ideologischen und 6konomischen
Probleme der arabischen Welt einfiihren. Um freilich die Gegenwart verstehen zu kdnnen, muss
man auch in die Vergangenheit schauen. Folgerichtig enthiilt der Band daher nicht nur Beitrige
zu aktuellem Geschehen. Beriicksichtigung findet die (politische) Geschichte (ihr widmet sich
Witold Skuratowicz « Die Araber. Von den dltesten Zeiten bis zum Untergang des Osmanischen
Reiches », (S. 58-135) ebenso wie die kulturelle Entwicklung (in ihren Grundziigen zeichnet sie
Krystyna Skarzyriska-Bochenska « Die Literatur als Erscheinungsform der arabischen Kultur »,
S. 240-277). Anhand von statistischem Material beschreibt Marcin Rosciszewski « Die natiirlichen
und demographischen Gegebenheiten » der arabischen Linder heute (S. 4-57). Uber die
gegenwirtige wirtschaftliche Situation, iiber das Geschiaft und die Politik mit dem
Erdol sowie iiber die Mboglichkeiten und Chancen der industriellen Entwicklung infor-
miert Boguslaw Jasifiski « Die Wirtschaft der arabischen Welt» (S. 278-351), wobei er sich
zumeist auf Daten aus UNO-Quellen stiitzt. Mit den Lindern des sog. schwarzen Islam und
ihren spezifischen Problemen beschiftigt sich Genowefa Czekala « Zwischen zwei Welten »
(S. 218-239). Die verbleibenden beiden Beitrige stammen von Tadeusz Iwifiski und Tadeusz
Fryzel. Sie sind der neuesten Geschichte — mnatiirlich vom Standpunkt marxistischer Historio-
graphie aus betrachtet — sowie ideologischen Fragen gewidmet. Iwinskis Beitrag « Die arabische
Welt und ihre Rolle in der internationalen Politik » (S. 136-169) umfasst die Geschichte vom
1. Weltkrieg bis zum Friihjahr 1976. Dass darin der Nahost-Konflikt breiten Raum einnimmt,
ist nur verstidndlich. Unter der Uberschrift « Die Entstehung Israels und seine Rolle in den
Planungen der imperialistischen Michte » (S. 148ff.) geht I. auch auf dessen Vorgeschichte ein.
Zwar wird dem Leser zu keinen neuen Einsichten oder Erkenntnissen verholfen, indessen lisst
die Deutlichkeit, mit der hier — einseitig — Partei ergriffen wird, keine Wiinsche offen. Wenn-
gleich der Autor auch auf die wesentlichsten Daten und Fakten eingeht, geht die Parteilichkeit
in der Darstellung jedoch zuweilen zu Lasten einer sachlichen Information (z.B. S. 149f.160.167).
Wesentlich instruktiver hingegen ist der Beitrag von Fryzel « Die arabische Integration : Ideologie,
Politik, Wirklichkeit » (S. 170-217) zu nennen. In iibersichtlicher Form prisentiert F. die
wesentlichsten ideologischen und politischen Stromungen und Tendenzen innerhalb der Ara-
bischen Liga, angefangen vom Nasserismus bis zu den siidjemenitischen Befreiungsorganisa-
tionen. Besondere Beachtung verdient die verhiltnismissig breite Darstellung der « nationalen
palidstinensischen Befreiungsbewegung » (S. 185-190).

Trotz der — offenbar durch tagespolitische Belange bedingten — Einseitigkeiten in der
Darstellung ist der Band durchaus eine ansprechende Informationsquelle. Dem, der des Polnischen
nicht michtig ist, vermag dennoch das beigegebene, iiberaus reichhaltige photographische —
grossenteils farbige — Bildmaterial einen optischen Eindruck von der Vielgestaltigkeit des
sozialen Lebens, der Kultur etc. der arabischen Welt zu vermitteln.

Stefan Schreiner

Boleslaw Reiner, WYZNANIA I ZWIAZKI RELIGIJNE W WOJEWODZTWIE SLASKIM
1922-1939 (Bekenntnisse und Religionsgemeinschaften in der Wojewodschaft Schlesien 1922-
1939). Opole : Instytut Slaski 1977. 292 S. 60.— zl.

Polen gehort zweifellos zu den Lidndern Europas, die im Laufe der ersten Hiilfte dieses
Jahrhunderts, nicht zuletzt durch den Zweiten Weltkrieg und dessen Folgen, die grossten
Veridnderungen in demographischer Hinsicht erlebt haben. Wihrend man heute davon ausgeht,

41



dass rund 96 % der Bevilkerung der rdmisch-katholischen Kirche angehért, und die ver-
bleibenden 4% sich auf etwa 30 Konfessionen bzw. Religionsgemeinschaften sowie Atheisten
verteilen, lagen die Verhiltnisse im Zwischenkriegspolen, der Zweiten Republik, nach den
offiziellen Statistiken, die 1921 und 1931 nach Volkszdhlungen aufgestellt worden sind, doch
erheblich anders. Damals betrug der Anteil der Katholiken an der Gesamtbevdlkerung rund
75 % ; die zweitgrosste Religionsgemeinschaft bildeten mit rund 10 % die Juden. Nun ist inte-
ressant, dass religioses Bekenntnis und nationale Zugehorigkeit keineswegs — wie die Statistik
ausweist — als identisch miteinander deklariert wurden, auch nicht von den Juden ; denn nach
den Daten von 1921 bezeichneten sich nur 7,8 % auch der Nationalitit nach als Juden, wihrend
in derselben Zihlung sich immerhin 10,5 % zum — wie die Statistiker ihn nannten —
« mosaischen Glauben » bekannten.

Auf dem Hintergrund dieser das ganze damalige Polen betreffenden Daten analysiert B.
Reiner in seinem Buch nun ausfiihrlich die entsprechenden Verhiltnisse in Schlesien — wobei
freilich die Unterschiede zwischen Oberschlesien und dem Teschener Schlesien genau beachtet
werden —, die sich infolge seiner Geschichte vollig anders gestalten. Der Autor beschrdnkt sich
dabei nicht nur auf eine exakte Auswertung statistischen Materials, sondern beriicksichtigt
ebenso den jeweiligen geschichtlichen Kontext sowie die politischen und « kirchenpolitischen »
Belange ; ja selbst die Politik des Vatikans gegeniiber Schlesien wird erortert (S. 130-133). Ein-
gehend befasst sich der Verf. dariiberhinaus mit den vielfiltigen juristischen Aspekten seines
Themas, mit dem rechtlichen Status der einzelnen Religionsgemeinschaften, ihren Organisations-
formen etc. Den Abschluss des Bandes bildet der Abdruck zweier Dokumente : a) Die Polnisch-
deutsche Konvention iiber Oberschlesien vom 15.5.1922, b) Statut der Evangelischen Kirche der
Union im polnischen Oberschlesien ; wobei letzteres einer bis ins einzelne gehenden Erdrterung
unterzogen wird.

Wenngleich die Arbeit nicht alle Wiinsche des Lesers befriedigt — einige Desiderate hat
bereits A. Tokarczyk in seiner Rezension in: Nowe Ksiazki 1977/21, S. 47.50, aufgefiihrt —,
ist sie dennoch sehr geeignet, demjenigen, der an der neuesten Geschichte Schlesiens interessiert
ist, ausfiihrliches Dokumentationsmaterial an die Hand zugeben, und zwar zu einem Problem,
das bis heute nichts an Aktualitit verloren hat.

S. S.

Pinchas Lapide, AUFERSTEHUNG. Ein jiidisches Glaubensbekenntnis. Calwer/Kosel-Verlag
1977, 93 S.
und : IST DAS NICHT JOSEPHS SOHN ? Jesus im heutigen Judentum, Calwer/Kosel-
Verlag 1976, 167 S.

Pinchas Lapide ist zweifellos ein sehr eifriger Biicherschreiber. Man hat ihm das auch
schon vorgeworfen : er schreibe zu viel, und so komme es zu Ungenauigkeiten beim Vermitteln
von Fakten, die zu vermeiden wiren.

Sein neuestes Buch-« Auferstehung »- ist aber sicher sehr bemerkens- und lesenswert, und
mir scheint, man konne nur dankbar sein, dass er es geschrieben hat. Vor allem sollten die
Christen ihm daflir danken. Wer unter ihnen bis jetzt geglaubt hat — und es sind ihrer
bestimmt nicht wenige ! — gerade der Auferstehungsglaube sei etwas, was Juden und Christen
trenne, wird hier kriiftig und iiberzeugend eines Besseren belehrt. Laue, verunsicherte, ihren
eigenen Glauben mit allen moglichen und unmoglichen Fragezeichen versehende Christen vor
allem sollten, zu ihrem eigenen Gewinn, « Auferstehung » lesen.

Das Biichlein macht einmal mehr deutlich, wie sehr das Christentum seine Wurzeln im
Judentum hat, und wie gut und notwendig es wire, wenn wir uns dieser Tatsache viel stiirker
bewusst wiirden.

Auch in « Ist das nicht Josephs Sohn ? » wird das wiederum sehr deutlich. Das Buch
gliedert sich in drei Teile: 1. Jesus in der hebridischen Literatur, 2. Jesus in israelischen
Schulbiichern, 3. Rabbinen iiber Jesus (vom Talmud bis zur Gegenwart). Es ist ein Aufruf zu
einem gemeinsamen christlich-jiidischen Fragen nach Jesus von Nazareth. Wenn die Christen
ihre jiidischen Wurzeln erkennen und akzeptieren miissen, so sollen die Juden ganz neu be-
ginnen, sich mit Jesus zu beschiftigen. Zu beidem fordert Lapide hier auf mit folgenden

42



Worten : « Lasst uns beide, die wir fast 2000 Jahre gegeneinander gelebt und gebetet haben,
miteinander den irdischen Jesus erfoschen und erlernen ».
L. S.

Ingmar Bergman, DAS SCHLANGENEI. Hoffmann und Campe-Verlag, 1977, 173 S.

Das Textbuch zu einem Bergman-Film, seinem neuesten. Ich habe ihn nicht gesehen und
nach der Lektiire dieses Textbuches ist mir dazu jegliche Lust vergangen. Was offensichtlich
ergreifen sollte, schockiert bloss und stésst ab. Das ist kein « Totentanz im Berlin der zwanziger
Jahre », sondern einfach eine groteske Aneinanderreihung undelikater Szenen. Im einzelnen
darauf einzugehen, wire zu viel der Ehre.

L. §.

E.-M. Lapperousaz, QOUMRAN. L’ETABLISSEMENT ESSENIEN DES BORDS DE LA
MER MORTE. A. & J. Picard, Paris 1976, 257 p.

Ce livre, extrémement dense et documenté, est un excellent manuel de qoumrinologie
tant pour ceux qui se destinent a 1’archéologie de ce lieu que pour ceux qui veulent étudier les
questions posées par les manuscrits eux-mémes. En effet, I'auteur, & 1’aide des rapports de
fouilles et de ses propres observations sur le terrain, établit une chronologie des occupations
du site en utilisant les témoignages interne et externe des manuscrits eux-mémes pour corro-
borer ses théses ; inversément, il cerne la datation de la rédaction de certains manuscrits ou de
certains événements relatés par ces manuscrits (tel ’exil 2 Damas) grice aux données archéo-
logiques. C’est dire l'intérét de ce livre qui donne un inventaire de tout ce qui a été trouvé
4 Qoumrin et propose des hypothéses vraisemblables sur la signification du site et de ce qu’il
contient.

L’ouvrage de L. se compose de trois parties inégales en volume, la premiére d’une quin-
zaine de pages et chacune des deux autres parties d’une centaine de pages. Cette petite pre-
mi¢re partie donne un compte-rendu chronologique des fouilles effectuées dans les grottes et
sur le terrain du 15 février 1949 — rappelons que c’est au début de 1947 que la premiére
grotte A& manuscrits fut découverte par un jeune berger bédouin — au 21 mars 1958.

La seconde partie, « Archéologie du site de Qoumrin-Feshkha » est consacrée aux inter-
prétations des résultats obtenus au cours des campagnes de fouilles. Si 1’accord des archéolo-
gues se fait en général sur le nombre de ces périodes, il se fait rarement sur leur datation.
Trés scrupuleusement L. expose les théories et les arguments, quelquefois successifs et contra-
dictoires, des différents auteurs ; il donne aussi, et justifie, ses propres options. Toute cette
discussion ne peut étre résumée ici, nous indiquons seulement les résultats retenus par 1’auteur.
Tout d’abord, en ce qui concerne Qoumrin, une occupation a I’époque israélite (un fortin),
puis les Périodes la hellénistique, et Ib, qui se termineraient en 67-63 av. J.C. Ensuite la Pé-
riode IIa qui aurait commencé pendant le régne d’Hérode le Grand et se serait terminée par
un abandon provisoire en 6 ap. J.C.; la Période IIb, « marquée par une destruction violente »,
se terminerait 4 la fin de juin 68. Puis une Période III, les Romains occupant le site, jus-
qu’d la prise de Massada en 73. Enfin une derniére occupation probable pendant la Seconde
Révolte juive.

L. fait pour les vestiges archéologiques situés entre I'oued de Qoumrin et Khirbet
Feshkha, ainsi que pour Khirbet Feshkha, la méme analyse que pour Qoumrin. Les datations
sont les mémes mais s’y ajoute une occupation A I’époque byzantine (peut-étre par des
moines). Feshkha est considérée comme une dépendance de Qoumrin.

Dans les appendices @ la Ile Partie l'auteur aborde quelques points particuliers :
d’abord a propos de I’abandon du site de Qoumrén entre les Périodes Ib et IIa, il s’interroge
sur la valeur symbolique de I’expression « exil au pays de Damas » et opte pour le sens géo-
graphique réel. Ensuite, cherchant & déterminer l'importance numérique de la communauté, il
utilise deux méthodes. La premiére consiste a4 mettre en regard le nombre des tombes des
cimetiéres et le taux probable de mortalité de I’époque ; la seconde, tenant compte de 1’im-
portance du « systéme d’eau» dégagé a4 Qoumrdn, permet — en connaissant la consommation
moyenne en eau des membres de la communauté — d’avoir une idée approximative de I’impor-
tance numérique des Qoumréniens. Enfin 'auteur décrit le dégagement d’autres établissements
au sud de Khirbet Feshkha.

43



La IIle partie est consacrée a «la description des objets découverts sur le site de
Qoumrédn-Feshkha ». Dans un premier chapitre L. dénombre une liste de 600 manuscrits envi-
ron « représentés par des fragments plus ou moins importants » qui se répartissent en 14 de
livres bibliques et 34 de livres sectaires. L’auteur note trés justement I’importance pour les
biblistes d’avoir 2 présent un texte hébreu pré-massorétique, méme incomplet. Il consacre
ensuite tout un chapitre aux rouleaux de cuivre de la grotte 3Q, rouleaux sur lesquels est
gravé une liste de « trésors ». S’agit-il d’une liste imaginaire ou de dépdts réels ? L. énumeére
avec complaisance les différentes hypothéses i ce sujet: Trésor du Temple caché entre 66-70
(Ch. Rabin, K.-G. Kuhn, K.-H. Rengstorf), Trésor du Temple dissimulé par les Zélotes (Alle-
gro), trésor essénien (A. Dupont-Sommer), trésor populaire caché vers 100 (Milik), trésor de
Bar Kokhba (Laperrousaz). Dans les chapitres III et IV, «les monnaies découvertes parmi les
ruines » et «la poterie et les autres objets provenant des grottes et des ruines », l’auteur fait
un inventaire extrémement précis et, comme les autres savants cités, en tire des arguments pour
la chronologie du site,

Au chapitre III, aprés avoir noté que pas une seule monnaie n’a été découverte dans les
grottes A manuscrits, il dénombre & Qoumrin méme des monnaies séleucides, asmonéennes,
hérodiennes, de la lére et de la 2¢me révolte juive ainsi que des monnaies non-juives. Dans le
chapitre IV, L, étudie d’abord la poterie (jarres, couvercles de jarres, bols, gobelets, marmites,
cruches, assiettes, entonnoirs, lampes, etc.) provenant des grottes et des ruines. Il fait un inven-
taire extrémement précis de toutes les pi¢ces de poterie et, comme dans le reste de I’ouvrage,
cite abondamment les savants qui ont daté ces piéces (appartenant aux différentes périodes
d’occupation de Qoumrian) et qui non seulement sont rarement d’accord entre eux mais corrigent
souvent leurs propres datations. En conclusion de cette étude: une fabrication originale de
céramique 2 Quoumrin mais aussi d’autres types de céramiques juives hellénistiques et romaines.
Les autres objets énumérés par l’auteur consistent en lambeaux d’étoffe, étuis & phylactéres,
fragments de meuble, fragments d’armes, quelques outils, anneau de bronze, etc.

La question des « ossements d’animaux dégagés dans les espaces libres de 1’établissement
de Qoumrin » fait 1’objet du chapitre suivant. La aussi les différentes interprétations de la
nature de ces dépdts sont fideélement rapportées ; L., pour sa part, y voit les restes d’un repas de
féte chémée, interrompu brutalement a deux époques différentes, en 63 av. J.-C. et en 68 de
notre &re. Le chapitre VI décrit les méthodes ayant servi 4 la datation des objets provenant de
Qoumrén et en donne les résultats. La méthode du carbone 14 détermine une période allant de
168 avant notre ére a 233 aprés ; celle du chauffage progressif des parchemins donne une chro-
nologie relative des manuscrits les uns par rapport aux autres ; enfin la paléographie donne aussi
des résultats appréciables.

Dans sa conclusion 'auteur regroupe les quatre théses qui constituent son apport per-
sonnel dans les questions qoumriniennes, soit le sens de l’expression « infra hos Engadda », la
datation de l’abandon de Qoumrin de la fin de la Période Ib au début de la Période Ila,
lorigine des dépbts d’ossements, celle des rouleaux de cuivre. L’« engagement » personnel de
L. sur des questions tres discutées font de ce livre, qui est déja un excellent manuel de
Qoumranologie, un ouvrage vivant et parfois passionné. Des cartes, des plans, des photogra-
phies complétent utilement un texte parfois sévére pour les non-archéologues.

Madeleine Petit

C.K. Barrett, THE GOSPEL OF JOHN AND JUDAISME. Fortress Press, Philadelphia 1975
(= Franz Delitzsch Lecturers 1967 in Miinster).

Annie Jaubert, APPROCHE DE L’EVANGILE DE JEAN. Editions du Seuil, Paris 1976.

Die beiden vorliegenden Arbeiten, die sich manchmal iiberschneiden, die sich aber dennoch
durch ihre Motivierung, ihre Struktur und ihren Stil sehr stark voneinander unterscheiden,
erginzen sich gegenseitig und bieten einen seritsen Uberblick iiber die vom Johannesevangelium
aufgeworfenen Fragen. Die Verfasser, beide aus dem Universititslehramt kommend, sind Spe-
zialisten auf dem Gebiet der neutestamentlichen Studien, Barrett in England, Jaubert in Frank-
reich und arbeiten seit langen Jahren iiber die — biblische so gut wie nichtbiblische — Ver-
wurzelung des Neuen Testaments. (Es soll dazu gesagt werden, dass keiner der beiden Vf. die
Arbeit des andern gekannt hat: B. aus leicht ersichtlichen chronologischen Griinden, J. weil

44



es ihr die Umstinde nicht erlaubten, B.’s Buch zu lesen.) Sie beniitzen dasselbe Material,
greifen oft dieselben Fragen auf, jedoch in einer vollig verschiedenen Perspektive : das
wesentliche Interesse B.’s sind die Beziehungen zwischen dem 4. Evangelium und dem Judentum,
wihrend A.J. mehr das innere Verstindnis der johanneischen Botschaft ins Auge fasst, (die sich
in ihrer Perspektive nicht von der Kenntnis des Judentums trennen lisst).

Das 1. und 2. Kapitel B.’s, das heisst die Hilfte der Arbeit, sind den allgemeinen Pro-
blemen des 4. Evangeliums gewidmet. Im 1. Kapitel, betitelt : « Die Umgebung und die Absicht
des 4. Evangeliums », untersucht der Vf. die verschiedenen Thesen des 20. Jahrhunderts iiber das
Ursprungsmilieu, die Menschen, an die es sich wendet, und das Ziel des Evangelisten.

Die dlteste These, die in diesem Evangelium ein ausschliesslich in der jiidisch-palistinen-
sischen Welt verwurzeltes Werk sieht, von einem Juden fiir Juden geschrieben, — vertreten von
B.F. Westcolt (1881 u. 1903), gefolgt von J. Drummond (1903) u. W. Sanday (1905), — ist zu
monolithisch, um spiter in ihrer urspriinglichen Form wieder aufgenommen zu werden : Gelehrte
wie E.C. Hoskyns (1940) und R.H. Lightfoot (1956) unterstreichen wohl ebenfalls die biblische
und jiidische Verwurzelung, sind jedoch der Ansicht, die Elemente des johanneischen Evan-
geliums stammten auch aus der jungen christlichen Tradition, ohne Beziehung zum Hellenismus.

Die zweite grosse These, die der « Hellenisierung » von Johannes, geht in mehrere
Richtungen. Eine davon, vertreten durch J. Moffat (1911) und A. Schweitzer (1931), be-
trachtet die Elemente des 4, Evangeliums nicht nur als « Hellenismus », sondern als « Pau-
linismus ». Eine andere wichtige Tendenz im Sinne der Hellenisierung des Evangeliums weist
auf den Einfluss der jiidisch-alexandrinischen Philosophie und des Stoizismus hin und stellt
dariiber hinaus, wie C.H. Dodd (1953), hermetische, gnostische und mandiische Einfliisse fest.

Ein dritter grosser Forschungszweig, der die Johannesfrage nicht auf die vorstehende
Alternative beschridnkt (jiidisch oder griechisch), schlidgt eine gnostische Aufhellung vor, R.
Bultmann (1950) erklirt, dass « die johanneische Literatur und Theologie weder griechisch noch
jiidisch sondern gnostisch sind ». Diese Richtung erhielt einen bedeutenden Auftrieb durch die
Entdeckung der Qfimran-Rollen, denn vorher gab es iiber die gnostischen Quellen des Johannes
nur Dokumente, die jiinger sind als das Evangelium dieses Namens. Das versetzt die modernen
Autoren in die Lage, die Frage der Verwurzelung des Johannesevangeliums und seiner Emp-
finger — so W. Michaelis (1961), W.C. van Unnik (1959), J.A.T. Robinson (1960) — aufgrund
paldstinensischer Dokumente wieder aufzunehmen, die von einer geschichtlich belegten
paldstinensischen Sekte stammen, welche ihrerseits bereits fremde Elemente aufgenommen hat
(0. Cullmann, 1955). Und wenn die Frage der Empfinger des Evangeliums noch diskutiert wird
(handelt es sich um Juden oder Christen ?), so steht es ginzlich anders mit der Frage nach
der jiidischen Herkunft, und zwar aufgrund vorchristlicher Dokumente, die uns ein von dem
bislang bekannten sehr verschiedenes Judentum zeichnen. C.K. Barrett stellt sich in diesem
Zusammenhang die Frage: « An welche Art von Judentum schliesst sich das Johannes-
evangelium an ? »

Bevor der V{. richtig auf diese Frage eingeht, schlidgt er im 2. Kapitel — « Sprache und
Herkunft des 4. Evangeliums » als urspriingliche Sprache des Dokuments (er stiitzt sich dabei
hauptsichlich auf die Forschungsergebnisse von Schuyler Brown, 1964) das Griechische vor. B.
weist einerseits besonders darauf hin, dass die Einfachheit der Sprache kein Argument gegen
den hellenistischen Ursprung des Johannesevangeliums darstellt, denn denselben Charakter
trigt auch das sprachliche Gewand der religiésen, magischen und anderen Papyri dieser Art.
Andererseits gibt es in vor nicht allzulanger Zeit entdeckten Texten Parallelen zu einzelnen
Ausdriicken, die bislang als ungriechisch angesehen wurden. Was den Prolog des 4. Evan-
geliums anbetrifft, so zeigt eine genaue Analyse des Wortschatzes einen nichtbiblischen Einfluss
bei Johannes, der Worte des Septuaginta in einem neuen Sinn beniitzt (z.B. charis und
alétheia). B. ist der Ansicht, dass der Verfasser des Prologs jiidisches und gnostisches Material
heranzieht, das bereits vor seiner Zeit ausgearbeitet wurde. Andererseits erlauben die neuesten
archiologischen Erkenntnisse den Schluss, dass die Lokalisierung von Ereignissen keine « alle-
gorischen Hinweise » sind, sondern echten topographischen Prizisionen entsprechen, welche die
jidische Verwurzelung des Evangeliums verstirken.

Das 3. Kapitel ist zur Ginze dem Judentum der Zeit der Abfassung des 4. Evangeliums
gewidmet (der Vf. nimmt dafiir als wahrscheinlichste Arbeitshypothese das Ende des 1. Jahr-
hunderts an). Es handelt sich um ein Judentum, das sich infolge der ungliicklichen Zeitum-

45



stinde wandeln muss. Seit der Zerstdrung des Tempels durch Titus ersetzt Jochanan b. Sakkai
den Tempeldienst durch die Erfiillung der Gebote. Es ist das eine Zeit, wo die christliche
Gemeinde, obwohl sie noch die Verbindung mit dem Judentum wahrt, zu einer nichtjiidischen
Organisation wird. Der Vf. hat auch den Eindruck, dass andererseits die antichristliche Haltung
der Juden im Interesse der Differenzierung der beiden religiosen Gemeinschaften ebenfalls zu
verschiedenen Verdnderungen im synagogalen Gottesdienst fiihrt (so rezitiert man z.B. jetzt die
Zehn Gebote nicht mehr) und gewisse Gebrduche beeinflusst (z.B. den Nachdruck, den die
Pessach-Haggada auf die Einheit Gottes legt und die Ablehnung der griechischen Sprache). Auf
der anderen Seite machen die Christen, trotz immer hidufigerer Zusammenstdsse, neue Anleihen
an eine spezifische Form der jiidischen Literatur, nidmlich die Apokalyptik ; sie interpolieren
die bereits vorhandenen Apokalypsen, und nach dem Fall Jerusalems und des Tempels — die
von ihnen als die Erfiillung einer Prophezeiung Jesu angesehen werden — lebt die Apokalyptik
unter ihnen neu auf. Doch reagiert Johannes in einer Weise, die den Juden nihersteht als den
Christen. Die QOmrangemeinde, die um 70 n. Chr. zu bestehen aufgehdrt hat, hat keinen
direkten Einfluss auf die Abfassung des 4. Evangeliums ausgeiibt, doch hingt die Bedeutung,
die bei Johannes manchen Ideen, wie der Erkenntnis und dem Gegensatz zwischen Licht und
Finsternis, zukommt, mit dieser (der Gnosis nahestehenden) Richtung im Judentum zusammen.
Zum Abschluss seiner Untersuchung iiber das Judentum in der letzten Dekade des 1. nach-
christlichen Jahrhunderts hebt B. hervor, dass die gnostischen Ideen bereits vor 70 ins Judentum
eingedrungen sind, und dass die Gnostizierung des Judentums weitergeht. Auf der anderen Seite
beginnt nach der Zerstorung des Tempels eine neue institutionelle Entwicklung, die nicht mit
dem Tempel in Verbindung steht und deren Bestreben dahin geht, sich gegen Hiresie und
Zerfall abzuschirmen.

Im 4. und letzten Kapitel, « Das 4. Evangelium und das Judentum », fasst der Autor die
Summe seiner Beobachtungen und seiner Kritiken gegen die verschiedenen von ihm auf-
gestellten Thesen zusammen und zieht die nachfolgenden Schlussfolgerungen iiber das Johannes-
evangelium : Es ist ein griechisches Buch mit semitischem Nachhall (Gebrauch des A.T.,
jiidische Terminologie, semitische Ausdriicke, rabbinische Exegese, Ortsnamen, Parallelen mit
Qlmrantexten). Es ist gleichzeitig ein jiidisches, ein nichtjiidisches (siche 2. Kapitel) und ein
antijiidisches Buch (Joh. 5:16 ; 10:31, 34 ; 15:25; 18:36 ; 19:7 ; siehe auch 5:18 ; 8:41, 48 ; 19:7).
Schliesslich spiegelt es ein Stadium wieder, das noch nicht das des Beginns des Christentums
aber auch noch nicht das der festgelegten Formen ist; es ist die Antwort auf eine neue
theologische Situation, parallel zu der, in der die Juden dieser Zeitepoche lebten. Wie man
sieht, unternimmt der Vf. keine originelle Lektiire des 4. Evangeliums, sondern gibt eine
konstruktive Kritik der bereits aufgestellten Thesen, indem er neue, hauptséichlich von der
Papyrologie und der Archiologie beigebrachte Erkenntnisse verwertet. Es ist ein gutes Buch zur
Einfiihrung in die johannidische Problematik.

Die Absicht Annie Jauberts, der kein Aspekt dieser Problematik unbekannt ist und die
alle Gegebenheiten der zeitgendssischen Wissenschaft zuhilfe nimmt, um an die vom Johannes-
evangelium aufgeworfenen Fragen heranzugehen, ist es, der Bedeutung der johanneischen Bot-
schaft nachzugehen. Eine solche Untersuchung basiert notwendigerweise auf der Ausarbeitungs-
geschichte des Evangeliums — daher riihren manche Uberschneidungen mit der Arbeit B.’s —
und auf der Priifung der in ihm formulierten Lehrsdtze. In der Darstellung, welche die Ver-
fasserin selbst von ihrem Buch gibt, fasst sie die vier Kapitel, aus denen es besteht, zusammen.
Im 1. Kapitel untersucht sie die Entwicklung der « Katechese des 4. Evangeliums », wihrend
die drei anderen « dem progressiven Charakter der johanneischen Unterweisung, den Anliegen
der Horer und der Kenntnis der religiosen Traditionen, innerhalb derer sich die Predigt des
4. Evangeliums bewegt » gewidmet sind. Um die Gedankenginge des Johannes besser abzugrenzen
ist es — obwohl sie einen soliden wissenschaftlichen Apparat beniitzt um manche Tatsachen ins
Licht zu riicken und glaubwiirdige Hypothesen aufzustellen — keineswegs A.J.’s Absicht, ein
« Handbuch johanneischer Studien » zu verfassen. Mit Hilfe exakter Untersuchungen des
Wortschatzes, der Struktur und des Symbolismus, und dank dem kraftvollen und bilderreichen
Stil, den man von ihren anderen Verdffentlichungen her kennt, schlidgt sie statt dessen vor,
einen Fiihrer durch die johanneische Spiritualitit zu bieten. Selbst im 1. Kapitel, das von der
« langen Entwicklungsgeschichte » des Evangeliums handelt und es in seinen historischen und
kulturellen Rahmen stellt — was an sich eine didaktische Darstellungsweise nahelegt —,

46



beginnt A.J. ihre spirituelle und theologische Untersuchung des Johannes — und Jesu — mit
Beispielen, die dazu angetan sind, ihre Haltung angesichts verschiedener Fragen (Todesdatum
Jesu, « Lamm Gottes », Johannes an der Brust Jesu u.s.w.) ins Licht zu riicken, indem sie sie
auf dem Hintergrund des religiosen und kulturellen Milieus betrachtet (Vertrautheit des
Johannes mit dem A.T., mit der Weisheitsliteratur, mit dem rabbinischen Schrifttum, mit
Qimran und mit dem Judentum der Diaspora). Gleichzeitig unterstreicht sie die spezifischen
Eigenheiten des Johannes im symbolischen Gebrauch von Elementen, die bei den Synoptikern
einen rein beschreibenden Charakter tragen.

Gleich zu Beginn des 2. Kapitels erinnert A.J. daran, dass Johannes zur Bezeichnung der
Wunder Jesu den Ausdruck sémeion (Zeichen) gebraucht, anstelle von dynamis, wie es die
anderen Evangelisten tun. Alles ist fiir Johannes « Zeichen » und « Symbol », so gut die land-
ldufigen Vorginge seiner Zeit (symbolischer Wert der Zahlen, Wortspiele, Verwechslungen) wie
die grossen Berichte vom Leben Jesu. A.J. analysiert drei in symbolischer Hinsicht besonders
reiche Beispiele : die Episode mit der Samariterin, das Erscheinen Jesu vor Pilatus und die
Szene auf Kalvaria. Hinsichtlich jeder dieser Szenen zihlt sie die symbolischen Elemente auf
und weist auf die verschiedenen Stufen von Symbolismus hin, die sich gegenseitig voraussetzen,
ineinander verschachtelt sind, sich gegenseitig aufhellen und deren Brennpunkt selbstverstindlich
Jesus ist. Derselbe Begiff kann verschiedene, ja gegensitzliche symbolische Bedeutungen an-
nehmen (z.B. das Wasser, das gleichzeitig die alte Heilsbkonomie in Kana, Geist in 7:38 und
Taufe in 19:34 bedeutet. A.J. kommt im 3. Exkursus auf die Bedeutung des Wassers zuriick).

Die beiden ersten Kapitel erscheinen als eine Vorbereitung des dritten, « Das Paradoxon
des Glaubens » (die Verfasserin unterstreicht die Bedeutung des dynamischen Wortausdrucks,
den der Evangelist anstelle des statischen Terminus « Glaube » gebraucht), das nicht nur eine
Untersuchung des Johannesevangeliums ist, sondern eine Studie iiber die Aufnahme der johan-
neischen Botschaft durch die Gldubigen ; es ist der Ubergang vom Objektiven zum Subjektiven,
von der Geschichte zum Glauben. A.J. richtet dieses Kapitel iibrigens eher auf den Ungldubigen
aus, auf das Nicht-Glauben, mit der johanneischen Identifizierung des Nicht-Glaubens mit den
Juden (« wenige Autoren haben mit derartiger Intensitdt vom tragischen Unvermdgen der Juden
angesichts des Glaubens gesprochen : ‘sie konnten nicht glauben’: 12:39 »). Die Verfasserin
bemerkt, dass der Ausdruck « Jude » hier nicht im rassischen, sondern im typischen Sinn zu
verstehen ist (S. 94), denn «iiber die jiidische Ungldubigkeit hinaus ist der Unglaube aller
avisiert » (S. 95). Doch auf diese Weise betrifft der jiidische Unglaube die Botschaft Jesu, seine
Person, den Ursprung seiner Handlungen und seiner Wunder, die so satanisch erscheinen : daraus
leiten die Christen dann ab, dass der Jude nicht imstande ist, das Zeugnis Gottes « aufzu-
nehmen », das zugunsten Jesu abgelegt wird. A.J. sieht in der Unméglichkeit zu glauben,
welche die damaligen Juden angesichts Jesu empfinden, das Bild der « angeborenen Schwierig-
keit des Menschen, das Zeugnis Gottes zu empfangen » (S. 98). Der Evangelist glaubt, dass,
wenn der Vater und der Sohn die Welt bekehren konnen, es der Hl. Geist sein wird, dem « die
Verwandlung und Erleuchtung der Herzen zukommt » (S. 103). Dieses Kapitel beginnt demnach
mit dem Drama der Ungldaubigkeit und endet mit der Hoffnung auf Bekehrung.

Es handelt sich selbstverstindlich um die Bekehrung zu Jesus, von woher sich auch die
Uberschrift des letzten Kapitels ableitet, (das in Wirklichkeit eine Erginzung des vorherge-
henden ist) : « Der Sohn in der Welt », Johannes stellt Jesus als das Ende der Geschichte
Israels hin, und als die Referenz aller grossen alten und neueren jiidischen Symbole ; doch vor
allem anderen kiindet er ihn, im Einklang mit Jesu eigener Aussage und mit dem Bekenntnis der
Jiinger, als Sohn Gottes an. Das ist der Skandal, so gut fiir die Juden wie fiir die Welt. A.J.
zihlt die Skandale auf, die sich aus diesem Bekenntnis der Gottheit Jesu ergeben, nicht nur fiir
die Juden, sondern fiir den modernen Menschen : fiir letzteren liegt der Skandal darin, dass der
Vater zum Henker des Sohnes wird. Die Antwort auf diese Anschuldigung liegt nach A.J. in der
Ordnung der Liebe, der agapé, und nicht « in einer Dialektik von Beherrschung oder Alienation ».
A.J. schliesst ihre Ausfilhrungen mit einigen Seiten iiber das Verstindnis oder Nichtverstindnis
dieser agapé in der jungen christlichen Gemeinde, und iiber die Ratschlige des Johannes an die
Jiinger angesichts ihrer Kommunion mit der géttlichen Einheit, Abbild der Einheit zwischen dem
Vater und dem Sohn.

Das in bewusster Graduierung aufgebaute Buch A.J.’s geht von der Schale zum Kern
des Johannesevangeliums und von den alten Fragen zur zeitgendssischen Unruhe. Es ist so

47



wirklich ein Fiihrer johanneischer Spiritualitdt, der aber deshalb den in jeder Hinsicht pole-
mischen Charakter des 4. Evangeliums nicht verschweigt. Anscheinend um den zusammen-
hingenden Charakter des Buches nicht zu stéren, hat A.J. am Schluss sechs Abhandlungen hin-
zugefiigt, welche in thematischer Anordnung die verstreuten Elemente behandeln, die im Text
selbst nicht beriicksichtigt wurden. Diese in gedringter Form redigierten und gut dokumentierten
Abhandlungen tragen einen weniger persOnlichen Charakter als die Untersuchung selbst. Sie
sind von grosser Vielfalt an Hinweisen auf Ideen und originelle Hypothesen iiber zahlreiche
Fragen. Sie handeln nacheinander vom « Lamm Gottes, das die Siinden der Welt hinwegnimmt »,
von « den Bildern vom lebendigen Wasser im zeitgenodssischen Judentum », von « Geist, Wasser
und Blut», vom « Titel Sohn Gottes », vom « Gottesnamen » und von « philonischen Aus-
blicken ».
Madeleine Petit

(Deutsch von K.H.)

48



	Rezensionen

