
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Franz Rosenzweigs zwiespältige Gottessicht : von der Zeit und in
Ewigkeit

Autor: Greenberg, Gershon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRANZ ROSENZWEIGS ZWIESPÄLTIGE
GOTTESSICHT :

VON DER ZEIT UND IN EWIGKEIT*

von Gershon Greenberg

VORWORT

Unsere These ist, dass es in Rosenzweigs « System » philosophischer
Theologie einen fundamentalen Zwiespalt gibt, der im Stern der
Erlösung (SE) zu bemerken ist. Als ein jüdischer « Existenzialist »

perzipiert er Gott von einem historischen Standpunkt aus. Dieser Gott
der Offenbarungserfahrung und Liebe ist mit einem zeitlichen
Zusammenhang verknüpft. Als geborener Jude hat er eine Apperzeption 1

von Gott vom Bereich der Ewigkeit her. Dieser Gott der innigsten
Fassungskraft des Sterns der Erlösung ist völlig losgelöst von der
historischen Zeit. Um ein liebendes Verhältnis zu Gott zu unterhalten
und zur gleichen Zeit zu fühlen, dass sein jüdisches Blut ausschliesslichen

Zugang zu Gott hat, ergibt sich für Rosenzweig der Zwiespalt
einer Position in der Mitte des Feuers von Gottes Stern und einer
anderen in einem seiner Strahlen. Obwohl das sowohl in Zeit wie auch
in Ewigkeit wurzelnde Christentum die Dichotomie 2 auflösen konnte,
wollte Rosenzweig es nicht akzeptieren. Wir bieten die folgende
Identifizierung und Darstellung des Problems, die Rosenzweigs
Schüler noch nicht herausgestellt haben, zur weiteren Erwägung an.3

I. DER GOTT ZEITLICHER OFFENBARUNG

A. Das Begriffsvermögen der Offenbarung

Rosenzweigs intellektuell unausweichliche Erfahrung der Furcht
vor dem Tode zerschmettert Hegels allumfassendes philosophisches
Weltall. 4 Er rekonstruiert es auf der Seite theologischer Bezüge, in
denen sein fliehendes Ich von der Liebe5 dargebotene Zuflucht, ja
sogar Unsterblichkeit findet. Hat das Ich einmal die Vorstufe der
Selbstbehauptung seiner individuellen Unterscheidung überschritten,
dann beruhigt es die neue Angst, eine endliche Kreatur zu sein, indem
es nach Gott und dem Nächsten der Offenbarung ausgreift. Es er-

* Die Unterstützung der Gordon Foundation for Jewish Studies at the American University,
Washington, D.C., die diese Arbeit ermöglicht hat, wird hiermit dankbar anerkannt.

27



wartet zuversichtlich das « Wo bist du » von aussen, auf das es mit
« Hier bin ich » antworten wird. 6

Dieser psychologische Weg, vorbereitet von den modernen
Philosophen, die ihre Grundlage in die Kirche verlegten, wird von dem
Bedürfnis der Philosophie, sich selbst zu transzendieren, begleitet. 7

Rosenzweig beginnt mit den « vernünftigen Voraussetzungen » Gottes,
der Menschen und der Welt, die von den Nach-Hegelianern bestätigt
wurden. Sie sind getrennte Meta-Existenzen, Koordinaten zwischen
jedem Schritt, den das Wissen macht, und gegen welche jede
gemachte Bewegung sich als Silhouette zeichnet.8 Rosenzweig denkt
umfassend über sie nach, 9 findet jedoch, dass er sich nicht über die
respektiven isolierten Objekte an sich hinausbewegen kann, von dem
Geleise abspringen, das sie definieren. 10 Die Grenzen der Philosophie

11 leiten Rosenzweig zu der relationalen Erfahrung der
Offenbarung, des Stromkreises, der sich zwischen Gott und Mensch
bewegt.12

Doch werden die Wurzeln der Philosophie nicht abgeschnitten.
Gott und Mensch als Objekte des Denkens bleiben systematische
Bedingungen für das Offenbarungserlebnis, und die neue Relation
regelt ihre Identität ohne einen Kompromiss. Das Ich hat mit Gott
einen Standort gemein, die Brücke der gläubigen Erfahrung 13 wird
berührt, ohne « trockenes Land » zu verlassen. In Begriffen unseres
ursprünglichen Ausgangspunktes behält das Ich die philosophische
Subjektivität und wird auf die Offenbarungserfahrung ausgedehnt.
Obgleich nicht länger eingeschlossen in die Selbstisolierung, die am
Tod orientiert ist, erfordert die Sublimation der Subjektivität in die
Offenbarung keineswegs das Ausreissen des eigenen Auges. 14 Aber
nichtsdestoweniger sind die Objekte und der Prozess der Philosophie
am Ende vom Offenbarungsbezug überwältigt. Der Übergang von
Philosophie zu Offenbarung wird vom Glauben hervorgebracht, 15 der
zugleich subjektiv und objektiv ist.

Die Reichhaltigkeit der Offenbarung erstreckt sich auf das letzte
Ende von SE, wo es selbst die Erleuchtung verschüttet. Theoretisch ist
es möglich, über die Liebe, Offenbarung, Sprache und das Leben
hinauszugehen, um in einer Vision von Gottes feurigem Antlitz der
Wahrheit gefangen zu sein, i.e., der Stern der Erlösung. Aber eine
solche Ekstase von Mensch zu Gott16 beschwört den Tod — und
darum zieht sich der Autor schnell von Gottes Heiligtum auf das
Leben der Offenbarung zurück. Die Perzeption der Wahrheit wird
auf das abgetönt, was der Mensch auf Gott hin projiziert. 17

28



Darüber hinaus ist selbst die flüchtige Vision von « Gott ist die
Wahrheit » nicht objektiv elementar. Einen kurzen Anblick von Gottes
Wahrheit erhaschend, sieht der Mensch Gott, Mensch und Welt,
Offenbarung und Erlösung, sogar Raum und Zeit, alles in absoluter
Einheit verschmelzen. Aber die Wahrheit ist ein intellektuelles
Prädikat, vor dem Gott, als Subjekt, 18 den Vorrang hat, Gott, der liebt
und sich offenbart. 19 Der Mensch kann sich nicht selbst opfern,20
selbst wenn er es versucht. Liebe hebt den Tod auf, der aus der
Absonderung von Gott stammt — und sie überwindet auch den Tod,
der hervorgebracht wird durch zu grosse Nähe zu Ihm. Nach Erfassen
des konzentrierten Energiepunktes, der die Wahrheit ist, wird der
Mensch sowohl ins Leben zurückgeführt als auch tiefer in Gott —
der die Menschen liebt. Nach Berühren des Feuers schweift der
Mensch sofort ab in seine Offenbarungsstrahlen. 21

Auf diese Weise bringt der Offenbarungsglaube sowohl den
philosophischen Gedanken als auch die aufklärende Vision zur Synthese. 22

Das philosophische « Gott ist Nichts » der Vorwelt und das ekstatisch
visionäre « Gott ist die Wahrheit »23 der Überwelt führen beide zu
dem tätig liebenden Gott. Rosenzweig befindet sich in einer Mitte,
umgeben von Gott, dem « ersten und letzten » an seiner Seite.
Offenbarung ist der « Leim », der die Stücke des zerbrochenen Weltalls
zusammenhält.24 Obwohl vom ontologischen Gesichtspunkt alles
auf ewig vereint ist, ist, anthropologisch gesehen, Offenbarung die
unentbehrliche Zutat zur Harmonie.

(wird fortgesetzt.)

FUSSNOTEN

1 Apperzeption : « Das letzte Stadium des Begreifens, in dem etwas klar erfasst wird und
vorherrschend im Bewusstsein ist... Ein Gedankenprozess, in dem Erfahrung, Gefühl oder
Wahrnehmung mit schon bestehenden und systematisierten Ideen in Verbindung gebracht
wird und so verstanden wird. » (J.F. Herbart), Encyclopaedia Britannica, II, p. 136.

2 Das Erfassen Christi in einer umfassenden « Ewigkeit-Zeit » ist ein Gegenstand ausserhalb
unseres gegenwärtigen Unterfangens. Im allgemeinen bestätigt das Christentum das Zwischenreich

zeitlicher Endlichkeit, das von der Unendlichkeit von allen Seiten umgeben wird. Aber
das Christentum ist ein ewiger Weg, für den diese Zeitlichkeit unumstösslich ist. Das
Christentum meistert die Zeit, indem es jeden Augenblick in eine Epoche verkehrt.

Seit Christi Geburt gibt es von da ab nur Gegenwart. Die Zeit prallt an der Christenheit

nicht ab wie am jüdischen Volk, aber die flüchtige Zeit wird zum Stehen gebracht.
Alles, was vor Christi Geburt geschehen ist, ist vergangene Geschichte, zum Stehen

29



gebracht. Ein für allemal. Und Zukunft, zögernd aber unausweichlich hergezogen
Kommendes, ist das Jüngste Gericht... Die drei Zeiten der Zeit sind so auseinandergetreten

in ewigen Anfang, ewige Mitte, ewiges Ende des ewigen Weges durch diese
Zeitlichkeit... Und die Christenheit schreitet diesen Weg... schreitet ihn gelassen und
ihrer ewigen Gegenwart sicher... immer im Ereignis... immer mit dem Herrscherblick
des Bewusstseins, dass es der ewige Weg ist, den sie schreitet... auf dem ihr die Zeit
nun als gehorsame Schrittzählerin folgt. (SE III, 102, [230]).

Die Zitate der deutschen Ausgabe von 1930 sind mit Band und Seitenzahl angegeben. Seitenzahlen

allein weisen auf die Hallo-Übersetzung hin. Cf. Fleischmann, « Shenei ha-Nitza-
chim », pp. 78-79, 86-88.

3 Wir verweisen hier auf die Untersuchungen von Else Freund, Karl Loewith, Gershom Scholem,
Yaakov Fleischmann, Julius Guttman, Hans Liebeschütz und Alexander Altmann. Nathan
Rotenstreich spricht von einer Dichotomie zwischen Rosenzweigs existentialistischem und
jüdischem Denken.

Die Abweichung von Zeit und Ewigkeit ereignet sich auch im Bereich des jüdischen
Gesetzes. Dieses Gesetz, durch Generationen hindurch unverändert, ist nicht in die
Zeit herabgesunken und ändert sich nicht mir der Zeit. Es ist von der Zeit getrennt
und schafft sich seine eigene Sphäre, die immun gegen den Wechsel ist... Die heilige
Sphäre wird nicht von einer einzigartigen Ethik (d.h. ausserhalb des Offenbarungsbezuges),

sondern von der Trennung von der Zeit bestimmt. Daher gibt es für Rosenzweig

eine Ewigkeit der unabhängigen Geburt, die im Blut verwurzelt ist und die Zeit
überwindet... Die innere Schwierigkeit ist hier, dass Rosenzweig als Existenzialist
beginnt, hauptsächlich mit Begriffen der menschlichen zeitlichen Wirklichkeit. Er endet
in der jüdischen Realität, die von der Zeit abgeschnitten ist. Für Rosenzweig erleichtert
der Glaube die Existenzangst des Menschen... Nun ist aber die Existenz und der
Glaube des Judentums keine Lösung für diese Angst... d.h. : wenn Rosenzweig als

Existenzialphilosoph spricht, spricht er nicht als Jude. Wenn er als Jude spricht,
spricht er nicht als Existenzialphilosoph.

Ha-Machshava ha-Yehudith be'Eth ha-Chadascha II, p. 240. Wir stimmen nicht damit überein,

dass Judentum und Existenzialismus sich gegenseitig ausschliessen, und halten dafür,
dass auch der jüdische Gott existentiell begriffen wird. Cf. Levy, Mivasser Existentialism
Yehudi (Dissertation, geschrieben unter Moshe Schwarcz), p. 180.

Moshe Schwarcz, Schüler von Rotenstreich, weist auf den Widerspruch in Rosenzweigs SE
hin zwischen Israels zyklischer Mythologie und der Eschatologie der Schrift, in die
allgemeine Weltgeschichte verwickelt ist. Unser Standpunkt ist, dass für Rosenzweig nachbiblische
Juden auch an der Eschatologie ihrer Propheten teilhaben. Schwarcz stellt heraus :

Mir scheint, dass die Verkehrung des mythologischen Motivs zyklischer Zeitlichkeit in
eine Grundkategorie jüdischer Geschichte ein notwendiges Produkt von Rosenzweigs
undogmatischer Beziehung zum Judentum ist und ein klarer Ausdruck des Übergangs
von der biblischen Eschatologie zum (kosmogonischen) Mythos... Es scheint einen
inneren Bruch zwischen dem methodologischen Konzept von SE, auf der prophetischen
Eschatologie gegründet, und dem Schicksal der Nation, innerhalb des gesamten escha-

tologischen Regenbogens zu geben. Die drei Epochen der Welt, Schöpfung, Offenbarung
und Erlösung, die die Formen der verschiedenen Wirklichkeitsmanifestationen liefern,
sind nicht ein Teil des bewussten Lebens der Nation — ausser insofern, als sie Teil
ihres heiligen Lebens sind (Sabbat und Feiertage).

Pp. 206-7, 213, « Ha-Ba-ayatiuth shel ha-Historiosophia ha-Yahaduth be-Mishnothehem shel
Ranak u-Franz Rosenzweig », Saphah, Mythos, Omanuth.

4 Scholem beschreibt das Zerschmettern des Hegeischen Universums als ein Shevirath ha-
Kelim, das letzten Endes me-tuqqeneth ist. Franz Rosenzweig u-Siphro Kochav ha-Geulah,
p. 10.

5 Für Rosenzweig bedeutet Isoliertheit Tod. Der Dialog der Liebe bringt das Ich aus dieser
Isoliertheit (III, 17 [273]). Die Gegenwärtigkeit der Liebe ist besonders wirksam :

30



[Gottes] Liebe wandelt im immer frischen Treib durch die Welt. Sie ist immer im Heute
und ganz im Heute, aber alles tote Gestern und Morgen wird in dieses sieghafte Heute
einmal verschlungen, diese Liebe ist der ewige Sieg über den Tod ; die Schöpfung, die
der Tod krönt und schliesst, kann ihr nicht Stand halten ; sie muss sich ihr ergeben in
jedem Augenblick und darum schliesslich auch in der Fülle aller Augenblicke, in der
Ewigkeit. [11/99, (164)].

6 Cf. Guttman, pp. 379-83, Loewith, p. 62 ; 11/114, (176).

7 Rosenzweig behauptet, dass Descartes, Spinoza und Leibniz sich selbst als Heiden innerhalb
der Kirche ansahen, wohingegen Kant, Fichte, Schelling und Hegel innerhalb des christlichen
Zusammenhanges philosophierten. Briefe, p. 81. Tatsächlich :

Seit 1800 sind die Griechen keine Macht (und keine Last) mehr. — Da die Wissenschaft

seitdem in der Kirche steht, so geschieht seitdem der Weg der Wissenschaft auf
dem der Kirche, die idealistische Bewegung ist sowohl Ausgang der Philosophie
(also des Heidentums) als auch Anfang der johanneischen Epoche (gewissermassen ihre
Patristik). Briefe, pp. 82 and 9.

8 SE I ; 1/83, (63). In Das Büchlein (Ausgabe Glatzer, pp. 30, 54, 74) verweist Rosenzweig auf
sein vorläufiges, vernünftiges Postulat Gottes, des Menschen und der Welt. In SE, « glaubt »

er an sie :

Von der Welt wissen wir nichts. Und auch hier ist das Nichts Nichts unsres
Wissens und ein bestimmtes, einzelnes Nichts unsres Wissens. Auch hier ist es das

Sprungbrett, von dem aus der Sprung ins Etwas des Wissens, ins « Positive » getan
werden soll. Denn wir « glauben » an die Welt, so fest zum mindesten wie wir an Gott
oder an unser Selbst glauben. Deshalb kann uns das Nichts dieser drei nur ein
hypothetisches Nichts sein ; nur ein Nichts des Wissens, von dem aus wir das Etwas des

Wissens erschwingen, das den Inhalt jenes Glaubens umschreibt. Dass wir jenen Glauben
haben, davon können wir uns nur hypothetisch freimachen ; hypothetisch, indem wir ihn
von Grund aus aufbauen ; so werden wir schliesslich den Punkt erreichen, wo wir
einsehen, wie das Hypothetische umschlagen musste in das Anhypothetische, Absolute,
Unbedingte jenes Glaubens. 1/56, (42).

Cf. Rotenstreich, « Common Sense and Theological Experience on the Basis of Franz Rosen-
zweig's Philosophy », Journal of the History of Philosophy, V (Oktober 1967), no. 4.

Die traditionelle Philosophie beruht auf diesen drei Wesenheiten, aber zwei werden immer
unter die dritte subsumiert. Die nicht-jüdischen-christlichen Religionen machen sich einen
Begriff von isolierten Wesenheiten — « metaphysisch » « metalogisch » und « metaethisch », aber
sie verletzen sie im Fortgang und liefern keine zufriedenstellende Beziehungen für sie
untereinander. SE I, passim.

9 SE I ist eine komplexe Untersuchung der Möglichkeiten der Philosophie. Im Hinblick auf
Gott beginnt Rosenzweig mit einem vorweltlichen Nichts und schliesst mit den Prinzipien von
Freiheit und Schicksal. Das Nichts begreift ein Etwas mit ein, dessen Negierung es ist.
Demgegenüber ist dieses Etwas der Schoss des Nichts. Es ist auch die Negation (Nein) des Nichts
und seine eigene Affirmation (Ja). Rosenzweig scheint sich das Nichts als von Etwas umgeben
vorzustellen. Als ein solches erzeugt das Nichts Endlichkeit, wohingegen das Etwas Unendlichkeit

erzeugt. Weil das Nichts dem Nein zugeteilt ist, stellt Rosenzweig es als eine Tatsache
heraus, dass es Freiheit bringt, wohingegen das Etwas, dem Ja zugeordnet, schweigende Trägheit

bringt.

10 In Wahrheit sind aber diese drei letzten [Gott, Mensch und Welt] und ersten Gegenstände
allen Philosophierern Zwiebeln, die man schälen kann, soviel man will, — man kommt immer
wieder nur auf Zwiebelblätter und nicht auf etwas « ganz andres ». Nur das Denken gerät
notwendig durch die verändernde Kraft des Wörtchens « ist » auf jene Irrwege. Die Erfahrung
entdeckt im Menschen, so tief sie eindringen mag, immer wieder nur Menschliches, in der
Welt nur Weltliches, in Gott nur Göttliches. Und nur in Gott Göttliches, nur in der Welt

31



Weltliches, nur im Menschen Menschliches. Finis philosophiae Wäre es, dann um so

schlimmer für die Philosophie Aber ich glaube nicht, dass es so schlimm kommt. Vielmehr
kann an diesem Punkt, wo die Philosophie mit ihrem Denken allerdings an ihrem Ende wäre,
die erfahrende Philosophie beginnen. « Das neue Denken », Kleinere Schriften, pp. 378-79.

11 In « Das neue Denken », geschrieben als Erklärung zu SE, stellt er fest, dass das Nichts nur
ein methodologischer Hilfsbegriff war, der teilweise benutzt wurde, um die Absurdität der

altertümlichen philosophischen « Überlegungen » herauszustellen. Es erhält einen Inhalt nur
während SE durch die Schöpfung, Offenbarung und Erlösung fortschreitet. Kleinere Schriften,
p. 377.

12 1/109, (83).

13 Freund, op. cit., p. 88.

14 11/21-24 (104-6) ; Das Büchlein, cap. 8. Cf. 111/46-47, (296-97). Extreme Subjektivität bedeutet
taub und blind zu sein. (11/24, [106]). Er sagt aber auch :

Dass die Philosophie, wenn sie wahr sein soll, vom wirklichen Standpunkt des
Philosophierenden aus erphilosophiert sein muss, meine ich ja wirklich. Es gibt da keine andre
Möglichkeit, objektiv zu sein, als dass man ehrlich von seiner Subjektivität ausgeht. Die
Objektivitätspflicht verlangt nur, dass man wirklich den ganzen Horizont besieht, nicht
aber dass man von einem andern Standpunkt aus sieht als auf dem man steht, oder gar
von « gar keinem Standpunkt ». Die eigenen Augen sind gewiss nur die eigenen Augen ;

es wäre aber schildbürgerhaft, zu glauben, dass man sie sich rausreissen muss, um
richtig zu sehen.

Briefe, p. 597.

Für Rosenzweig ist der gesunde Mensch sowohl Philosoph wie Theologe. « Hermann Cohens
jüdische Schriften », Kleinere Schriften, p. 312.

Die gleiche subjektive Eigenschaft von Tod und Denken wird in Freunds Untersuchung
herausgestellt, und zwar insofern, als der Tod die isolierte Selbsterfüllung von sich selbst ist, ist er
der human-existenziale Begleitumstand des Denkens. Die Existenzphilosophie..., p. 144.

15 11/24, (106). Freund, p. 144. Rosenzweig behauptet in Das Büchlein, pp. 100-101 (Glatzer
translation, pp. 78-79). [der gesunde Menschenverstand] spricht ihn [den Gedanken « Gott
ist Etwas »] nur aus, um zu erfahren, dass er von Gott nicht sprechen darf, ohne von ihm im
nächsten, nein im gleichen Augenblick die Brücken zu schlagen zu Welt und Mensch.

Was ist an Gott, was uns zwingt, diese Brücken zu schlagen Was ist an ihm, was
sich dem Wechsel unserer Vorstellungen, unserer Phantasien von ihm, unter allen
Umständen entzieht Was ist, wodurch allein es geschehen kann, dass sich mehrere, viele,
alle auf den Gleichen vergleichen, ja auf den Einen einigen können Was ist an Gott
so äusserlich, so wenig « er selbst » und doch so zu ihm gehörig, dass es untrennbar
von ihm ist und ihn, grade weil ihm äusserlich, ganz von selber übergreifen lässt auf
das, was ausser ihm ist
Sein Name, mit dem wir ihn nennen. Es bedeutet ja etwas ganz andres, dass wir Gott
nennen als dass ein Mensch genannt oder ein Ding benannt wird. Zwar dass der Gottesname

ebenso wenig wie der Eigenname oder das bezeichnende Wort selber etwa sein
Träger « ist », das haben alle dreie gemein. Aber darüber hinaus unterscheiden sie
sich. Ein Mensch hat seinen Namen, um dabei gerufen werden zu können. Das ist das

Grösste, was ihm geschehen kann : einen Ruf zu empfangen. Gott hat seinen Namen
nicht, um gerufen zu werden ; es bedeutet für ihn nichts, dass man ihn ruft ; er hört
genauso den, der ihn mit andern Namen oder selbst in namenlosem Schweigen ruft.
Aber wir, wir müssen ihn nennen. Er hat seinen Namen um unsretwillen, dass wir ihn
rufen können. Um unsretwillen lässt er sich von uns nennen.

14 11/154-56, (207-8).

32



17 III/170-73, 200-202, 210-11, (393, 416-17, 421-24).

18 Levy, pp. 117-18, und Rotenstreich, Jewish Philosophy, p. 216.

19 Liebe ist nicht mit Gottes Substanz identisch, die für immer verborgen bleibt. (381). In der
Tat löst sich Gottes Substanz in seiner Liebe auf. « Gottes Wesen ist... zergangen in seiner...
Liebe. » (III/168). Aber es ist tiefer als die Wahrheit. Das « Gott ist Wahrheit » meint, dass
Gottes Wesen der Urgrund der Wahrheit ist, dass alle Wahrheit nur dadurch Wahrheit ist,
dass sie von ihm kommt. Das göttliche Wesensmerkmal, dass Gott die Wahrheit ist, besteht
darin, dass Gott sich dem Menschen offenbart — « göttliches Sich-Offenbaren » — und ihn
liebt. (111/165-66).
Wir stimmen nicht mit Rotenstreichs Ansicht überein, dass Liebe ein Attribut Gottes ist, und
dass während Wahrheit die objektive Auffassung vertritt, die in Gottes Wirklichkeit vor der
Offenbarung ruht — die transzendentale Dimension —, Liebe dagegen die Dimension innerhalb

der Offenbarung den subjektiven Aspekt vertritt. (Ha-Machshava... II, p. 242, und Jewish
Philosophy, p. 211). Rosenzweig versichert, dass Gott in seinem Akt der Liebe ist, er ist eins
mit ihm. « So ist Liebe keine Eigenschaft, sondern ein Ergebnis, und keine Eigenschaft hat
Platz in ihr. 'Gott liebt', heisst nicht, dass die Liebe ihm eignet, wie eine Eigenschaft, etwa
wie die Macht, zu schaffen. » Der Vorstoss von SE will zeigen, dass Gott nicht nur ein vor
der Offenbarung seiendes, transzendentales Objekt ist. Gott ist zugleich Wahrheit und
Liebe ; wenn Rosenzweig jedoch an einem Punkte ruhen müsste, dann wäre das im Umkreis
der Offenbarung. « Gott... schlägt... unsre freie Vernunft in die Fesseln der Liebe. » (III, 156,

163 [164, 381-82, 93]). Cf. Levy, Mivasser..., p. 113.

20 Levy, p. 121, und Rotenstreich, Jewish Philosophy..., p. 217.

21 1/106-8, (89-90). Rotenstreich kritisiert Rosenzweig wegen seines Versäumnisses einer Erklärung
des Überganges zwischen dem Dialog liebender menschlicher Aktivität und Gottes monologischer

Erlösung. Wir vertreten die Meinung, dass Erlösung der theoretisch letzten Vision
gleichgesetzt werden kann und dass sie wie diese die Liebe zum Nachfolger hat, die in den
lebenden Strom menschlicher Aktivität zurückgeleitet wird. Cf. Jewish Philosophy..., pp. 205,
217.

Else Freund stellt fest :

Der Bewährungsgedanke ist das Zeichen des menschlichen endlichen Daseins auch am
letzten und höchsten Punkt. Damit wird das menschliche Leben, wie es Ausgang war,
wieder Ende, das System vollendet sich, es schliesst sich zum Kreislauf.

Die Existenzphilosophie Franz Rosenzweigs, p. 8.

Schon sahen wir die ewige Wahrheit zurücksinken in die Offenbarung der göttlichen
Liebe : die Erlösung war in allem nichts als die ewige Auswirkung des in der
offenbarenden Liebe allzeit neu gesetzten Anfangs.

III/202, (417).

Gott ist die Wahrheit — dieser Satz, mit dem wir ein Äusserstes des Wissens zu
erschwingen meinten : sehen wir näher zu, was denn Wahrheit sei, so finden wir, dass

jener Satz nur das innigst Vertraute unserer Erfahrung uns mit andrem Wort wiederbringt

; aus dem scheinbaren Wissen um das Wesen wird die nahe unmittelbare Erfahrung
seines Tuns ; dass er Wahrheit ist, sagt uns zuletzt doch nichts anderes, als dass er —
liebt.

111/161-62 (385-86).

22 Wohl wendet sich das Werk, an dem ich das neue Denken zu erläutern suche, gegen einige
Schlagworte mit einer besonderen, über die allgemeine Abneigung gegen alle Ismen
hinausgehenden Gegnerschaft ; aber soll ich deswegen das Buch auf die üblichen Gegenstücke
jener Ismen festlegen lassen kann ich es Am ehesten würde ich mir noch die Bezeichnung
als absoluter Empirismus gefallen lassen müssen ; wenigstens würde sie das eigenartige
Verhalten des neuen Denkens in allen drei Bezirken, der Vorwelt des Begriffs, der Welt der
Wirklichkeit, der Überwelt der Wahrheit, decken ; jenes Verhalten, das auch vom Himmlischen

nichts zu wissen weiss, als was es erfahren hat, — dieses aber auch wirklich, mag

33



schon Philosophie als Wissen « jenseits » aller « möglichen » Erfahrung anschwärzen ; und
auch vom Irdischen nichts, was es nicht erfahren hat, — dieses aber auch ganz und gar nicht,
mag schon Philosophie es als Wissen « vor » aller « möglichen » Erfahrung anpreisen. « Das
neue Denken », p. 398. Cf. Freund, pp. 144-45.

23 III/172, (390).

24 Zitiert aus Levy, Mivasser..., pp. 113-21, und Scholem, op. cit., passim.

34


	Franz Rosenzweigs zwiespältige Gottessicht : von der Zeit und in Ewigkeit

