Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Eine Neubetrachtung von Maimonides
Autor: Hessing, Siegfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961654

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINE NEUBETRACHTUNG VON MAIMONIDES

von Siegfried Hessing

Mit persénlicher und unpersénlicher Ergeben-
heit dem ETS HAIM in Amsterdam gewidmet.

Wihrend ich mich nun wieder, zum drittenmal in meinem Leben,
zu einer Spinoza-Huldigung verpflichte, heisse ich ganz besonders das
sich aufdringende Zusammentreffen willkommen, gleichzeitig auch
Maimonides zu feiern, der, zeitlich gesehen, nur ein halbes Jahrtausend
vor Spinoza liegt, im Zeitlosen aber nicht von ihm loszutrennen ist.

Ich habe hier die Absicht, den Hauptakzent auf zwei Gegenstinde
meiner Betrachtung zu legen, seltsam und fremd fiir den Durchschnitts-
leser, der nur mit der allgemeinen Gedankenstrémung von Maimonides’
Lehren vertraut ist. So will ich von der Identitit einer Schein-Trinitit
sprechen, ein esoterisches Leitmotiv schon seit dem Bekanntwerden
des altertiimlichen Sefdr Jzirah ' und ein Kardinalthema, das von
Cordovero 2 und dann spiter von Spinoza ausgewertet wurde, der sich
gleichermassen an beide anlehnt. Danach will ich aufzeigen, wie Mai-
monides schon damals iiber « Engel » in ebendemselben Sinne redet,
wie es heutzutage die fortschrittlichsten Wissenschaftler iiber « Gene »
(Erbeinheiten) tun. '

Maimonides war ein ganz seltsamer Fackeltriger fiir die Leuchte
der Vernunft und ebenso fiir die Erleuchtung der Intuition. So passt
er auch par excellence zu Spinozas Definition vom Weisen : « Seiner
selbst, Gottes und der Welt bewusst », zwar nicht als ob es drei von-
einander gesonderte zahlenmissige Entititen wiren, sondern identisch
mit einem allumarmenden Einssein und sich dabei der Geistesstille
erfreuend (acquiescentia in seipso), welche zum « Weg der Mitte »,
einem wohldefinierten Ziel des Buddhismus, fiihrt.

Spinoza macht eine Andeutung auf die Lehre jiidischer Religions-
philosophen (d.h. des Maimonides), welche in der Identitit einer
Scheintrinitiit : sekhdl, maskil und muskal — Erkennendes, Erkanntes
und Akt des Erkennens — gipfelt, und versucht, uns davon abzuhalten,
in die Netze eines exoterisch noch so glaubwiirdigen Dogmas einer
Dreifaltigkeit zu geraten, wofiir manche Religionen ein Monopol bean-
spruchen. Ein Monopol, das so viele gedankenlos in Versuchung bringt,
an einen sakrosankten « Ismus» von Pluralismus gegeniiber einem

18



Dualismus und Monismus zu glauben und alle sozusagen als numerische
Entititen per se anzusehen. Griechische und lateinische Sprache und
Sprachlehre haben zwei verschiedene Worte fiir « anderer », ndmlich
allos (oder allelos), héteros und alter, alius, womit beide Sprachen den
Niéchsten oder zweiten « Andern » als Dual bezeichnen und auf die
daraus folgenden vielen « Andershaften » als Plural hinweisen.

Maimonides ist so ausgezeichnet in der Idee der All-Identitit trai-
niert, damit nicht auf Gott hinzuzielen, so als ob er ein zahlenmissiges
« Eins » wire, sondern viel eher « Eins ohne ein Zweites ». Im Sans-
krit wird Advaita fiir « Zweitloses » gebraucht, um Missdeutungen aus
dem Wege zu gehen, und es diinkt mich annehmbarer, auf dem 6stlichen
Gedankenumwege zum jiidischen « dchad ohne acher » — zum Einen
ohne ein Anderes sonst — zu gelangen. Ernste Denker halten zéhe an
der Betonung des Einen als das Unbestimmbare, Ungewisse und Un-
bekannte fest, eben das, was die Sprachlehre als unbestimmten Artikel
bezeichnet und was Philosophen und Physiker so bizarr als Glaubens-
« artikel » und Urprinzip der Unbestimmbarkeit ausgeschopft haben.
Spinoza driickt es para-dox als causa sui aus und bringt es in Einklang
mit seiner Gleichung : causa sive ratio, so dass es dann dem-« ent-
sprechend » und gedacht causa sive ratio vel sui vel alterius heissen
mag...

In unseren Tagen haben beide, Heisenberg auf der einen Seite des
dunklen Tunnels und Carlo Suares auf der andern, erfolgreiche Pionier-
dienste geleistet, unsere Geister jenseits von Kausalitit oder Rationali-
tit, ndmlich nach innen in dem Bestreben zu wenden, dabei auf unser
unbekanntes aber lebensvolles Wurzelbewusstsein hinzuweisen, das
uns mit dem All-Einen verbindet, um so « anderslos » die Erleuchtung
der All-Identitit zu erfahren. Was den westlichen Identitdtsphilosophen
als ein Ideal vorgeschwebt hatte, das mag wohl eher &stlichen Lehren
gelingen. So finden wir in einfachen Worten die einfache Wahrheit im
« Idyll of the White Lotus » und, davon beeinflusst, im Light of the
Path », dazu bestimmt, neuerdings dem Pfadsucher im Dunkel zu
leuchten :

Es gibt drei Wahrheiten, welche absolut sind und welche
man nicht verlieren kann, aber welche schweigsam aus Man-
gel an Aussprechbarkeit bleiben. Die Seele des Menschen ist
unsterblich und ihre Zukunft die Zukunft eines Diunges, mit
einem Wachstum und Glanz ohne Grenzen. Das Prinzip, wel-
ches Leben spendet, wohnt in und ausser uns ; ist nicht sterbend
und ewig wohltuend. Es wird nicht gehort, gesehen, geschmeckt,

19



sondern von dem Menschen erfasst, der es zu erfassen begehrt.
Jedermann ist sein eigener Gesetzgeber, absolut, und der
Verteiler von Herrlichkeit oder Schwermut fiir sich selber ; mit
dem Richtspruch iiber sein Leben, dessen Lohn oder Strafe.
Diese Wahrheiten, welche so gross sind wie das Leben sel-
ber, sind so einfach, wie der einfachste Geist des Menschen.
Speise die Hungrigen damit ! 3

In dem Ich oder «Ich bin» ist Weg, Wahrheit und Leben ver-
kapselt wie ein Ritsel, das sich nur in andersloser Selbstoffenbarung
enthillt.

Um Maimonides in dieser Hinsicht zu verstehen und auch zu
folgen, wollen wir mit dem Sefdr J°zirah beginnen, einer alten Quelle,
um das All-Einssein in einer anscheinenden Pseudo- oder Quasi-Dif-
ferenziertheit einer Dreifaltigkeit zu ergriinden. Carlo Suares wendet
hier einen erstaunlichen Schliissel zur Entzifferung der kryptischen
Deutung der hebriischen Buchstaben-Zahl an, um damit einem ganz
hohen Niveau moderner Physik auf dem Wege von Gnosis zu Genesis
und umgekehrt gerecht zu werden. In der Vergangenheit haben es nur
recht wenige gewagt, sich einer unzuginglichen Zitadelle wie dem
Sefir J°zirah zu nihern, und wenn es schon manche abenteuerlich taten,
so waren ihre Gedanken darauf gerichtet, eine fossilisierende Erkli-
rungsweise vom unerklirlichen, urhaften Leben angeblich schmack-
haft zu machen. Leben ist ein Ritsel, verborgen oder okkult, jenseits
von jeder Oberflichenmeinung des Wortgebrauchs, sozusagen unter
dem siegesgewissen Banner von causa sive ratio...

Zu Beginn spricht der Text dieses Buches davon, dass

Gott seine Welt im Wege von drei s°farim, ndmlich s*for,
sippur und sefir erschaffen hatte,
und Isidor Kalischer # kommentiert hiezu :

Drei S*farim oder drei Worter von gleichem Ausdruck be-
zeichnen erstens Zahl, Kalkulation oder Idee ; zweitens Wort ;
drittens das Schreiben des Wortes. Idee, Wort und Schreiben
(des Wortes) sind fiir den Menschen Zeichen fiir ein Ding und
nicht das Ding selbst. Fiir den Schopfer sind Idee, Wort und
Schreiben (des Wortes) das Ding selbst, oder wie es manche
alte Rabbis bemerkten : « Idee, Wort und Werk sind eben-
dasselbe fiir Gott. »

Auch Spinoza spricht von « manchen Hebrdern », ohne diese zu
nennen, wenn er Nachdruck darauf legt, dass

20



die denkende und die ausgedehnte Substanz ein und dieselbe
Substanz ist, in zwei verschiedenen Wegen ausgedriickt : eine
Wahrheit, welche manche Hebrier wie im Nebel gesehen zu
haben scheinen, die nidmlich behaupten, Gott, Gottes Verstand
und die von ihm verstandenen Dinge seien ein und dasselbe
(Ethik, II, 7).

Als ich mich einst an Gerschom Scholem wegen dieses « nebel-
haften » Zitats wandte, da zerstreute er die Nebelhaftigkeit in einem
Brief an mich wie folgt :

Der betreffende Satz stellt sowohl eine bekannte These des
Maimonides dar, den aber Spinoza im allgemeinen ausdriicklich
mit Namen nennt, wenn er sich auf ihn bezieht, als auch eine
These der Kabbalisten, wie sie etwa von Moses Cordovero in
seinem Pardes Rimmonim (Kapitel 8, 13, Krakau 1592, Blatt
55a) formuliert worden ist. Mehrere Autoren haben, wie mir
scheint mit Recht, argumentiert, dass der verschiedene Sinn der
These bei Maimonides und den Kabbalisten dafiir spricht, dass
gerade der kabbalistische Zusammenhang bei Cordovero von
Spinoza anvisiert sein diirfte.

Hier denkt Spinoza nicht von allen Kabbalisten als nugatores cabba-
listae (oder von allen Philosophen als nugatores philosophici), und es
freut mich zu sehen, wie George Nador ° auf ebendieselbe Kardinal-
these des Maimonides hinweist, wenn diese von Zalman Schneur ¢ ver-
teidigt wird, ndmlich man miisse in Hinsicht auf Gott die Lehre des
Maimonides annehmen :

Er ist der Erkennende, das Erkannte und die Erkenntnis — all
dies bildet eine Einheit !

Hier méchte ich noch gerne einen anderen Zeugen aus dem Osten ’
hinzufiigen, der unter den « Zehn besten Dingen » anfiihrt :

Fiir jemanden von héherem Intellekt ist das beste Ding, griind-
lich die Untrennbarkeit des Erkennenden (Subjekt) vom Objekt
der Erkenntnis und vom Akt des Erkennens zu erfassen.

Manche finden hierzu eine Parallele in der Ostlichen Redeweise
von der « Einheit von Korper, Geist und Sprechen » und andere spre-
chen dies mit « Sat, Chit und Ananda » an, wihrend Spinoza den
Weisen dahin fiihrt, seiner selbst, Gottes und der Welt bewusst zu

21



werden (wie schon zuvor erwihnt); nicht als drei verschiedenartige
Dinge per se, sondern dreilos als ein und dasselbe !

Maimonides war vom Zauber des Sefir J°zirah (Buch der Gestaltung)
mit der Absicht angezogen, die gestaltenden Quellen im Menschen und
im Universum zugleich als dasselbe agens zu studieren. Eine solche
Strukturisierung lehnt sich nicht vage an kryptisch chiffrierte Bibel-
worte wie « ebenbildlich » an, sondern bedarf einer Entzifferung der
« Cipher of Genesis », wie Suares das mit besonderer Faszination tat.

Allerorten bekennen Mystiker so begliickt eine (Wieder)-Vereinigung
oder (Re)-Identifizierung des Aenigmas: ego = id = idem, um dies
als Selbstverwirklichung einer quasi-irrealen (oder akausalen und irra-
tionalen), kosmisch-gottlichen Vervollstindigung erfahrbar werden zu
lassen. Mystiker haben sich nie und nimmer mit der Begrenzung einer
leblosen, abstrakten Konzeptualisierung (Begrifflichkeit ) zufrieden-
gegeben, wihrend ihre angeborene Empfinglichkeit sie zu einem
Mittelweg von einer reziproken sogenannten Quasi-Zweiheit befihigte.

Es freut mich ungemein, zu entdecken, wie ein Biologe von héchstem
Rang eine Bindung mit Spinoza sucht und findet, und das ganz be-
sonders auch mit Hinweis auf Maimonides als Vorldufer zeitgendssischer
fortschrittlicher Genetik. John Bleibtreu® gribt aus den tiefsten
Schichten der Offenbarung solch ausgezeichnetes Material, damit zu
inspirieren

ein Gefithl von Ehrfurcht, Religiositit, eine Explosion der
Erkenntnis, welche eine bemerkenswerte Synthese von Tat-
sachen und Ideen rechtfertigt, indem neueste Forschung in ein
faszinierendes Licht geriickt wird...

Dies sind nur wenige Stimmen, wie z.B. die von Anthony Storr; The
Times Literary Supplement ; Marshall McLuhan ; Sir Julian Huxley
und W.H. Auden.

Nun : was ist es, das zumeist diese Leser von Bleibtreu und ihn
selber als Bewunderer von Maimonides so fasziniert ? Etwas, das ein
Licht darauf wirft und Genugtuung schafft, sich auf diese grosse
« Leuchte in Israel », Rabbi Moses ben Maimon, bekannt als Maimoni-
des, zu konzentrieren.

Obgleich fiir Vorurteilsvolle vielleicht ein Ketzer, scheint Maimo-
nides fiir eine héchst fortgeschrittene Genetik Pionierdienste zu leisten
und sieht natura (sive Deus, wie JHWH = Elohim) in einem ganz
neuen Licht, um iiber die soharische Mission des Menschen nachzu-
sinnen :

22



Das einzige Ziel, weswegen der Heilige EINE, gesegnet sei
Er, den Menschen in diese Welt sendet, ist zu erkennen, dass

JHWH Elohim ist !

Dies wurde schon vom Propheten Elija auf dem Berg Karmel gegen
die fremden, hilflosen Baalspriester in einem Glanzlichte gezeigt und
fithrte dazu, dass die iiberzeugte Volksmenge einstimming YHWH =
Elohim proklamierte. Dies wird auch alljihrlich beim Finale des Ver-
schnungstages (Jom Kippur) verkiindet, um damit umso stirker diese
sonderliche soharische Mission des Menschen mit Gott zu zementieren.
Ganz wie in den alten Mysterien auf dem Wege von Katharsis, Myesis
und Ophthesis ruft die begliickte Menge siebenmal das Einssein von
JHWH-Elohim aus, um so die Erfiillung dieser iibernommenen Mission
zu bekriftigen. Himmlische, géttliche Emissire oder Boten werden «En-
gel » genannt, um damit der Natur einen gottlichen, engelhaften Zau-
ber zu verleihen. Hier ist Maimonides mit &hnlichen Bewunderern von
natura sive Deus wie Goethe (der beste unter Spinozas Schiilern),
Emerson und Suzuki auf demselben Niveau, wenn wir deren klassi-
sche Schonheit im Einlang mit Denken und Schreiben iiber « Natur »
vergleichen, welche fiir Spinoza natura naturans und naturata oder
Deus deificans und deificatus ist.

Nun zuriick zu Maimonides und seiner wissenschaftlichen Auf-
fassung von Engeln :

Engel bedeutet Sendbote, daher ist jedermann ein Engel, dem
eine gewisse Mission (Sendung) anvertraut wird... Sage zu
jemandem, der angeblich zu den Weisen von Israel gehort, dass
der Allmichtige seine Engel in den Mutterleib eines Weibes
sendet, dort einen Fotus zu formen, so wird er damit zufrieden
sein und daran glauben, obwohl er daran glaubt, dass der En-
gel aus brennendem Feuer besteht und so hoch ist wie ein
dritter Teil des Universums, aber doch hilt er es als gottliches
Wunder fiir méglich. Aber sage ihm, dass Gott dem Samen eine
formierende Kraft gab, welche die Glieder bildet und formt
und dass diese Kraft « Engel » gennant wird... und er wird dir
den Riicken kehren. ?

Ebenso treu zu Spinoza wie zu Maimonides einerseits und anderer-
seits zu moderner Genetik setzt Bleibtreu erfolgreich seinen Gedanken-
gang fort :

Dieses Problem von dem, was Maimonides die « formierenden

23



Krifte » genannt hat, ist heutzutage ebenso kritisch entschei-
dend wie es damals war, und jene sich daran anschliessenden
Diskussionen dariiber, was gerade ein Engel oder ein « Gen »
(Erbeinheit) ist und wo es tanzen mag, sind ebenso entscheidend.
Sie schliessen eine Permanenz von Erfahrung ein. Hiufen sich
die Erfahrungsgedichtnisse von vielen Individuen an und wer-
den Teil einer Erbschaft der Gattung oder verwesen sie wie

das Fleisch der Individuen, welche die Verwesung erfahren
haben ? 1°

Ist all dies ein Fingerzeig fiir Zweck, Teleologie, Evolution, blinden
Prozess oder Entelechie, begleitet von einem anthropomorphen Beige-
schmack ? Diese kritische Entscheidung hat auch ebenso Sufis ange-
zogen, und Ibn El-Arabi bringt hier z.B. eine Parallele eigener Er-
fahrung, um als Mitzeuge zugelassen zu werden :

Engel sind Krifte, verborgen in den Fihigkeiten und Organen
der Menschen.

Im Menschen kulminiert die Hauptabsicht, sich solch verborgene
und okkulte Quellen von Urspriinglichkeit dienstbar zu machen, in dem
Bestreben, sie zu (re)-aktivieren. Die vergleichende Struktur der S°firot
vergleicht hier — nicht nur als dogmatische Bindung — den mensch-
lichen Koérper mit dem Uni-versum, um das All-Eine (Omni-versum)
wiederzuspiegeln. Manche Meditationstechnik wie Tantra, Kundalini
u.s.w. vermag somatische Kanile fiir ein psycho-somatisches, d.h. ver-
einigendes Ziel von Selbstverwirklichung (einer unwirklichen und
scheinbaren Zweiheit) zu gebrauchen. Die Schchinah mag auch hier,
wie die Uberlieferung andeutet, eine #hnliche Anziehungskraft auf
judische Gott-Ergebene von allerhochstem Range, wie Mose selbst,
ausgeiibt haben...

Eden war der Kindergarten der Menschheit. Ein Garten, wo der
Mensch in den « Ersten Tagen » in einem begliickten Zusammensein
mit dem gottlichen Gértner lebte. Die Eschatologie verspricht, in den
« Letzten Tagen » wieder die verlorene (oder verloren geglaubte ?)
messianische und soharische Mission als Erlosung herzustellen.

Dann wird erfahrbar gemacht, was indes nur zu einer etymoso-
phischen Andeutung verurteilt bleiben muss. Ja, Garten oder gan
besteht im Hebriischen aus zwei Buchstaben, g(imel) und n(un), wel-
che eine Abreviatur von g(uf) — n(°schamah) = Korper — Seele und
somit einen psycho-somatischen Paarbegriff darstellt, wie es die
Kabbala lehrt, aber niemals eine Dualitit zulidsst. Ein Vogel ist un-

24



fahig zu fliegen, es sei denn mit Hilfe von einem Paar Fligeln. Ein
Mensch kann nicht gehen, es sei denn mit Hilfe von einem Paar Beinen
u.s.w. Quod erat demonstrandum. Solche befliigelte Gedanken machen
uns fiir das Ahnen des zweitlosen Einen und anderslosen Selbst reif.
Erkenne dich selbst | Und liebe den Quasi-Andern !

Bleibtreu warnt hartgesottene Dualisten, die an Dichotomie gekettet
bleiben, dass

das sogenannte Korper-Geist-Problem nicht bei primitiven
Vélkern als ein Problem vorkommt. Ebenso wird im Orient
Dichotomie nicht ganz so unterschiedlich wie in jenen west-
lichen Ausdriicken gesehen, welche der Ansicht sind, der Geist
sei im Schidel eingeschlossen und all das, was unter dem Nacken
liegt, sei nur ein untiichtiges Fahrzeug, den Geist von Aufgabe
zu Aufgabe zu befordern.

Alle jene, die daran Interesse finden, den wissenschaftlichen Spuren
nachzufolgen, kénnen Ruth Sage und Francis Ryan zustimmen, wie
sie beide

ein « Gen » auf demselben Wege definieren wie Maimonides
einen Engel definiert. 2

Ostliche Lehren sprechen auch von Gandharvas mit einer dhnlichep
Mission als himmlischen (engelhaften ?) Wesen. '3

Ich wiirde mich gliicklich schitzen, wenn ich die Bedeutung von
Maimonides und seinem perennierenden Denken weiter verbreiten hel-
fen konnte, dieses nicht nur wie bisher in Philosophie und Religion,
sondern auch in der Wissenschaft zu erproben und zu schitzen.

ANMERKUNGEN

' Das Sefidr Jezirah ist das dlteste kabbalistische Dokument. Es entwickelt eine Schopfungslehre.
in deren Mittelpunkt die 22 Buchstaben des hebridischen Alphabets und die 10 Zahlenelemente
(Sefirot) stehen, welche in verschiedenen Kombinationen mit den vier Elementen, den sechs
Raumdimensionen, den Planeten, Tierkreiszeichen und den Organen des menschlischen K&rpers in
Verbindung gesetzt werden. Es wird bereits im Talmud erw#dhnt, die Tradition fiihrt es auf
den Erzvater Abraham zuriick und man war lange Zeit der Meinung, es sei von R. *Agiba b.
Josef, der in der Verfolgungszeit nach 135 den Mirtyrertod starb, niedergeschrieben worden.

2 Moses b. Jakob Cordovero aus Safed, 1522-1570, bedeutender Kabbalist, Schiiler seines
Schwagers, R. Salomo ha-Levi Alkabez. Der Pardes Rimmonim ijst sein Hauptwerk, das
unter den Kabbalisten hdchstes Ansehen genoss.

25



3 Speculum Spinozanum : 1677-1977. Routledge & Kegan Paul, London (im Druck).
4 Sepher Jetzirah, Frank & Co., New York 1877, S. 50.
5 Spinoza, Kabbala, Gnosis — Schneur Zalman, Bina, London, 1976.

6 Schneur Zalman b. Baruch aus Ladi, 1746-1812, Chassidimrabbi und Begriinder der Chabad-
Richtung (abgekiirzt aus chokhmah, binah, da’at — Weisheit, Einsicht, Erkenntnis). Sein auf
der Kabbala fussendes, jedoch den mehr rationalistischen Begriffen Cordoveros nahestehendes
System ist in seinem Buch Ligqutei Amarim oder Tanja niedergelegt.

7 Bvans-Jens, Tibetan Yoga and Secret Doctrines. Oxford University Press, London 1935, S. 85.

8 Parable of the Beast. Paladin Books, London 1968, S. 94ff.

? Maimonides, The Guide of the Perplexed. (Aus dem Arabischen iibersetzt.) Routledge & Kegan
Paul, London 1951, S. 161.

10 Siehe 5.

M A.a.0., S. 108.

2 Cell Heredity. John Wiley, New York 1961, S. 28.

13 The Theosophical Publishing House, Adyar, Madras 1953, S. 31.

26



	Eine Neubetrachtung von Maimonides

