
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Eine Neubetrachtung von Maimonides

Autor: Hessing, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE NEUBETRACHTUNG VON MAIMONIDES

von Siegfried Hessing

Mit persönlicher und unpersönlicher Ergebenheit

dem ETS HAIM in Amsterdam gewidmet.

Während ich mich nun wieder, zum drittenmal in meinem Leben,
zu einer Spinoza-Huldigung verpflichte, heisse ich ganz besonders das
sich aufdrängende Zusammentreffen willkommen, gleichzeitig auch
Maimonides zu feiern, der, zeitlich gesehen, nur ein halbes Jahrtausend
vor Spinoza liegt, im Zeitlosen aber nicht von ihm loszutrennen ist.

Ich habe hier die Absicht, den Hauptakzent auf zwei Gegenstände
meiner Betrachtung zu legen, seltsam und fremd für den Durchschnittsleser,

der nur mit der allgemeinen Gedankenströmung von Maimonides'
Lehren vertraut ist. So will ich von der Identität einer Schein-Trinität
sprechen, ein esoterisches Leitmotiv schon seit dem Bekanntwerden
des altertümlichen Sefär Jezirah1 und ein Kardinalthema, das von
Cordovero 2 und dann später von Spinoza ausgewertet wurde, der sich
gleichermassen an beide anlehnt. Danach will ich aufzeigen, wie
Maimonides schon damals über « Engel » in ebendemselben Sinne redet,
wie es heutzutage die fortschrittlichsten Wissenschaftler über « Gene »

(Erbeinheiten) tun.
Maimonides war ein ganz seltsamer Fackelträger für die Leuchte

der Vernunft und ebenso für die Erleuchtung der Intuition. So passt
er auch par excellence zu Spinozas Definition vom Weisen : « Seiner
selbst, Gottes und der Welt bewusst », zwar nicht als ob es drei
voneinander gesonderte zahlenmässige Entitäten wären, sondern identisch
mit einem allumarmenden Einssein und sich dabei der Geistesstille
erfreuend (acquiescentia in seipso), welche zum «Weg der Mitte»,
einem wohldefinierten Ziel des Buddhismus, führt.

Spinoza macht eine Andeutung auf die Lehre jüdischer
Religionsphilosophen (d.h. des Maimonides), welche in der Identität einer
Scheintrinität : sekhäl, maskil und muskal — Erkennendes, Erkanntes
und Akt des Erkennens — gipfelt, und versucht, uns davon abzuhalten,
in die Netze eines exoterisch noch so glaubwürdigen Dogmas einer
Dreifaltigkeit zu geraten, wofür manche Religionen ein Monopol
beanspruchen. Ein Monopol, das so viele gedankenlos in Versuchung bringt,
an einen sakrosankten « Ismus » von Pluralismus gegenüber einem

18



Dualismus und Monismus zu glauben und alle sozusagen als numerische
Entitäten per se anzusehen. Griechische und lateinische Sprache und
Sprachlehre haben zwei verschiedene Worte für « anderer », nämlich
alios (oder allelos), héteros und alter, alius, womit beide Sprachen den
Nächsten oder zweiten « Andern » als Dual bezeichnen und auf die
daraus folgenden vielen « Andershaften » als Plural hinweisen.

Maimonides ist so ausgezeichnet in der Idee der All-Identität
trainiert, damit nicht auf Gott hinzuzielen, so als ob er ein zahlenmässiges
« Eins » wäre, sondern viel eher « Eins ohne ein Zweites ». Im Sanskrit

wird Advaita für « Zweitloses » gebraucht, um Missdeutungen aus
dem Wege zu gehen, und es dünkt mich annehmbarer, auf dem östlichen
Gedankenumwege zum jüdischen « ächad ohne acher » — zum Einen
ohne ein Anderes sonst — zu gelangen. Ernste Denker halten zähe an
der Betonung des Einen als das Unbestimmbare, Ungewisse und
Unbekannte fest, eben das, was die Sprachlehre als unbestimmten Artikel
bezeichnet und was Philosophen und Physiker so bizarr als Glaubens-
« artikel » und Urprinzip der Unbestimmbarkeit ausgeschöpft haben.
Spinoza drückt es para-dox als causa sui aus und bringt es in Einklang
mit seiner Gleichung : causa sive ratio, so dass es dann dem-«
entsprechend » und gedacht causa sive ratio vel sui vel alterius heissen

mag...
In unseren Tagen haben beide, Heisenberg auf der einen Seite des

dunklen Tunnels und Carlo Suares auf der andern, erfolgreiche Pionierdienste

geleistet, unsere Geister jenseits von Kausalität oder Rationalität,

nämlich nach innen in dem Bestreben zu wenden, dabei auf unser
unbekanntes aber lebensvolles Wurzelbewusstsein hinzuweisen, das

uns mit dem All-Einen verbindet, um so « anderslos » die Erleuchtung
der All-Identität zu erfahren. Was den westlichen Identitätsphilosophen
als ein Ideal vorgeschwebt hatte, das mag wohl eher östlichen Lehren
gelingen. So finden wir in einfachen Worten die einfache Wahrheit im
« Idyll of the White Lotus » und, davon beeinflusst, im Light of the
Path », dazu bestimmt, neuerdings dem Pfadsucher im Dunkel zu
leuchten :

Es gibt drei Wahrheiten, welche absolut sind und welche
man nicht verlieren kann, aber welche schweigsam ausi Mangel

an Aussprechbarkeit bleiben. Die Seele des Menschen ist
unsterblich und ihre Zukunft die Zukunft eines Dinges, mit
einem Wachstum und Glanz ohne Grenzen. Das Prinzip, welches

Leben spendet, wohnt in und ausser uns ; ist nicht sterbend
und ewig wohltuend. Es wird nicht gehört, gesehen, geschmeckt,

19



sondern von dem Menschen erfasst, der es zu erfassen begehrt.
Jedermann ist sein eigener Gesetzgeber, absolut, und der

Verteiler von Herrlichkeit oder Schwermut für sich selber ; mit
dem Richtspruch über sein Leben, dessen Lohn oder Strafe.

Diese Wahrheiten, welche so gross sind wie das Leben
selber, sind so einfach, wie der einfachste Geist des Menschen.
Speise die Hungrigen damit !3

In dem Ich oder « Ich bin » ist Weg, Wahrheit und Leben
verkapselt wie ein Rätsel, das sich nur in andersloser Selbstoffenbarung
enthüllt.

Um Maimonides in dieser Hinsicht zu verstehen und auch zu
folgen, wollen wir mit dem Sefär Fzirah beginnen, einer alten Quelle,
um das All-Einssein in einer anscheinenden Pseudo- oder Quasi-Dif-
ferenziertheit einer Dreifaltigkeit zu ergründen. Carlo Suares wendet
hier einen erstaunlichen Schlüssel zur Entzifferung der kryptischen
Deutung der hebräischen Buchstaben-Zahl an, um damit einem ganz
hohen Niveau moderner Physik auf dem Wege von Gnosis zu Genesis
und umgekehrt gerecht zu werden. In der Vergangenheit haben es nur
recht wenige gewagt, sich einer unzugänglichen Zitadelle wie dem
Sefär Jezirah zu nähern, und wenn es schon manche abenteuerlich taten,
so waren ihre Gedanken darauf gerichtet, eine fossilisierende
Erklärungsweise vom unerklärlichen, urhaften Leben angeblich schmackhaft

zu machen. Leben ist ein Rätsel, verborgen oder okkult, jenseits
von jeder Oberflächenmeinung des Wortgebrauchs, sozusagen unter
dem siegesgewissen Banner von causa sive ratio...

Zu Beginn spricht der Text dieses Buches davon, dass

Gott seine Welt im Wege von drei sefarim, nämlich sefor,

sippur und sefär erschaffen hatte,
und Isidor Kalischer 4 kommentiert hiezu :

Drei Sefarim oder drei Wörter von gleichem Ausdruck
bezeichnen erstens Zahl, Kalkulation oder Idee ; zweitens Wort ;

drittens das Schreiben des Wortes. Idee, Wort und Schreiben
(des Wortes) sind für den Menschen Zeichen für ein Ding und
nicht das Ding selbst. Für den Schöpfer sind Idee, Wort und
Schreiben (des Wortes) das Ding selbst, oder wie es manche
alte Rabbis bemerkten : « Idee, Wort und Werk sind
ebendasselbe für Gott. »

Auch Spinoza spricht von « manchen Hebräern », ohne diese zu
nennen, wenn er Nachdruck darauf legt, dass

20



die denkende und die ausgedehnte Substanz ein und dieselbe
Substanz ist, in zwei verschiedenen Wegen ausgedrückt : eine
Wahrheit, welche manche Hebräer wie im Nebel gesehen zu
haben scheinen, die nämlich behaupten, Gott, Gottes Verstand
und die von ihm verstandenen Dinge seien ein und dasselbe

(Ethik, II, 7).

Als ich mich einst an Gerschom Scholem wegen dieses «

nebelhaften » Zitats wandte, da zerstreute er die Nebelhaftigkeit in einem
Brief an mich wie folgt :

Der betreffende Satz stellt sowohl eine bekannte These des
Maimonides dar, den aber Spinoza im allgemeinen ausdrücklich
mit Namen nennt, wenn er sich auf ihn bezieht, als auch eine
These der Kabbalisten, wie sie etwa von Moses Cordovero in
seinem Fardes Rimmonim (Kapitel 8, 13, Krakau 1592, Blatt
55a) formuliert worden ist. Mehrere Autoren haben, wie mir
scheint mit Recht, argumentiert, dass der verschiedene Sinn der
These bei Maimonides und den Kabbalisten dafür spricht, dass

gerade der kabbalistische Zusammenhang bei Cordovero von
Spinoza anvisiert sein dürfte.

Hier denkt Spinoza nicht von allen Kabbalisten als nugatores cabba-
listae (oder von allen Philosophen als nugatores philosophici), und es

freut mich zu sehen, wie George Nador 5 auf ebendieselbe Kardinalthese

des Maimonides hinweist, wenn diese von Zalman Schneur 6

verteidigt wird, nämlich man müsse in Hinsicht auf Gott die Lehre des

Maimonides annehmen :

Er ist der Erkennende, das Erkannte und die Erkenntnis — all
dies bildet eine Einheit

Hier möchte ich noch gerne einen anderen Zeugen aus dem Osten 7

hinzufügen, der unter den « Zehn besten Dingen » anführt :

Für jemanden von höherem Intellekt ist das beste Ding, gründlich

die Untrennbarkeit des Erkennenden (Subjekt) vom Objekt
der Erkenntnis und vom Akt des Erkennens zu erfassen.

Manche finden hierzu eine Parallele in der östlichen Redeweise
von der « Einheit von Körper, Geist und Sprechen » und andere sprechen

dies mit « Sat, Chit und Ananda » an, während Spinoza den
Weisen dahin führt, seiner selbst, Gottes und der Welt bewusst zu

21



werden (wie schon zuvor erwähnt) ; nicht als drei verschiedenartige
Dinge per se, sondern dreilos als ein und dasselbe

Maimonides war vom Zauber des Sefär Jezirah (Buch der Gestaltung)
mit der Absicht angezogen, die gestaltenden Quellen im Menschen und
im Universum zugleich als dasselbe agens zu studieren. Eine solche

Strukturisierung lehnt sich nicht vage an kryptisch chiffrierte Bibelworte

wie « ebenbildlich » an, sondern bedarf einer Entzifferung der
« Cipher of Genesis », wie Suares das mit besonderer Faszination tat.

Allerorten bekennen Mystiker so beglückt eine (Wieder)-Vereinigung
oder (Re)-Identifizierung des Aenigmas : ego — id — idem, um dies
als Selbstverwirklichung einer quasi-irrealen (oder akausalen und
irrationalen), kosmisch-göttlichen Vervollständigung erfahrbar werden zu
lassen. Mystiker haben sich nie und nimmer mit der Begrenzung einer
leblosen, abstrakten Konzeptualisierung (Begrifflichkeit zufriedengegeben,

während ihre angeborene Empfänglichkeit sie zu einem
Mittelweg von einer reziproken sogenannten Quasi-Zweiheit befähigte.

Es freut mich ungemein, zu entdecken, wie ein Biologe von höchstem
Rang eine Bindung mit Spinoza sucht und findet, und das ganz
besonders auch mit Hinweis auf Maimonides als Vorläufer zeitgenössischer
fortschrittlicher Genetik. John Bleibtreu8 gräbt aus den tiefsten
Schächten der Offenbarung solch ausgezeichnetes Material, damit zu
inspirieren

ein Gefühl von Ehrfurcht, Religiosität, eine Explosion der
Erkenntnis, welche eine bemerkenswerte Synthese von
Tatsachen und Ideen rechtfertigt, indem neueste Forschung in ein
faszinierendes Licht gerückt wird...

Dies sind nur wenige Stimmen, wie z.B. die von Anthony Storr; The
Times Literary Supplement ; Marshall McLuhan ; Sir Julian Huxley
und W.H. Auden.

Nun : was ist es, das zumeist diese Leser von Bleibtreu und ihn
selber als Bewunderer von Maimonides so fasziniert Etwas, das ein
Licht darauf wirft und Genugtuung schafft, sich auf diese grosse
« Leuchte in Israel », Rabbi Moses ben Maimon, bekannt als Maimonides,

zu konzentrieren.
Obgleich für Vorurteilsvolle vielleicht ein Ketzer, scheint Maimonides

für eine höchst fortgeschrittene Genetik Pionierdienste zu leisten
und sieht natura (sive Deus, wie JHWH Elohim) in einem ganz
neuen Licht, run über die soharische Mission des Menschen nachzusinnen

:

22



Das einzige Ziel, weswegen der Heilige EINE, gesegnet sei

Er, den Menschen in diese Welt sendet, ist zu erkennen, dass

JHWH Elohim ist

Dies wurde schon vom Propheten Elija auf dem Berg Karmel gegen
die fremden, hilflosen Baalspriester in einem Glanzlichte gezeigt und
führte dazu, dass die überzeugte Volksmenge einstimming YHWH
Elohim proklamierte. Dies wird auch alljährlich beim Finale des

Versöhnungstages (Jom Kippur) verkündet, um damit umso stärker diese
sonderliche soharische Mission des Menschen mit Gott zu zementieren.
Ganz wie in den alten Mysterien auf dem Wege von Katharsis, Mtjesis
und Ophthesis ruft die beglückte Menge siebenmal das Einssein von
JHWH-Elohim aus, um so die Erfüllung dieser übernommenen Mission
zu bekräftigen. Himmlische, göttliche Emissäre oder Boten werden «Engel

» genannt, um damit der Natur einen göttlichen, engelhaften Zauber

zu verleihen. Hier ist Maimonides mit ähnlichen Bewunderern von
natura sive Deus wie Goethe (der beste unter Spinozas Schülern),
Emerson und Suzuki auf demselben Niveau, wenn wir deren klassische

Schönheit im Einlang mit Denken und Schreiben über « Natur »

vergleichen, welche für Spinoza natura naturans und naturata oder
Deus deificans und deificatus ist.

Nun zurück zu Maimonides und seiner wissenschaftlichen
Auffassung von Engeln :

Engel bedeutet Sendbote, daher ist jedermann ein Engel, dem
eine gewisse Mission (Sendung) anvertraut wird... Sage zu
jemandem, der angeblich zu den Weisen von Israel gehört, dass
der Allmächtige seine Engel in den Mutterleib eines Weibes
sendet, dort einen Fötus zu formen, so wird er damit zufrieden
sein und daran glauben, obwohl er daran glaubt, dass der Engel

aus brennendem Feuer besteht und so hoch ist wie ein
dritter Teil des Universums, aber doch hält er es als göttliches
Wunder für möglich. Aber sage ihm, dass Gott dem Samen eine
formierende Kraft gab, welche die Glieder bildet und formt
und dass diese Kraft « Engel» gennant wird... und er wird dir
den Rücken kehren.9

Ebenso treu zu Spinoza wie zu Maimonides einerseits und andererseits

zu moderner Genetik setzt Bleibtreu erfolgreich seinen Gedankengang

fort :

Dieses Problem von dem, was Maimonides die « formierenden

23



Kräfte » genannt hat, ist heutzutage ebenso kritisch entscheidend

wie es damals war, und jene sich daran anschliessenden
Diskussionen darüber, was gerade ein Engel oder ein « Gen »

(Erbeinheit) ist und wo es tanzen mag, sind ebenso entscheidend.
Sie schliessen eine Permanenz von Erfahrung ein. Häufen sich
die Erfahrungsgedächtnisse von vielen Individuen an und werden

Teil einer Erbschaft der Gattung oder verwesen sie wie
das Fleisch der Individuen, welche die Verwesung erfahren
haben 10

Ist all dies ein Fingerzeig für Zweck, Teleologie, Evolution, blinden
Prozess oder Entelechie, begleitet von einem anthropomorphen
Beigeschmack Diese kritische Entscheidung hat auch ebenso Sufis
angezogen, und Ibn El-Arabi bringt hier z.B. eine Parallele eigener
Erfahrung, um als Mitzeuge zugelassen zu werden :

Engel sind Kräfte, verborgen in den Fähigkeiten und Organen
der Menschen.

Im Menschen kulminiert die Hauptabsicht, sich solch verborgene
und okkulte Quellen von Ursprünglichkeit dienstbar zu machen, in dem
Bestreben, sie zu (re)-aktivieren. Die vergleichende Struktur der Sefirot
vergleicht hier — nicht nur als dogmatische Bindung — den menschlichen

Körper mit dem Uni-versum, um das All-Eine (Omni-versum)
wiederzuspiegeln. Manche Meditationstechnik wie Tantra, Kundalini
u.s.w. vermag somatische Kanäle für ein psycho-somatisches, d.h.
vereinigendes Ziel von Selbstverwirklichung (einer unwirklichen und
scheinbaren Zweiheit) zu gebrauchen. Die Schechinah mag auch hier,
wie die Überlieferung andeutet, eine ähnliche Anziehungskraft auf
jüdische Gott-Ergebene von allerhöchstem Range, wie Mose selbst,
ausgeübt haben...

Eden war der Kindergarten der Menschheit. Ein Garten, wo der
Mensch in den « Ersten Tagen » in einem beglückten Zusammensein
mit dem göttlichen Gärtner lebte. Die Eschatologie verspricht, in den
« Letzten Tagen » wieder die verlorene (oder verloren geglaubte
messianische und soharische Mission als Erlösung herzustellen.

Dann wird erfahrbar gemacht, was indes nur zu einer etymoso-
phischen Andeutung verurteilt bleiben muss. Ja, Garten oder gan
besteht im Hebräischen aus zwei Buchstaben, g(imel) und n(un), welche

eine Abreviatur von g(uf) — n(eschamah) Körper — Seele und
somit einen psycho-somatischen Paarbegriff darstellt, wie es die
Kabbala lehrt, aber niemals eine Dualität zulässt. Ein Vogel ist un-

24



fähig zu fliegen, es sei denn mit Hilfe von einem Paar Flügeln. Ein
Mensch kann nicht gehen, es sei denn mit Hilfe von einem Paar Beinen
u.s.w. Quod erat demonstrandum. Solche beflügelte Gedanken machen
uns für das Ahnen des zweitlosen Einen und anderslosen Selbst reif.
Erkenne dich selbst Und liebe den Quasi-Andern

Bleibtreu warnt hartgesottene Dualisten, die an Dichotomie gekettet
bleiben, dass

das sogenannte Körper-Geist-Problem nicht bei primitiven
Völkern als ein Problem vorkommt. Ebenso wird im Orient
Dichotomie nicht ganz so unterschiedlich wie in jenen
westlichen Ausdrücken gesehen, welche der Ansicht sind, der Geist
sei im Schädel eingeschlossen und all das, was unter dem Nacken
liegt, sei nur ein untüchtiges Fahrzeug, den Geist von Aufgabe
zu Aufgabe zu befördern. 11

Alle jene, die daran Interesse finden, den wissenschaftlichen Spuren
nachzufolgen, können Ruth Sage und Francis Ryan zustimmen, wie
sie beide

ein « Gen » auf demselben Wege definieren wie Maimonides
einen Engel definiert. 12

östliche Lehren sprechen auch von Gandharvas mit einer ähnlichen
Mission als himmlischen (engelhaften Wesen. 13

Ich würde mich glücklich schätzen, wenn ich die Bedeutung von
Maimonides und seinem perennierenden Denken weiter verbreiten helfen

könnte, dieses nicht nur wie bisher in Philosophie und Religion,
sondern auch in der Wissenschaft zu erproben und zu schätzen.

ANMERKUNGEN

1 Das Sefär Jezirah ist das älteste kabbalistische Dokument. Es entwickelt eine Schöpfungslehre,
in deren Mittelpunkt die 22 Buchstaben des hebräischen Alphabets und die 10 Zahlenelemente
(Sefirot) stehen, welche in verschiedenen Kombinationen mit den vier Elementen, den sechs
Raumdimensionen, den Planeten, Tierkreiszeichen und den Organen des menschlischen Körpers in
Verbindung gesetzt werden. Es wird bereits im Talmud erwähnt, die Tradition führt es auf
den Erzvater Abraham zurück und man war lange Zeit der Meinung, es sei von R. 'Aqiba b.

Josef, der in der Verfolgungszeit nach 135 den Märtyrertod starb, niedergeschrieben worden.
2 Moses b. Jakob Cordovero aus Safed, 1522-1570, bedeutender Kabbaiist, Schüler seines

Schwagers, R. Salomo ha-Levi Alkabez. Der Fardes Rimmonim ist sein Hauptwerk, das

unter den Kabbalisten höchstes Ansehen genoss.

25



3 Speculum Spinozanum : 1677-1977. Routledge & Kegan Paul, London (im Druck).
4 Sepher Jetzirah, Frank & Co., New York 1877, S. 50.

5 Spinoza, Kabbala, Gnosis — Schneur Zalman, Bina, London, 1976.

6 Schneur Zalman b. Baruch aus Ladi, 1746-1812, Chassidimrabbi und Begründer der Chabad-
Richtung (abgekürzt aus chokhmah, binah, da'at — Weisheit, Einsicht, Erkenntnis). Sein auf
der Kabbala fussendes, jedoch den mehr rationalistischen Begriffen Cordoveros nahestehendes
System ist in seinem Buch Liqqutei Amarim oder Tanja niedergelegt.

7 Evans-Jens, Tibetan Yoga and Secret Doctrines. Oxford University Press, London 1935, S. 85.

8 Parable of the Beast. Paladin Books, London 1968, S. 94ff.

9 Maimonides, The Guide of the Perplexed. (Aus dem Arabischen übersetzt.) Routledge & Kegan
Paul, London 1951, S. 161.

10 Siehe 5.

11 A.a.O., S. 108.

12 Cell Heredity. John Wiley, New York 1961, S. 28.

13 The Theosophical Publishing House, Adyar, Madras 1953, S. 31.

26


	Eine Neubetrachtung von Maimonides

