
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 34 (1978)

Artikel: Die Heilserwartungen in Judentum, Christentum und Islam

Autor: Reichrath, H. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE HEILSERWARTUNGEN IN JUDENTUM,

CHRISTENTUM UND ISLAM

von H. Reichrath

Unter diesem Thema veranstaltete die Stiftung für Kirche und
Judentum vom 15.-22.10.1977 eine Studienwoche in St. Moritz (« Lau-
dinella »), an der auch Juden teilnahmen. Da es sich um ein weit
gespanntes Thema und ein, auch nach der Zahl der Referenten, grosses
Programm handelte, konnte es nicht ausbleiben, dass vieles nur
gestreift oder in Grundzügen dargestellt werden konnte und manches
der Nacharbeit bedarf, um die strukturellen Zusammenhänge und
Querverbindungen zu erfassen. Dafür war die Anregung ausserordentlich

intensiv. Und ausserdem blieb genügend freie Zeit, bei strahlend
sonnigem Wetter in der herrlichen Engadiner Herbstlandschaft neben
der geistigen Anstrengung den körperlichen Ausgleich zu finden.

Im folgenden soll in der gebotenen Kürze versucht werden, sowohl
die Nichtteilnehmer in grossen Zügen schwerpunktmässig und sachlich
zu informieren, als auch den Teilnehmern bei einer kritischen
Überarbeitung behilflich zu sein.

Schon das 1. Referat von Dr. E.L. Ehrlich über « Aktuelle
Heilserwartungen im Judentum » berührte fast alle wesentlichen Aspekte. Der
sich im unerschütterlichen Glauben an den Einen Gott dialektisch
entfaltende (positive Pluralismus, der mehr als im Christentum zu einem
realeren Wirklichkeitsbezug in der Geschichte führt und weniger zu
spirituellen Abstraktionen neigt — das ist die Basis. Die lange
Tradition des jüd. Gebetbuches verhindert ein Verlernen der Hoffnung
auf das « Bald » einer Erlösung in Zeit und Geschichte. Israel hat die
Heilsperson des davidischen König-Messias, im Gegensatz zu seinen
Nachbarn, niemals mythologisiert und vergöttlicht. Es blieb so die
reale Hoffnung auch auf eine politische Wiedervereinigung des

zerstreuten Volkes in Jerusalem. Die « Menschensohn »-Vorstellung
aus Daniel (2. Jh. v. C.) blieb ausserhalb des N.T. im Judentum später
ohne Bedeutung. Die jüd. Apokalyptik, die über eine Vernichtung der
verderbten Welt zu einem neuen Äon führen soll, blieb die Antwort
auf die Frage schuldig, was denn nun Neues kommt und wie es sein
wird. Das N.T. bringt insoweit nichts Neues, nur eine Spiegelung des
Überkommenen mit neuen Akzenten gegenüber der rabb. Lehre. Allein
Gottes Gnade garantiert die Erlösung. Die Hoffnung darauf führt so-

4



wohl zu einer Beflügelung menschlischer Anstrengungen, als auch zu
einem Sprengen des Rahmens der Halacha, die nicht abgeschafft oder
ausgeweitet wird, sondern eine Ergänzung erfährt (wie z.B. im Chassi-
dismus). — Näher interessiert hätte den Christen die Frage, inwieweit
die Thora von einer messianischen Erfüllung berührt wird, ob sie
erleichtert oder erschwert wird. Jedenfalls ist die Freude an der Thora
erst in der Endzeit vollkommen, wenn das Verstehen des Schöpfers
hergestellt sein wird.

Am Beispiel des Maimonides wurde klar, dass diese Endzeit nicht
berechnet werden kann und darf, und dass dennoch kein Zweifel an
ihrem Kommen besteht. Moses und die Propheten sind die Grundlage
real-politischer Vorstellungen i.V.m. dem Land. Es wird eine Zeit der
Musse zum Studium der Thora sein. Die Erde wird voll sein von
Erkenntnis Gottes. Ein dauerhaftes Friedensreich wird sein. — Dem Staat
Israel ist nur eine indirekte heilsgeschichtliche Bedeutung beizumessen,
als Zeichen dafür, dass das jüd. Volk vor Gott noch eine Zukunft hat.
Nur aus der Treue zum Bunde Gottes kann das Heil erwachsen. Im
Unterschied zum Christentum fehlt es jedoch an der mit Jesus gesetzten
Zäsur, nicht aber am Tatbestand des gemeinsamen Wartens auf die
endgültige Erfüllung, die gewiss kommen wird. Bis dahin gilt es zu
arbeiten und zu warten, also weder nur auf einen göttlichen Einfall
warten noch die Selbsterlösung im Nur-Arbeiten suchen (Marxismus).
Handeln, als ob alles vom Menschen, und beten, als ob alles von Gott
abhängt Das Tun der Gebote ragt in die heilsgeschichtliche Zukunft
hinein. Im Feiern der grossen Feste manifestiert sich zeichenhaft Heil
in der Geschichte.

— Prof. Herbert Schmid erläuterte anhand des Buches Jesaja in
übersichtlicher Ordnung die Hauptbegriffe von « Heil im Alten
Testament» : Friede (Schalom), Gerechtigkeit (Zedaka) und Rettung
(Jeschua). Während Gerechtigkeit die Voraussetzung des Friedens
ist, bilden Gerechtigkeit und Rettung, wie « Gesetz und Gnade »,
keinen Gegensatz, denn biblische Gerechtigkeit (das sollten
wir uns gut merken ist ein Sozialbegriff und begründet Gemeinschaft

; insofern schafft Gerechtigkeit « Heil », d.h. Lebensordnung
zwischen Gott und Mensch und unter den Menschen. — Bei den
ineinander verzahnten Bezügen zwischen Heil in der Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft geht es immer um die Bewältigung der
Gegenwart. Hier hat auch der Maschiach, der Heiland und Retter, seine
Funktion. Das von Deut. Jes. im Exil gesehene Strafgericht Gottes
ändert nichts an der Heilsabsicht Gottes, auch wenn sich die Ver-

5



heissungen in der Geschichte nur zum Teil erfüllt haben. Die
bewegende Frage war und ist : warum bleibt das endgültige Heil aus Die
Mittlergestalten ändern nichts am theozentrischen Grundtatbestand :

Gott allein ist der Bringer des Heils Auch der Messias ist « nur »

Beauftragter Gottes. Ganz menschlich spielte in ruhigeren Zeiten der
« Retter der Vergangenheit » und in schwereren Zeiten der Not der
« Retter der Zukunft » die grössere Rolle. Die Bewährung des Menschen
hat immer in der jeweiligen Gegenwart zu erfolgen. Jes. 7, 9 sagt in
diesem Punkt kompromisslos : « Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht »

Die Gemeinschaft mit dem rettenden Gott, d.h. Glaube und Treue,
sowie die immer mögliche Umkehr zu IHM entscheiden über unser
Heil, das ein gegenwärtiges Heil sein soll, nicht nur ein transzendentes,
jenseitiges.

— Frau Dr. Ina Willi-Plein befasste sich mit den der neutesta-
mentlichen Zeit näher liegenden « Heilserwartungen der Apoka-
lyptik ». Sowenig es der Referentin trotz souveräner Sachkenntnis in
der knappen Zeit gelingen konnte, den erfahrungsgemäss kaum über
die Apokalyptik informierten chrisüichen Zuhörer so damit vertraut
zu machen, dass er die theologischen und historischen Verbindungslinien

sozusagen nach hinten und nach vorne in den Griff bekam,
sowenig kann dies in dieser kurzen Berichterstattung nachvollzogen werden.

Das ist eine Vorstellungsweit, die dem « aufgeklärten » Europäer
in ihrer Zeitgebundenheit und in ihrer Zeitlosigkeit nur schwer
zugänglich ist. Apokalyptik, was « Enthüllung » bedeutet, kommt ihm
eher wie eine « Verhüllung », eine Geheimwissenschaft vor, nur dem
Eingeweihten selbst eine « Offenbarung ». i— Das Exil und die nach-
exilische Zeit hatten die Hoffnung auf einen baldigen Erlöser aus dem
Hause Davids verblassen lassen ; das bedrängte Volk erwartete das Heil
mehr in der inneren Wandlung seines Thoragehorsams ; die Propheten,
die dem Volk den Willen Gottes verkündeten und es zur Umkehr
mahnten, waren « ausgestorben ». Man verlegte sich auf eine Hoffnung,
die ein machtvolles göttliches Eingreifen am Ende der Geschichte und
der Schöpfung eines neuen Äons, einer neuen Weltzeit, erwartete. In
der so entstehenden apokalyptischen Literatur werden auch ausser-
israelitische Einflüsse und Motive verarbeitet, jedoch sämtlich in den
Dienst einer Theologie gestellt, die den Tag Jahwes, des Herrn der
Welt und der Geschichte, erwartet. Vieles blieb nicht ohne Wirkung
auf das N.T. Bekannte Geschichte wird unter Bezugnahme auf eine
bekannte Gestalt (z.B. Henoch, Esra, Elia, Baruch, Jesaja usw.)
verhüllt dargestellt. Die Referentin interpretierte die Tierapokalypse des

6



aethiop. Henoch (ca. 150 v. C.) und gab einen Einblick in die
visionären Deutungen und Berechnungen. Den « Menschensohn » bei Daniel

stellte man sich nicht als Person vor, sondern als Symbolfigur, die
dann ihre Transzendenz in der Offenbarung Jesu Christi erfuhr (vgl.
Off. 1,13). Auch das Symbol des (geschlachteten) Lammes taucht auf,
und das Bild von den « Schafen » des Hauses Israel. Da die apok.
Erwartungen sich auf das begrenzte menschliche Leben bezogen,
mussten sie Naherwartungen sein. Natürlich taucht bald das Problem
der nicht erfüllten Naherwartungen (Parusieverzögerung) auf, was
aber merkwürdigerweise, auch in der frühen christlichen Gemeinde,
nicht zu einer Beeinträchtigung der Hoffnung führte, sondern zu
einer Neuinterpretation. Während die jüd. Apokalyptik davon ausging,
dass das Heil kommt, war für den christlichen Apokalyptiker Johannes
das Heil bereits erschienen ; dass dies nicht nur Stärke, sondern auch
Schwäche bedeuten kann, liegt auf der Hand. Paradoxerweise hegt
hier wahrscheinlich keine auslegende Apokalyptik mehr vor, sondern
eine neue Form prophetischer Verkündigung.

— Pfarrerin Lydia Schäppi befasste sich in einer kompakten und klar
gegliederten Darstellung mit den « Neutestamentlichen Heilsaussagen ».

Wie schon im A.T. wird « Heil » mit mehreren zentralen Begriffen
umschrieben : Wahrheit, Gerechtigkeit, Gnade, Friede, Erbarmen, Rettung,
Glaube und Leben, wobei sie rein statistisch in einzelnen Schriften
verschieden gewichtet sind und ausserdem auffällt, dass bei den Synoptikern

im Munde Jesu diese Begriffe kaum vorkommen. Jesu Anliegen
war die « Königsherrschaft Gottes » ; sie war « das Neue » in ihrer
Präsenz in der Person Jesu. Das Tun Jesu ist bereits das Herr-Werden
Gottes in der Gegenwart. So wird die Jetztzeit zur eschatologischen
Zeit, zur Endzeit, und nicht nur zu der Zeit, die der Endzeit vorausgeht,

obgleich nicht zu übersehen ist, dass das Reich Gottes dennoch
Gegenstand der Hoffnung bleibt. Aus unscheinbaren Anfängen ereignet
sich das Heil in einetm geschichtlichen Geschehen — dasi war echt jüd.
Verständnis. In dem « im Himmel » bereits entschiedenen Kampf gegen
den « Satan » geht es um den ganzen Menschen. In dieser Endzeit
geschieht nur noch Gottes Wille, um dessen Erfüllung es geht. — In
diesem Zusammenhang soll allerdings darauf hingewiesen werden, dass

es die ehr. Verkündigung in die Irre führt, zu Unrecht immer wieder
und immer noch zu behaupten, Jesus habe die Thora übertreten,
insbesondere den Sabbat gebrochen. Jesus hat die Thora nach dem
Stand der damaligen rabb. Diskussion und Auslegung nicht verletzt.
Es ist auch bedenklich, ohne weiteres zu sagen, er habe die Unter-

7



Scheidung von « Rein und Unrein » gesprengt. Dabei ging es ohnehin
nicht nur um kultische Reinheit, wie allein schon die proph. Tradition
zeigt. Es ging auch nicht nur um « sittliche Weisungen », als die das
hellenistische Judentum die Reinheitsvorschriften gerne allegorisierte.
Letztlich geht es nämlich um die Frage der Grenze des Gottesvolkes
und deren Überschreitung zu den « Sündern » und « Heiden ». Im
Blick auf die bevorstehende Gottesherrschaft kann man wohl eher von
einer Relativierung der Reinheitsvorschriften reden. Erst mit dem noch
zu erwähnenden Punkt der frühchristlichen Entwicklungsgeschichte,
von dem an bei abgeschlossener « Christologie » Jesus Christus als

Heilsweg an die Stelle der Thora getreten ist, ist die Entscheidung
zwischen rein und unrein aufgehoben.

Und diese Zäsur — das wurde nicht nur bei Pfr. Schäppi deutlich
— scheint mit entscheidend auf Paulus zurückzugehen. «Gerechtigkeit»
ist keine Qualität des Menschen, sondern Gabe Gottes. Nicht der
Gehorsam gegenüber dem Gesetz entscheidet, sondern der « Glaube », der
selbst wiederum ein Geschenk Gottes ist. Insofern ist Christus « des
Gesetzes Ende », d.h. das Gesetz ist als Heilsweg erledigt. Dennoch
bleibt Gerechtigkeit Gottes in paradoxer Weise zugleich etwas
Erhofftes. Es geht nicht um ein Strafgericht, sondern um Heilshandeln,
und zwar in der Naherwartung, der Hoffnung auf das baldige
endgültige Heil. —

In dem mehr als « Predigt » angelegten Referat von Dr. Thomas
Willi über die « Erkenntnis Gottes als Heilsweg im Spannungsfeld
zwischen Israel und früher Kirche » fanden einerseits viele Gesichtspunkte

eine abrundende Bestätigung, andererseits wurden auch nicht
ganz ungefährliche Weichenstellungen offengelegt. « Erkenntnis Gottes

» ist nicht nur ein intellektueller Vorgang sondern wesentlich «

Anerkennen Gottes ». Das Werk Jesu führt zur Anerkenntnis Gottes, auch

wenn dies erst im Nachhinein deutlich wird. Diese Tat Gottes hat
zeichenhaften Charakter. Die ersten Zeugen waren zudem Juden,
deren Besonderheit war, dass sie Jesus kannten und gewiss waren, die
Geschichte werde zum Heil Israels auslaufen. Ein neuer « Gebetsgeist

» entfaltete sich. Das Zuströmen der Heiden wurde zum Zeichen.
Ein « neues Licht » fiel auf die Bibel und das Gesetz, das zum « Talmud
ha-maschiach » wurde : der Messias musste gelehrt und gelernt werden.

Von zentraler Bedeutung für die ganze Entwicklung wurden die

Ereignisse in Antiochia/Syrien, das Problem des Zukommens der Heiden

ohne Beachtung des Gesetzes und das Wirken von Barnabas und
Paulus. Liegt aber die Wurzel des Christentums wirklich « nur » in

8



Antiochia Wie erklärt sich eigentlich die « Sehnsucht » der Nicht-
juden nach dem Religiösen Es mag sein, dass das « N.T. ein nicht
allein aus dem Judentum zu erklärendes Buch » ist und dass es erst
entstehen konnte oder musste, als Heiden zu fragen begannen. Doch
« Erkenntnis » durch Heiden war sicher kein ungeschichtliches, man
möchte fast sagen « gnostisch-weisheitliches » Ereignis (vgl. die zitierten
Oden Salomos und das Thomasevangelium) sondern ein von verschiedenen

Faktoren gespeister « Prozess » : Spannung zwischen mehr « jüd.-
semitischer » Gemeinde in Jerusalem und dem mehr hellenistischen
Judentum an der Peripherie, das Vorhandensein von Halb- oder Voll-
proselyten aus den Heiden, die den Synagogengemeinden zugewandt
waren und für die es nicht nur um den rechten « Glauben an Jesus »

ging, sondern um die Erfüllung der Thora Gottes, ein Gesichtspunkt,
der wohl nicht nur in diesem Referat etwas zu kurz kam (vgl. dazu
Apg. 13ff.). Auch damals dürfte « Erkenntnis Gottes » nicht « vom
Himmel gefallen » sein, sondern — wenn auch als begnadete Erleuchtung

— im Zusammenhang mit ganz handfesten Auseinandersetzungen
gewachsen sein. Daran hat sich bis heute nichts geändert —

Prof. Kurt Hruby bot in seinem souveränen Referat « Heilserwartungen

in der rabb. Tradition» eine wertvolle Abrundung und
Ergänzung des Vorausgegangenen. Der Weg von der göttlichen Offenbarung

im Judentum über Jesus Christus zu den Heiden ging über die
Synagogen der Diaspora, war also nicht sozusagen voraussetzungslos
zu verstehen, wie das Scheitern des Paulus auf dem Areopag in Athen
Apg. 17, 16ff. deutlich zeigt. Es ging und geht um Erfüllung Doch
was war da zu erfüllen Die rabb. Tradition kann nicht aus unserer
Problematik von « Schrift und Tradition » gesehen werden. Es ging um
das lebendige Weitergeben — auf dem « Weg » der Halacha, der nicht
den unsinnigen Gegensatz von « Gesetz und Gnade » kennt und bei
dem es nicht eigentlich um « Gesetzesfrömmigkeit » geht. Alle
Heilserwartungen sind untrennbar mit dem Schicksal des Volkes verbunden.
Hier führt jede (christliche) Spiritualisierung zu einer Verzeichnung.
Gott ist im geschichtlichen Ablauf am Werk. Das jüd. Volk ist Instrument

des göttlichen Heilsplanes bis zur Endzeit, und zwar in der
Spannung eines grossen theologischen Pluralismus.

Mit Solomon Schechter (gest. 1915) unterschied der Referent 3 Stufen

der Entwicklung : das unsichtbare Gottesreich mit der Grundlage
der Thora und der Anerkennung der göttlichen Autorität im
freiwilligen Auf-sich-nehmen des « Joch's » der Thora, im Gebet. Der
« Heilige Wille Gottes » ist kein spirituelles Gebilde, und es geht

9



nicht um ein Klammern an einen Buchstaben. Dazu bedarf es auch
keines Mittlers.

Das sichtbare, universelle Gottesreich ist als Schöpfung Gottes die
Aufforderung zu einem Liebesakt gegenüber dem Schöpfer. Alles ist an
den Menschen gebunden, der sich zum Gotteslob frei entscheiden
kann (im Unterschied zu den « Engeln »). Jeder Segensspruch enthält
deshalb das Gotteslob, das Ja zur Königsherrschaft Gottes. Das ganze
Volk muss die Königsherrschaft Gottes anerkennen, sonst ist nichts
erfüllt. Zur Erhaltung der Lebendigkeit genügt ein « Heiliger Rest »

(vgl. die Geschichte von den 36 Gerechten). Der Mensch muss sich
seiner Gottesnähe bewusst sein, das führt zum rechten Erkennen und
Handeln. Der Wegweiser hierzu ist die Thora, die nicht mit der
Gottesherrschaft identisch, aber eine notwendige Konsequenz davon
auf dem Wege zum Heil ist. Gottes- und Nächstenliebe ist der Weg zum
Heil

Das Volksganze wird unter dieser Gottesherrschaft zum Werkzeug
und Prototyp der Menschheit (Nur dies ist das « Privileg » des
erwählten Volkes). Die Zeit der Vollendung gilt es zu beschleunigen.
Endliche Erfüllung, Rückkehr in das Land und der Messias — alles

greift hier ineinander, einschliesslich « nationaler » Erwartungen im
Dienste « übernationaler » Veränderungen. Das Gottesreich ist eine
Realität dieser Welt. Gottes Herrschaft muss sichtbar und greifbar
werden.

— Dr Gideon Kaminka, seit langem Stadtrat in Haifa, machte
in seinem Referat deutlich, wie schwierig und widerspruchsvoll die
Frage nach der « Funktion des Staates Israel in den Heilserwartungen »

zu beantworten ist und dass hier keineswegs theologische Gesichtspunkte

im Vordergrund stehen. Der Staat ist von Anfang an von
Feinden umgeben, er hat « keine andere Wahl », das « Leben » geht
dem « Gedanken » vor. Warum soll das Volk in seinem Land
überhaupt einen Sinn suchen Warum nicht einfach wie andere leben
Warum « geschichtliche Erfahrungen als Taten Gottes verstehen »

Das geheimnisvolle Anders-sein möchte von Vielen abgeschafft werden.

Nur Volk und Land, nicht Volk und « Staat » sind transzendental
miteinander verbunden. Viele religiöse Kreise finden keine halachi-
schen Beweise für die Identität zwischen Israel und dem Staat. Gottes
Gebote müssen befolgt werden, um im Land leben zu dürfen. Das
« Land » hat keine klaren Grenzen. Deshalb zum Thema Siedlungspolitik
auf der sog. Westbank : wir wollen andere nicht beherrschen und andere
sollen uns nicht beherrschen. Wahrer Friede ist der ideologische Ver-

10



zieht auf Gebietsausweitung, nicht nur ein Taktieren. Es geht nicht ohne
Kompromiss mit den Nachbarn. Vor kurzem habe ein Rabbiner
erklärt : Selbst Jerusalem ist kein Blutvergiessen wert, wenn es aus Hochmut

und Stolz stammt. —
Prof. Jan Bouman beschloss die Vorlesungen mit dem « Heil im

Islam ». « Erhebe dich zum Heil » — mit diesem Aufruf beginnt 5mal
am Tag und in der Nacht das Gebet des Muslim. « Islam » ist Aufruf
zum Heil und in seinem grossartigen Bekenntnis zur Einzigkeit und
Einheit Gottes eine Absage an jeden Götzendienst. Propheten, ganz
gewöhnliche Menschen, haben das Heil angeboten. Zu ihnen zählt der
Islam auch Jesus.

Das Heil des Menschen ist zuerst in der Schöpfung verankert,
sodass die Anbetung Gottes von allen Geschöpfen erfolgen muss. Die
Anerkennung Gottes findet im Menschen dann ihre Aktualisierung.
Gott bedient sich dazu des Chalifa's, des Statthalters oder Stellvertreters
seines Willens und Wissens. Jeder Mensch ist ein solcher Stellvertreter.
Ihm eignet die « fitra », die natürliche Beschaffenheit zu erkennen,
dass es einen Gott gibt. Kein Sündenfall trübt die Menschheit, jeder
hat die « rechte Leitung », wenn er in Busse sich zu Gott wendet. Es
handelt sich um ein universelles Heilsangebot, das keiner besonderen
Offenbarung bedarf, von der Schwierigkeit des Anfangs mit der Person
Mohammed's abgesehen. Mohammed bedurfte der Beweise aus dem
A.T. (3er-Schema mit Aufteilung in Gerettete und Vernichtete). Und
damit fing die tragische Auseinandersetzung mit dem Judentum an.

Die menschliche Antwort auf die Anrede ist « tawehid », das ist die
Bezeugung der göttlichen Einzigkeit, des gemeinsamen Hauptmerkmals
von Islam, Judentum und Christentum. So bedeutet « Islam »

Unterwerfung, die zu guten Taten und zum Frieden (Salam) führt.
Da ein jedes Kind in seiner « fitra » geboren wird, sind es die

Eltern, die aus ihm Juden oder Christen machen. Die Einheitlichkeit
zerbricht am Unglauben der Menschen. Der von der Allmacht Gottes

getragene freie Wille des Menschen wird nicht näher erklärt, er ist
« komplementär » und eine Aporie des menschlichen Geistes.

Die Bedrohung Gottes kommt vom Götzendienst : erst hier findet
Gottes Barmherzigkeit ihre Grenze. Jetzt trennt sich die an sich
einheitliche Menschheit in 3 Gruppen : Gerettete (Gemeinde der gottes-
fürchtigen Muslime; im Unterschied zum Judentum ist dazu keine Thora
nötig, nur « tawehid » ; vgl. die christl Glaubenmystik « in Christus
sein » Ungläubige (die den « tawehid » verneinen ; gegen sie wird
auf Erden durch die Gemeinde die Strafe Gottes vollstreckt) und die

11



« Schriftbesitzer » Juden und Christen (sie nehmen eine mittlere Position

ein, müssen aber zum « tawchid » zurückkehren, um weiter Juden
oder Christen bleiben zu können).

In der Auseinandersetzung mit den Juden ist folgendes zu beachten:
Das Judentum fängt erst mit Mose an. Abraham war der erste Muslim
(Ur-Islam). Die Juden sollen die Kronzeugen sein für die Wahrheit des
Korans (ähnlich im Christentum des Mittelalters bis hin zur Enterbungslehre).

Da die Juden in Medina damals aber die Zusammenarbeit mit
Mohammed gegen die Mekkaner ablehnten, wurden sie zu den
Hauptfeinden Gottes, denen die alten Sünden vorgerechnet werden im
Koran. —

In der abschliessenden Diskussion ergaben sich noch einige
interessante Aspekte :

Der Staat Israel kann im Kerngebiet des Islam nicht anerkannt
werden. Der beansprucht sogar die älteren Rechte am Land, weil er
Israel zuerst zurückgeführt habe in seine wahre Position. Dennoch
gibt es keinen Antisemitismus wie im Westen. Kritisch wird es erst, wo
die Juden ein politisches Machtzentrum bilden.

Der Koran enthält eine vollständige Christologie, und Jesus wird
mit Attributen ausgezeichnet wie kein anderer Prophet ; er tritt bereits
in die Nähe Gottes. Seine ganze Botschaft ist, den einzigen Gott
anzubeten. Die Erklärung dafür, dass die grossen Schriftpropheten im Koran
nicht vorkommen, dürfte — das war im Zusammenhang mit anderen
Referaten eine aufschlussreiche Feststellung — darauf zurückzuführen
sein, dass die Christologie des Korans von den judenchristlichen Ebio-
nitern bzw. Nazoräern über die Nestorianer gekommen sein dürfte, die
kein Kreuz anerkannten, die Propheten ablehnten, Jesus als den 2.
Mose ansahen, der die Thora wiederholt. Hier kam erneut das Problem
der « paulinischen Zäsur » in den Blick mit ihrem hellenistischen
Traditionsstrom, der aber — und das soll betont werden — keinen Anti-
judaismus darstellt, sondern wohl zu diesem geheimnisvollen «

Erkennen » des Heils in Jesus Christus durch die Heidenvölker geführt
hat, die nicht « hebräisch » denken und empfinden konnten und denen
die Thora zum « Gesetz » und damit zu einem ihrer Hauptprobleme
wurde. —

Man kann nur wünschen, dass die Stiftung für Kirche und Judentum

diese alle 2 Jahre stattfindenden Studienwochen weiterführt. Wir
alle haben diese offene Information dringend nötig, denn zahlreich
sind die Möglichkeiten hierzu auch nach Jahrzehnten « christlichjüdischen

Dialogs » noch immer nicht. —

12


	Die Heilserwartungen in Judentum, Christentum und Islam

