
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 33 (1977)

Rubrik: Die Mission und das Zeugnis der Kirche : eine neue katholische Stimme
zum Verhältnis der Kirche zum Judentum

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE MISSION UND DAS ZEUGNIS DER KIRCHE
Eine neue katholische Stimme zum Verhältnis

der Kirche zum Judentum

Jede Erscheinung im menschlichen Leben ist in einen bestimmten
Zeitablauf hineingestellt und so den Gesetzen der geschichtlichen
Entwicklung unterworfen. Das gilt auch für das Verständnis von Gottes
Handeln mit den Menschen und damit für die biblische Botschaft, die
für diejenigen, denen sie geistige Lebensgrundlage bedeutet, also für
Juden und Christen, nicht auf einen bestimmten Abschnitt der
Geschichte beschränkt ist, sondern normativ weiterwirken soll im Leben
des einzelnen und der Gemeinde.

Eine der zutiefst tragischen Situationen, die sich aus einer großteils
abwegigen Interpretation der biblischen Botschaft ergeben haben, ist
das historische Mißverhältnis zwischen der christlichen Kirche und
dem Judentum als dem Mutterboden, aus dem sie hervorgegangen ist,
und die Folgen, die dieser Zustand für das jüdische Volk durch die
Jahrhunderte hindurch und bis auf unsere Zeit nach sich gezogen hat.
Da es sich dabei um eine auf die ersten Zeiten des Christentums
zurückreichende theologische Fehlhaltung handelt, ist es an sich eine natürliche

und ebenfalls den Gesetzen der Geschichte entsprechende
Erscheinung, daß ein Umdenken auf diesem Gebiet aufgrund konkreter
Anstöße nur langsam und schrittweise vor sich geht. Die Anzeichen
dafür mehren sich in den verschiedenen christlichen Gemeinschaften
seit der schrecklichen Verfolgungszeit von 1939 bis 1945, die eine
Gewissenserforschung eingeleitet hat, bei der man sich in erster Linie
fragte, welche Verantwortlichkeit bei einer Judenverfolgung ungeahnten

Ausmaßes dem negativen theologischen Zerrbild vom Juden
zukommt, wie es die christliche Theologie gezeichnet hat, und der
systematischen Verächtlichmachung des jüdischen Menschen, des

jüdischen Wesens und der jüdischen Existenz, die sich daraus fatalerweise

ergibt.
Es war und ist uns stets ein Anliegen, gebührend auf alle Phänomene

hinzuweisen, die darauf hindeuten, daß die christlichen Kirchen
weiterhin bestrebt sind, nach Wegen zu suchen, die eine bessere

Würdigung und theologische Einschätzung des Judentums anbahnen
sollen. Natürlich haben nicht alle diesbezüglichen Initiativen denselben
Wert und liegen auch nicht auf derselben Ebene, und es ist dabei auch
kaum zu vermeiden, daß aus einer verständlichen Reaktion gegen

51



Fehlhaltungen manchmal Thesen vorgetragen werden, die gewiß
ihrerseits nuanciert werden müssen, um theologisch vertretbar zu sein.
Das trifft auch im vorliegenden Fall zu.

Es sei vorerst festgehalten, dass es nicht die Aufgabe des
Internationalen Verbindungskomitees zwischen Katholiken und Juden ist und
sein kann, theologische Stellungnahmen zu formulieren. Andererseits
wäre es aber auch ein Unding, diese Dimension im jüdisch-christlichen
Gegenüber ausklammern zu wollen. Das von Prof. Tommaso Federici
ausgearbeitete und in Venedig vorgelegte Dokument ist eine — gewiß
sehr interessante und höchst nützliche — Studie und ist nun als solche

zur Diskussion gestellt. Die Tatsache, daß die vatikanischen Stellen
dagegen keinen Einspruch erhoben haben, bedeutet demnach keineswegs,

daß sie sich in allen Einzelheiten mit den von Prof. Federici
aufgestellten Forderungen identifizieren und daß diese Forderungen nun
im Bereich der römisch-katholischen Kirche normativen Charakter
tragen.

Es ist wohl überflüssig, hier neuerdings darauf hinzuweisen, warum
und aus welchen konkreten Gründen dem Problem der christlichen
Mission und des Proselytismus — im negativ-abfälligen Sinn, wie das

Wort ja auch im Studiendokument gebraucht wird — im jüdischen
Empfinden ein besonderes Odium anhaftet. In Anerkennung der damit
verbundenen historischen Belastung kann man die Stellungnahme Prof.
Federicis eben zu diesem Problem wohl nur begrüßen. Es ist gewiss
ein theologisches Unding, Juden aufgrund einer völligen Verkennung
und einer systematischen Verzeichnung ihrer geistigen Werte und ihres
spirituellen Erbes « ihrem Irrtum entreissen », d. h. spirituell entwurzeln
und zu einer « Wahrheit » bekehren zu wollen, die sich als ein Konzept
präsentiert, in dem das « Neue » — in diesem Fall die christliche
Botschaft — das « Alte » — also das Judentum — auf ganzer Ebene in den
Schatten gestellt und abgelöst hat. Daß eine derartige Darstellung der
Dinge keineswegs ein längst überlebter Anachronismus ist, geht in der
katholischen Praxis schon allein daraus hervor, daß es erst Papst
Johannes XXIII. war, der aus dem Taufrituale die bis dahin bei der
Aufnahme von Juden in die katholische Gemeinschaft obligatorische
« Absageformel » abschaffte, die da lautete : « Horresce judaicam
perfidiam, respue hebraicam superstitionem. » Diese Formel ist
kennzeichnend für die theologische Einschätzung des Judentums, die ihr
zugrundeliegt.

Auf der anderen Seite ist und bleibt aber nun auch die universelle
Verkündigung ihrer Botschaft ein absolut integrierender Bestandteil
der « Mission und des Zeugnisses der Kirche », um es mit dem Titel

52



der Studie von Prof. Federici zu sagen, und dabei kann die Kirche
aufgrund ihres eigenen Selbstverständnisses und ihres Auftrages das

jüdische Volk nicht ausschließen. Wir möchten auf dieses Element
in diesem Zusammenhang ganz besonders hinweisen, weil die sehr

verständliche Reaktion von Prof. Federici den Eindruck erwecken
könnte, wie wenn die christliche Botschaft nun aufgrund einer besseren
Einsicht für das jüdische Volk theologisch irrelevant wäre. Daß dem
nicht so ist und nicht so sein kann, geht mit aller Deutlichkeit aus der
paulinischen Aussage hervor (Rom. 1,16) : « Denn ich schäme mich
des Evangeliums nicht ; es ist ja eine Kraft Gottes zum Heil für einen
jeden, der glaubt, für den Juden sowohl wie für den Griechen. » Dies
zu verschweigen hieße wohl dem jüdisch-christlichen Dialog einen
schlechten Dienst erweisen.

Es soll damit in gar keiner Weise die alte Streitfrage « Mission
oder Dialog » aufgerollt werden, bei der ja auch die Akzente oft
unrichtig gesetzt wurden und die mit hineingehört in die große Anzahl
von Problemen, die eigentlich erst aufgrund einer unvollständigen
und mißverstandenen Terminologie zu solchen geworden sind. Diese
Erkenntnis hat ja erfreulicherweise in den letzten Jahren in vielen
Kirchengemeinschaften mehr und mehr an Boden gewonnen.

Gewiß, es ist theologisch abwegig, Juden im klassischen Sinn als

« Missionsobjekt » zu betrachten, wissen wir doch durch denselben
Paulus, dass ein Teil des jüdischen Volkes nach Gottes Ratschluss
seinen spezifischen Weg weitergehen muß durch die Zeit und die
Geschichte, bis zur Zeit der Erfüllung (Rom. 11,25-29). Auf der anderen

Seite wird es aber auch stets jüdische Menschen geben, die in
ihrer Person diese « Erfüllung » vorwegnehmen und sich der Gemeinde
Jesu Christi anschließen. Daß ein solcher Schritt nur dann seine volle
spirituelle Bedeutung hat, wenn er keine Abkehr vom jüdischen Erbe
bedeutet, sondern die Integration eben dieses Erbes in die christliche
Gemeinde, liegt auf der Hand. Und solche Menschen wirklich zu
« integrieren » ist nur eine Kirche imstande, die ihre Gesamthaltung
zum Judentum einer grundlegenden Revision unterzogen hat und sich
selbst im Lichte der Jesusworte in Mat. 5,17-20 als ein « erfülltes
Judentum » in der Kontinuität mit der jüdischen Gemeinde sieht, und
nicht in Opposition zu ihr.

Erst die volle theologische Anerkennung der heilsgeschichtlichen
Notwendigkeit der aktuellen jüdischen Existenz vonseiten der christlichen

Kirchen und die daraus resultierende völlig veränderte
Grundhaltung zum Judentum wird imstande sein, das der « Judenbekehrung »

historisch anhaftende Odium zum Verschwinden zu bringen. In dieser

53



Hinsicht stellt die Studie von Prof. Federici gewiß einen wichtigen
Meilenstein am Wege dar.

Wir haben Herrn Dr. Ernst Ludwig Ehrlich aus Basel, der selbst
dem Internationalen Verbindungskomitee als Experte angehört, gebeten,

die Studie Prof. Federicis aus jüdischer Sicht zu beurteilen.

GEGEN DIE JUDENBEKEHRUNG
von E.L. Ehrlich

Ende März dieses Jahres fand in Venedig die jährliche Begegnung
der jüdischen Organisationen mit der entsprechenden vatikanischen
Kommission statt1. Diese stand unter der Leitung des Vizepräsidenten
des Einheitssekretariats, Bischof Ramon Torella. Der Kommission
gehören neben einer Reihe weiterer Persönlichkeiten zwei Bischöfe
an : Msgr. Mugavero von Brooklyn und Msgr. Karl Flügel, Weihbischof
von Regensburg. Die jüdischen Organisationen bilden seit Jahren eine
feste Delegation zu der B'nai B'rith-ADL gehören, der jüdische
Weltkongreß, das American Jewish Committee, der Synagogue Council of
America sowie der Jewish Council in Israel on Interreligious Consultations.

Jüdischerseits ist also ein sehr weitgestecktes Spektrum
vorhanden. Im Synagogue Council ist übrigens auch die jüdische Orthodoxie

Amerikas entsprechend vertreten.
Thema der diesjährigen Sitzung war die Diskussion einer Studie

von Prof. Tommaso Federici, Professor für Bibelwissenschaft an der
päpstlichen Urbania-Universität in Rom sowie am Liturgischen Institut

von San Anselmo. Seine Studie trägt den Titel : « Die Mission und
das Zeugnis der Kirche ». In dieser tiefschürfenden theologischen
Untersuchung wird aufgezeigt, worin eigentlich heute die Aufgabe der
Kirche besteht : den Namen des EINEN Gottes allen Völkern der Erde
zu verkünden. In diesem Tun fühlt sich die Kirche eng der Aufgabe
des jüdischen Volkes in der Welt verbunden.

In diesem Zusammenhang führte Prof. Federici aus, es sei « heute
in der katholischen Kirche trotz allen gegenteiligen Versuchungen
klarer geworden, daß die ihr von ihrem Meister aufgetragene Mission
darin besteht, vor allem in Treue Gott und den Menschen gegenüber
zu leben ; es ist das eine Einheit in Liebe, Achtung für alle Brüder,
Dienst ohne Unterschied der Personen ; es ist Opfer und Güte. » Ein
solches Missionsverständnis, so folgert Prof. Federici, weist jede Form

54


	Die Mission und das Zeugnis der Kirche : eine neue katholische Stimme zum Verhältnis der Kirche zum Judentum

