
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: Paulus und das Judentum

Autor: Haacker, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAULUS UND DAS JUDENTUM *

von Klaus Haacker

Neben der Gestalt Jesu von Nazaret ist die des Pharisäers und
Apostels Paulus wohl das wichtigste und schwierigste Kapitel eines

theologischen Dialogs zwischen Juden und Christen. Wolfgang Wiefel
hat in JUDAICA 31 (1975) die eine Seite des Problems, nämlich das

jüdische Verhältnis zu Paulus, an einigen repräsentativen Vertretern
des Judentums dargestellt. 1 Die andere Seite ist die christliche Paulus-
Interpretation, speziell die Einschätzung seines Verhältnisses zum
Judentum seiner Zeit, zur jüdischen Religion überhaupt und zum Weg
Israels im ganzen. Zu dieser Frage hat Franz Mussner im FREIBURGER

RUNDBRIEF 26 (1974) einen Vorstoss unternommen, um zu
verhindern, dass paulinische Aussagen — insbesondere aus dem Gala-
terbrief — weiterhin einem kirchlichen Antijudaismus den Anschein
einer biblischen Grundlage geben. 2 Mussner nennt seinen Beitrag ein
Beispiel theologischer « Wiedergutmachung » und setzt dabei — in
Anknüpfung an E.L. Ehrlich3 — voraus, dass dem Judentum in der
Wirkungs- und Auslegungsgeschichte paulinischer Texte Unrecht
geschehen ist, das durch heutige Auslegung beseitigt werden muss.
Zugleich ist damit unverkennbar das Bestreben verbunden, den Apostel
selbst von dem Vorwurf einer Mitschuld am kirchlichen Antijudaismus
freizusprechen. Dieses theologisch notwendige Bestreben kann freilich
nur dann von bleibendem Erfolg sein, wenn es der Wirklichkeit der
Geschichte standzuhalten bereit ist. Es gilt darum auch zu sehen,
welche Anhaltspunkte ein schon vorchristlicher Antijudaismus bei Paulus

finden konnte, um in der Kirche weiterzuleben und schliesslich
unter Durchbrechung von Schranken, die in der christlichen Tradition
noch gegeben waren, im deutschen Neuheidentum unseres Jahrhunderts

jedes Mass zu sprengen. Als judenchristlicher Heidenmissionar
steht Paulus im Spannungsfeld zwischen jüdischer und nichtjüdischer
Welt, 4 und das in einer Zeit, in der das Verhältnis zwischen diesen

* Vortrag in einer Veranstaltung der Gesellschaft für christlich-jüdische Zusammenarbeit
Wuppertal, gehalten im Dezember 1975 und für den Druck leicht überarbeitet.

161



beiden Welten auf einen Konflikt zutreibt, der in seinem Ausmass erst
in unserem Jahrhundert übertroffen wurde. Diese geschichtliche Situation

hat im Denken und Handeln des Paulus mitgewirkt und jenes
vielschichtige Bild erzeugt, das vor Missverständnis und Missbrauch
nicht geschützt war. Darauf möchte ich im folgenden an einigen
Brennpunkten der Problematik hinweisen.

1. Wer waren die Gegner des Paulus P

Mussner legt grossen Wert auf die Feststellung, dass der Galater-
brief nicht gegen Juden, sondern gegen Judenchristen geschrieben sei.
Es handle sich also um einen innerchristlichen Streit, der zu Unrecht
in antijüdische Polemik umgemünzt worden sei. Diese Feststellung
über den Anlass des Galaterbriefes lässt sich schwerlich bestreiten.5

Mussner verspricht sich nun von der allgemeinen Anerkennung dieser
Tatsache eine deutliche Entlastung des jüdisch-christlichen Gesprächs.
Das mag insofern zutreffen, als die leidenschaftlichen Gefühle des

Apostels dann nicht mehr in den Strom antijüdischer Emotionen
einmünden dürfen. Es ändert aber nichts daran, dass der Streit des Paulus

mit seinen Gegnern sachlich um nichts anderes als um die Bedeutung
Israels geht, um die Frage des Verhältnisses zwischen jüdischer und
christlicher Identität.

Mussners Insistieren auf der Tatsache, dass der Streit ein
innerchristlicher Streit ist, stellt insofern die Weichen für eine Verharmlosung

des Problems. Seine Feststellung geschieht nämlich in der
Rückschau, und zwar aus der Perspektive einer von Paulus — und nicht
von seinen Gegnern — bestimmten christlichen Identität. Die Gegner
des Paulus hätten sich unverstanden gefühlt, wenn einer ihnen gesagt
hätte: «Liebe Brüder wir sind doch alle Christen, ob wir nun gebürtige
Juden oder gebürtige Heiden sind. Lasst uns doch diesen Unterschied
nicht überbewerten » Die Gegner hätten antworten können : « Was
heisst hier 'liebe Brüder' 'Brüder' sind für uns die und nur die, die
zum Volk Israel gehören, seien es geborene Juden oder seien es Pros-
elyten. Wenn die Predigt von Jesus Menschen aus den Völkern
bewegt, sich dem erwählten Volk anzuschliessen, gut Sie sind uns
willkommen, und ihnen gelten die Verheissungen Gottes. Aber : sie
müssen sich auch wirklich unserem Volk anschliessen und aus der
sündigen Völkerwelt heraustreten.6 Dazu gehört als unverzichtbares
Zeichen die Beschneidung. »

162



In anderen Worten : Der Streit des Paulus geht run die Frage, was
der entscheidende Oberbegriff ist, wie der zu Gott gehörige Teil der
Menschheit primär zu definieren ist : als Kirche Jesu aus Israel und allen
übrigen Völkern, oder als das Volk Israel, um seinen Messias Jesus

geschart und offen für den Zuzug gebürtiger Heiden. Insofern ist die
Polemik des Paulus gegen seine judenchristlichen Gegner zugleich ein
Streit um das Selbstverständnis des Judentums. Seine Gegner
verstanden sich nämlich nicht als « Judenchristen », jüdische Christen,
sondern als christliche Juden, und der Streit ging eben darum, ob es

eine christliche Existenz ausserhalb und abgesehen von einer jüdischen
Existenz geben dürfe oder nicht. Mussners Aufklärung über die
historische Situation führt an der Radikalität des damals akuten Problems
vorbei, weil er von der paulinischen Uberordnung der christlichen
Identität über die jüdische ausgeht. 7

Wie tiefgreifend der Apostel die weltgeschichtliche Bedeutung
Israels in Frage stellt, sei an zwei Stellen aus dem Römerbrief illustriert.
Sie lassen erkennen, wie sehr sich die Gegner des Paulus im Recht
fühlen konnten.

In Rom. 3, 29 stellt Paulus die Frage : « Ist denn Gott nur der
Gott der Juden Ist er nicht auch der Gott der Heiden » Die
Antwort, die sich für den Apostel aus seiner Rechtfertigungslehre ergibt :

« Gewiss doch, er ist auch der Gott der Heiden. » Mit dieser These
stellt Paulus eine Aussage in Frage, die an zahlreichen Stellen im
Gesetz und in den Propheten zu lesen ist, nämlich die zweifellos
exklusiv gemeinte Zusage Gottes : « Ich will euer Gott sein, und ihr
sollt mein Volk sein. » (vgl. Ex 6, 7 ; 2. Sam 7, 24 ; Hos 1, 9 u.ö.)8

Die andere provozierende These des Paulus steht in Rom 2, 25 :

« Die Beschneidung ist nützlich, wenn du das Gesetz befolgst ;

übertrittst du jedoch das Gesetz, so bist du trotz deiner Beschneidung zum
Unbeschnittenen geworden. » In der Fortsetzung geht Paulus so weit,
nur den überhaupt als Juden anzuerkennen, der das Gesetz befolgt.9
Damit löst er die Bedeutung des empirischen Volkes praktisch auf
zugunsten einer individualethischen Betrachtung des Menschen vor
Gott. 10

Die Gegner des Paulus waren Juden — innerhalb und ausserhalb
der christlichen Gemeinden —, die diese Infragestellung der einzigartigen

Gottesbeziehung Israels als Volk nicht hinnehmen konnten.

163



2. Gegen welche Auffassungen richtete sich die Rechtfertigungs¬
lehre des Paulus

Die These von der Einheit der Menschheit vor Gott wird in Rom
3, 29f. mit der Rechtfertigung auf Grund des Glaubens begründet :

« Gott ist auch der Gott der Heiden, so gewiss er der EINE
Gott ist, der die gläubigen Juden und auch die Nichtjuden
durch den Glauben rechtfertigen wird. »

Diese These begründet Paulus in der Fortsetzung (Rom 4) mit
dem Rückgriff auf Abraham, wobei er sich auf die Stelle in Gen 15, 6

stützt, wo es heisst :

« Abraham glaubte Gott, und das wurde ihm als Gerechtigkeit
angerechnet. »

Nun darf man annehmen, dass auch die Gegner des Paulus diesen
Text kannten und das Beispiel Abrahams als richtungweisend für ihre
jüdische und christliche Existenz empfanden. Paulus muss darum
versuchen, sein Verständnis dieser Stelle abzusichern gegen Deutungen, die
ins Konzept der Gegner passen konnten. Er tut das mit der
Hinzuziehung von Ps 32, lf., wo es heisst :

« Selig ist der Mann, dem der Herr die Sünde nicht anrechnet. »

(V. 2) Der Gebrauch der gleichen Vokabel « Anrechnen » an beiden
Stellen beweist für Paulus, dass Gen 15, 6 im Lichte von Ps 32, 2 zu
verstehen ist. Das entspricht ganz den exegetischen Methoden seiner
Zeit. 11 So konnte Paulus seine These bestätigt finden, dass

Rechtfertigung durch Gott nicht etwa die Anerkennung frommen Tuns sei,
sondern die Vergebung der Sünden für den, der Gott vertraut.

Es gab nun aber ein anderes Verständnis dieses Abrahamtextes im
damaligen Judentum, und diese Auslegung hatte eine viel bessere
exegetische Begründung. Paulus verschweigt wohlweislich, dass es eine
Bibelstelle gibt, die in ihrer Formulierung viel enger mit Gen 15,6
verwandt ist als Ps 32, lf. Es handelt sich um eine Stelle in Ps 106, 30
über den Priester Pinhas, das grosse Vorbild aller jüdischen Eiferer,

164



die gegen die Abtrünnigen im Volk gewaltsam vorgingen. 12 Es heisst
da :

« Nim trat Pinhas auf und hielt Gericht ;

da wurde der Plage Einhalt geboten.
Das ward ihm zur Gerechtigkeit angerechnet
von Geschlecht zu Geschlecht auf ewige Zeiten. »

Im Lichte dieser Stelle dachten viele im damaligen Judentum auch
beim Lesen von Gen 15, 6, dass der Glaube, der dem Abraham zur
Gerechtigkeit angerechnet wurde, eben auch eine herausragende Tat
des Glaubens sein müsse. Dafür bot sich die Geschichte von der
Opferung Isaaks (Gen 22) an. Das zeigt sich u.a. in 1. Makk 2, wo
Abraham in einer Reihe mit Pinhas und Elia als Vorbild des Eifers
hingestellt wird. In diesem Zusammenhang wird auf Gen 15, 6 und
gleichzeitig auf Gen 22 angespielt mit dem Satz (V. 52) :

« Ist nicht Abraham in der Versuchung treu erfunden und ist
ihm das nicht zur Gerechtigkeit angerechnet worden ?» 13

Diese Auslegung von Gen 15, 6 muss Paulus gekannt haben. Ja, sie

muss einmal seine eigene Auffassung gewesen sein. Denn als Verfolger
der Christen stand er ursprünglich in jener Tradition des Eifers für
Gott, die von den Makkabäern zu den Zeloten des 1. Jahrhunderts
hinüberreicht (vgl. Gal 1,14 ; Phil 3, 6 ; Apg 22, 3f.). 14 Wenn Paulus in
Rom 4 und Gal 3 Abraham zum Musterfall für seine Rechtfertigungslehre

macht, so greift er keineswegs auf Altbekanntes zurück, sondern
versucht, ein neues Verständnis der Gestalt Abrahams zu begründen.
Er wendet sich dabei gegen eine zu seiner Zeit verbreitete Auslegungstradition,

die er selbst einmal geteilt hat. Dass er sie nicht mehr teilen
kann, hängt mit der entscheidenden Wendung seines Lebens zusammen.

Er hat die Erfahrung machen müssen, dass sein Eifer für Gott
und das Gesetz ihn in einen Gegensatz zum Handeln Gottes brachte,
als er die Christen und in ihnen den Gesalbten Gottes selbst verfolgte.
Dass trotzdem gerade ihn ein Ruf Gottes traf — und kein Gericht
Gottes —, das hat er als exemplarischen Reweis der Gnade Gottes
gesehen, die den Sünder annimmt. Das versucht er in seiner
Rechtfertigungslehre theoretisch zu untermauern.

165



Gegen wen oder was richtete sich also die Rechtfertigungslehre des
Paulus Antwort : Gegen seine eigene Vergangenheit und gegen alle,
die noch so dachten und handelten wie er selbst vor seiner Lebenswende.

Deren gab es um die Mitte des 1. Jahrhunderts viele — innerhalb

der judenchristlichen Gemeinde und im übrigen Judentum. Paulus

schreibt ja seine Briefe in einer Zeit, in der sich der Widerstand
gegen die Römer verstärkt und dem offenen Konflikt entgegentreibt.
Das Ziel dieser Bewegung 15 war nicht einfach die nationale Freiheit,
sondern die Durchsetzung des Gotteswillens und der Reinheit des
Gottesdienstes. Für dieses Ziel kämpfte man auch mit gewaltsamen
Mitteln, und zwar sowohl gegen abtrünnige und unentschlossene Juden,
wie auch zuletzt gegen die römische Besatzungsmacht. Diesen eigenen
Einsatz zur Herstellung einer heiligen Ordnung im Volk und im Land
verstand man als notwendigen Beitrag des Volkes zu der erhofften
Erlösung Israels durch Gottes Eingreifen. Wer sich dieser radikalen
Hingabe an Gott und sein Gesetz entzog, wurde als Nichtjude betrachtet
und behandelt. 16

In dieser Bewegung, die man — vielleicht pars pro toto 17 — als
Zelotismus bezeichnet, findet sich also vor dem Jahre 70 jener
Rigorismus, den man in den späteren rabbinischen Quellen vergeblich
sucht. 18 Hier wurde die Gesetzeserfüllung als « Heilsweg » gesehen,
nämlich als Weg der menschlichen Mitarbeit in der Herbeiführung der
Erlösung. 19 Und hier wurde versucht, die Scheidung zwischen Sündern
und Gerechten mit aller Schärfe durchzuführen, — wogegen Paulus
zu zeigen versucht, dass vor Gott alle ausnahmslos Sünder sind (Rom
2f.).

Die Polemik des Paulus richtete sich also durchaus gegen das Judentum

seiner Zeit (einschliesslich der radikalen Judenchristen). Aber damit
polemisierte er nicht gegen das Judentum aller Zeiten und nicht gegen
das, was andere neben und nach ihm für das Wesen des Judentums
gehalten haben. Er hatte seine Zeitgenossen vor Augen und bekämpfte
bei ihnen diejenige Auffassung jüdischer Existenz, die ihm selbst bis
zu seiner Bekehrung als die einzig wahre erschienen war.20 Die
Anerkennung des gekreuzigten Jesus als von Gott bestätigten Messias 21

zwang ihn zu einer neuen Sicht vom Ort und Auftrag Israels in der
Geschichte Gottes.

Auch das Judentum hat in seinen massgeblichen Vertretern nach
der Katastrophe der Jahre 70 und 135 n. Chr. die zelotische Tradition

166



verworfen. Die rabbinische Theologie ist im wesentlichen das Werk der
Schule Hillels, die vor dem Jahre 70 von der radikaleren Schule Schammais

verdrängt worden war. Dieses rabbinische Judentum ist nicht
die Adresse, an die sich die paulinische Polemik richtet. 22 Paulus und
die Rabbinen stimmen vielmehr überein in der Uberwindung
zelotischer Ansichten, und das heisst : in der Betonung der Gnade Gottes
und nicht der menschlichen Leistung für Gott. 23

3. Wie urteilt Paulus über das Judentum seiner Zeit

Mit dem eben Gesagten sind auch die historischen Voraussetzungen
für das Urteil des Paulus über seine jüdischen Zeitgenossen skizziert.
Paulus sagt über sie in Rom 10, 2 :

« Ich bezeuge ihnen, dass sie Eifer für Gott besitzen ;

aber es ist ein Eifer ohne Erkenntnis. »

Der « Eifer » (gr. zêlos) ist das Leitbild, nach dem die Zeloten
genannt wurden. Die Stelle zeigt noch einmal, dass Paulus seine eigene
ursprüngliche Haltung für repräsentativ hält für das Judentum seiner
Zeit. Er erkennt den Ernst dieser entschlossenen Hingabe an Gott als
hohen Wert an. 24 Das ist alles andere als jene Verachtung jüdischer
Gesetzlichkeit, die uns in der Kirche oft begegnet. (Man sagt Phari-
säismus und meint in Wirklichkeit einen christlichen Pietismus unguter
Prägung, von dem man sich distanzieren möchte Aber Paulus beklagt
zugleich, dass diese Leidenschaft Gott verkennt und darum das
Heilsangebot Gottes in Christus ausschlägt.

Damit bleibt das Judentum für Paulus im Bereich des Unheils
stehen. Paulus leidet unter dieser Erkenntnis. Er schreibt (Rom 10, 2) :

« Brüder, ich wünsche von ganzem Herzen und bete zu Gott,
dass sie (die Juden) gerettet werden. »

Und (Rom 9, 2f.) :

« Ich bin voll Trauer. Unablässig leidet mein Herz. Ich möchte
am liebsten selber verflucht und von Christus getrennt sein, um

167



meine Brüder zu retten, die dem Fleisch nach zu meinem Volk
gehören. »

Diese solidarische Haltung ist jedoch nicht die einzige Haltung,
deren Paulus gegenüber seinen Volksgenossen fähig ist. In einem
frühen Brief, dem ältesten, den wir besitzen, schreibt er an die Gemeinde

von Thessalonich (1. Thess 2, 14-16) :

« Ihr seid den Gemeinden Gottes in Judäa gleich geworden, die
zu Jesus Christus gehören. Ihr habt von euren Mitbürgern das

gleiche erlitten wie jene von den Juden.
Diese haben sogar Jesus, den Herrn, und die Propheten getötet ;

auch uns haben sie verfolgt. Sie missfallen Gott und sind die
Feinde aller Menschen ; sie hindern uns, den Heiden zu
predigen und ihnen so das Heil zu bringen.
Dadurch machen sie unablässig das Mass ihrer Sünden voll, und
der Zorn (Gottes) bricht vollends über sie herein. »

Hier ist keine bleibende Verbundenheit mit Israel zu spüren, und
der Ausblick auf das drohende Gericht über Israel scheint mit einer
gewissen Genugtuung als Trost für die verfolgten Christen gegeben
zu werden. Zum rechten Verständnis der Stelle ist jedoch einiges! über
ihre Vorgeschichte zu sagen.

Erstens ist noch einmal zu unterstreichen, dass Paulus das
Verhalten der Juden in Ubereinstimmung mit seinem eigenen früheren
Verhalten als Christenverfolger sieht. Was Paulus in seiner vorchristlichen

Zeit als Konsequenz seines Judentums gedacht und gelebt hat,
darin sieht er auch weiterhin das Wesentliche bei den Juden, die im
Gegensatz zum Glauben an Jesus verharren. Die Verschärfung des

Konflikts in den vierziger Jahren des 1. Jh.s 25 schien diese naheliegende
Sicht zu bestätigen. Zweitens aber ist festzustellen, dass sich Paulus
mit dieser Polemik nicht ausserhalb des Judentums gestellt hat,
sondern auf der Linie einer innerjüdischen Tradition bleibt. Das gilt
insbesondere für die anstössigste Aussage in diesem Text, nämlich den
Vorwurf, die Juden hätten Jesus, den Herrn, und die Propheten
getötet (V. 15). 24

Der z.Zt. in Mainz lehrende Alttestarnender O.H. Steck hat 1967
eine hervorragende Untersuchung über « Israel und das gewaltsame

168



Geschick der Propheten » 27 vorgelegt. Steck untersucht hier eine mit
Neh 9,26 und Esra 9,11 beginnende Tradition, in der dem Volk
Israel der historisch völlig abwegige Pauschalvorwurf gemacht wird,
es hätte die von Gott gesandten Propheten verfolgt und getötet. Steck
nennt diesen Vorwurf « eine theologische Aussage über Israel im
Gewände einer geschichtlichen über die Propheten » (317). Es handelt
sich also um eine rhetorische Übertreibung im Rahmen der Busspredigt
oder im Rahmen von Bussgebeten, wobei zu bachten ist, dass es sich

um jüdische Autoren handelt.

Auf der Linie dieser Tradition hat man im Urchristentum die
Ablehnung Jesu durch die Mehrzahl der Juden gesehen. Das lag nahe,
weil Jesus u.a. in der Nachfolge der Propheten gesehen werden konnte
und weil gewisse jüdische Führer am tragischen Schicksal Jesu nicht
unbeteiligt waren. (Es ist u.a. an die sadduzäisch eingestellte Gruppe der
Oberpriester zu denken.) Einige Stellen des Neuen Testaments werfen
dementsprechend dem Judentum vor, am Tode Jesu schuld oder direkt
an seiner Tötimg beteiligt gewesen zu sein (vgl. u.a. Mk 12, 1-9 ; Apg
7, 52 ; 1. Thess 2,15. Diese Stellen nennen Jesus ausdrücklich als
Endpunkt einer Reihe von verfolgten oder getöteten Gesandten Gottes.)

Paulus redet also in 1. Thess 2,14-16 in Fortsetzung einer inner-
jüdischen Tradition der Umkehrpredigt an die Adresse Israels. Seine
Polemik ist als rhetorische Übertreibung zu werten und nicht als
historische Aussage.

Im übrigen ist daran zu erinnern, dass dies nicht das letzte Wort
des Paulus über die Juden ist; der 1. Thessalonicherbrief ist der
früheste, der Römerbrief einer der spätesten Briefe des Paulus.28 Offenbar
hat Paulus sich in seinem Verhältnis zum Judentum entwickelt von
einer schroffen zu einer versöhnlicheren Haltung.

4. Wie verhält sich die Polemik des Paulus zu ihrer Wirkungsgeschichte

in der Kirche

Unter dieser Überschrift will ich die eben besprochene Linie
weiterverfolgen. Der Evangelist Lukas, dem eine gewisse Nähe zu Paulus
nicht abgesprochen werden darf, 29 hat den Vorwurf mehrfach
aufgenommen, dass die Juden Jesus getötet hätten. Die Aussage findet sich

169



an einigen Stellen der Apostelgeschichte des Lukas im Rahmen von
Predigten, die sich an Juden richten (vgl. Apg 2,22f. 36 ; 3,15 ;

4,10 ; 5, 30 ; 7, 52). Das entspricht dem Charakter der innerjüdischen
Tradition, die hier weiterwirkt. Das Problematische bei Lukas ist
jedoch, dass er diese theologische Aussage konsequent in eine
historische und juristische Aussage umgewandelt hat. Lukas lässt nicht nur
den römischen Statthalter dreimal beteuern, dass seiner Meinung nach
Jesus unschuldig sei.30 Vielmehr entsteht bei Lukas durch eine kleine
Auslassung aus seiner Vorlage der Eindruck, dass es gar nicht die
römischen Soldaten gewesen seien, die Jesus kreuzigten, sondern die
Juden selber, wenn auch mit Erlaubnis des Pilatus.31 Für Lukas
scheint hier die Szene besonders wichtig gewesen zu sein, dass Pilatus
Jesus freilassen wollte, während die bei ihm versammelten Juden die
Freilassung eines gefangenen Aufrührers vorzogen ; vgl. 23,18f.32

Mit dieser Übersetzung der theologischen Anklage in einen historischen

Bericht ist eine andere, ebenfalls problematische Verschiebung
verbunden. Lukas schreibt sein Werk gegen Ende des 1. Jahrhunderts
u.a. mit dem Ziel, für eine Duldung der christlichen Verkündigung durch
den Staat zu plädieren.33 Dazu gehört auch der Versuch, eine
Erklärung dafür zu geben, dass sowohl Jesus als auch führende
Vertreter der Kirche durch Organe des Staates hingerichtet worden waren.
Die Anklagen gegen die Juden haben damit eine politische Funktion
in der Gegenwart des Lukas bekommen. Judentum und Christentum
waren inzwischen rivalisierende Minderheiten in einem heidnischen
Weltreich geworden. Jede Anklage der einen Seite gegen die andere
musste als Denunziation bei einer ohnehin skeptischen Obrigkeit
wirken.34 Die Geschichte der Christenverfolgungen und der
Judenverfolgungen in den ersten Jahrhunderten ist leider auch eine Geschichte

von Intrigen auf beiden Seiten mit dem Ziel, den Gegner in der Gunst
des Staates auszustechen.35 Eine ganz neue Lage schuf der Ubergang
der römischen Kaiser zum Christentum. Konstantins Wendung zur
Kirche zog mit einer gewissen Folgerichtigkeit antijüdische Gesetze
nach sich. 36 Die heidnische Reaktion in der kurzen Regierungszeit
Julians brachte umgekehrt noch einmal eine Bevorzugung der Juden.37
Schliesslich verband sich die Aussage von der Schuld der Juden noch
mit einer anderen Entwicklung : Parallel zum politischen Erfolg der
Kirche setzte sich in der Theologie das Dogma von der göttlichen
Würde Jesu durch. Diese christologische Spitzenaussage verband sich

nun mit der traditionellen Aussage von der Schuld der Juden am Tode
Jesu. Das Ergebnis war das furchtbare Wort vom « Gottesmord » der

170



Juden.38 Nachdem das christologische Dogma 380 n.Chr. zum Staatsgesetz

erhoben war, ergaben sich antijüdische Massnahmen der christlichen

Kaiser fast mit Notwendigkeit.39 Dieses Bild rundet sich ab mit
der Feststellung, dass erst die Säkularisierung des Staates im Gefolge
der Aufklärung die bürgerliche Gleichberechtigung der Juden
ermöglichte.

Die Wirkungsgeschichte dieser Anklage gegen die Juden zeigt, wie
verhängnisvoll es sein kann, wenn eine Aussage aus ihrem ursprünglichen

Zusammenhang gelöst und anderen Zwecken dienstbar gemacht
wird. Umgekehrt meine ich, dass sich hier die Möglichkeiten geschichtlicher

Forschung bewähren, indem sie zwischen dem ursprünglichen
Sinn einer Aussage und ihrer Wirkungsgeschichte unterscheiden lehrt.

Das gilt auch von der theologischen Auseinandersetzung des Paulus
mit jüdischer Theologie. Sein Gegenüber waren seine Zeitgenossen.
Das Gegenüber der späteren christlichen Theologie war ein anderes

Judentum. Was für Paulus das Erlebnis auf der Strasse nach Damaskus

war, das war für die jüdische Theologie in gewisser Weise der
Zusammenbruch der zelotischen Bewegung am Widerstand der Römer.
Paulus und der Pharisäismus haben je auf ihre Weise aus geschichtlichen

Erfahrungen theologische Konsequenzen gezogen. Das Ergebnis
ist, dass eine an Paulus orientierte christliche Theologie der rabbinischen
Gotteserkenntnis nicht so fern steht, wie beide Seiten meinen. Dies ist
jedoch eine Entwicklung der nachneutestamentlichen Zeit, und leider
hat die Kirche ihr Bild vom Judentum bis heute weitgehend nur dem
Neuen Testament entnommen, anstatt auf jüdische Quellen und
jüdische Gesprächspartner zu hören.

5. Wie sieht Paulus die Zukunft Israels

Die Stelle im 1. Thessalonicherbrief, die wir ausführlich erörtert
haben, spricht vom endgültigen oder völligen Zorngericht über Israel.
Diese Erwartung des Paulus hat sich nicht bestätigt, und er scheint
sie selbst noch korrigiert zu haben. Die massgebliche, abschliessende
Aussage des Apostels steht in Rom 11, 26 und lautet :

« Ganz Israel wird gerettet werden (oder : das Heil erlangen). »

Damit ist eine Aussage über das empirische Volk Israel und seine Ge-

171



schichte gemeint. Dass einzelne Juden durch den Glauben an Jesus am
persönlichen Heil teilhaben, hat Paulus schon früher gesagt und
versteht sich für ihn von selbst. Hier aber geht es ihm um das Volk als

geschichtliche Ganzheit und um dessen Erlösung. 40 Dabei muss «

Erlösung » auch etwas anderes bedeuten als individuelles Heil im
geistlichen, das Irdische transzendierenden Sinne. David Flusser hat mit
Recht darauf aufmerksam gemacht, dass Rom 11, 25-27 mit Lk 21, 20-
28 zusammenhängt, wo u.a. davon die Rede ist, dass Jerusalem von den
Heiden zertreten wird, bis die Zeit der Heiden zu Ende geht.41 In
diesen apokalyptischen Bahnen42 denkt auch Paulus an konkrete,
endgeschichtliche Ereignisse. Das irdische Volk und seine irdische
Geschichte ist im Blick, und zwar unter dem Gesichtspunkt, wie Gott an
ihm handelt. 43 Dieser Gesichtspunkt schliesst ein, dass an dieser Stelle
durchaus auch von Schuld und Sünde des Volkes gesprochen wird. Das
geschieht jedoch unter dem durch Jesus gesetzten Vorzeichen der
Vergebung und ändert nichts am Grundtenor dieses Kapitels. Dieser
Grundtenor von Rom 11 ist der Kampf gegen eine Verachtung Israels
auf seifen der Heidenchristen. 44 Paulus ist sich der Gefahr bewusst
geworden, dass die Anklage gegen die Juden, die zur Passionsüberlieferung

gehört, in den Strom des allgemeinen heidnischen Antijudais-
mus einmünden könnte. Angesichts dieser Gefahr wirft er das Steuer
herum. Der Apostel hat das jüdische Selbstbewusstsein nicht darum
angegriffen, weil ihm eine christliche Überheblichkeit besser schien. 45

Er wollte vielmehr alles Rühmen auf die Gnade Gottes häufen, die den
Sünder annimmt. Die bedingungslose Barmherzigkeit Gottes fordert
die unbedingte Solidarität unter den Menschen, jedenfalls bei denen,
die sich diese Barmherzigkeit gefallen lassen. 46 Und so wahr sich die
Christen auf die Zusage des Evangeliums verlassen können, so gewiss
bleiben auch die Verheissungen für Israel in Geltung. Ja, sie werden
sogar durch die paulinische Erkenntnis der Gnade Gottes jeder
Bedingung und Einschränkung entkleidet. Denn « unwiderruflich sind
Berufung und Gnade, die Gott gewährt » (Rom 11, 29).

Diese Begründung der Hoffnung für Israel ist so zwingend, dass

man das Verhältnis zur Zukunft Israels zum « articulus stantis et ca-
dentis ecclesiae » hinzurechnen müsste, — so eng ist die Verknüpfung
mit der Rechtfertigungslehre des Paulus und mit jeder biblisch
fundierten Theologie des Wortes. Es wird viel zu wenig bedacht, dass
christliche Heilsgewissheit letztlich keine andere Grundlage hat als die,
die auch den Heilserwartungen für Israels Geschichte immer neue
Kraft und bleibendes Recht gibt : die Verlässlichkeit der Zusagen

172



Gottes. Das Alte Testament ist nicht nur darin die Grundlage des

Neuen, dass es Sprachformen entwickelt hat, die das Evangelium erst
sagbar machten. 47 Ebenso grundlegend ist die Erfahrung Israels, dass

es überhaupt ein Reden Gottes durch Menschen gibt, das sich als Reden
Gottes daran erweist, dass es sich in der Geschichte bewahrheitet. 48

Ich kann nicht sehen, mit welchem Recht man für die eigene Existenz
vor Gott auf die neutestamentliche Botschaft bauen kann, ohne für
Israel die Erfüllung der Zusagen an die Väter zu erwarten. Der Glaube
ist so unteilbar wie die Treue Gottes im Stehen zu seinem Wort. Wo die
Hoffnung für Israels irdische Zukunft aufgegeben wird, da geht darum
nicht nur ein Bereich biblischen Glaubens verloren. Vielmehr erleidet
dort das ganze Verhältnis zu Gott einen tiefgreifenden Wirklichkeitsverlust,

den keine noch so entschlossene Weltzuwendung wieder
ausgleichen kann.

173



ANMERKUNGEN

1 Vgl. W. Wiefel, Paulus in jüdischer Sicht : Jud 31 (1975) 109-115 und 151-172 ; ähnliche
Überblicke gaben T.W. Neumann, Jesus und Paulus im Urteile des zeitgenössischen Judentums :

Saat auf Hoffnung 60 (1923) 34-45 ; H. Ronning, Some Jewish Views of Paul (as a basis of a
consideration of Jewish-Christian relations) : Jud 24 (1968) 82-97 und J. Blank, Paulus und
Jesus. Eine theologische Grundlegung (München 1968) 106-123 ; vgl. auch W. Jacob, Christianity

through Jewish Eyes. The Quest for Common Ground, Hebrew Union College Press
1974, passim (vgl. Register s.v. Paul).

2 Vgl. F. Mussner, Theologische « Wiedergutmachung ». Am Beispiel der Auslegung das Galater-
briefes : Freiburger Rundbrief 26 (1974) 7-11.

3 Vgl. a.a.O. 8.

4 Die neutestamentliche Wissenschaft steht seit F.C. Baur (1792-1860) viel zu sehr in der Gefahr,
Paulus einseitig von seinem Wirkungsfeld her dem Heidentum zuzuordnen, und vernachlässigt
seine bleibende Zugehörigkeit zum Judentum. An Gegenstimmen sind besonders erwähnenswert

Shirley Jackson Case, The Jewish Bias of Paul : JBL 47 (1928) 20-31 ; Donald W. Riddle,
The Jewishness of Paul : JR 23 (1943) 240-244 ; M. Barth, Paulus und die Juden, in : ders.,
Jesus, Paulus und die Juden (ThSt 91, 1967) 40-82 und F.-W. Marquardt, Die Juden im Römerbrief

(ThSt 107), Zürich 1971.

5 Wo man die Gegner des Paulus von ausserhalb der christlichen Gemeinde kommen lässt,
sieht man ihre etwaige jüdische Identität auf jeden Fall durch synkretistische Einflüsse
eingeschränkt ; vgl. aber W.G. Kümmel, Einleitung in das Neue Testament, 17. Aufl. 1973, 262 :

« Die Gegner des Paulus in Galatien waren also auf alle Fälle gesetzestreue Judenchristen. »

Ähnlich Ph. Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur (1975) 122f.

6 Vgl. Gal. 2, 15.

7 Bezeichnenderweise geht der Begriff « Christen » auf die erste Gemeinde von Jesusjüngern
zurück, die sich bewusst aus Juden und Nichtjuden zusammensetzte (Antiochien ; vgl. Apg.
11, 19-26). Erst von da ab dürfen wir — historisch streng genommen — vom « Christentum »

reden.

8 Diese Bundesformel wird von manchen Auslegern als die « Mitte » der hebräischen Bibel
angesehen ; vgl. H. Seebass, Über den Beitrag des Alten Testaments zu einer theologischen
Anthropologie : KuD 22 (1976, 41-63) 47.

9 Dass Paulus den nichtobservanten Juden nicht als Juden anerkennt, sondern mit Nichtjuden
auf eine Stufe stellt, steht rabbinischen Anschauungen schroff entgegen ; vgl. Billerbeck und
Michel z.St. Die paulinische Position erinnert stark an die der Zeloten nach Josephus, Bellum
7, 254f., die ebenfalls mit dem späteren rabbinischen Denken unvereinbar ist (vgl. Michel-
Bauernfeind II, 2 S. 268 Anm. 139).

10 Vgl. auch 1. Kor 7, 19 und — in charakteristischer Umprägung — Gal 6, 15.

11 Paulus wendet hier den « Analogieschluss » (gezerah shawah) an, eine der sieben Auslegungsregeln,

die Hillel d.Ä. zugeschrieben werden. Diese hier lässt sich — im Gegensatz zu anderen
— tatsächlich in Hilleis exegetischer Argumentation nachweisen ; vgl. W. Bacher, Tradition
und Tradenten in den Schulen Palästinas und Babyloniens (1914) 55 und J. Neusner, The
Rabbinic Traditions about the Pharisees before 70 (1971) I, 231-235 und 241.

12 Vgl. Num 25 und zur Wirkungsgeschichte M. Hengel, Die Zeloten (1961) 154ff. (zweite,
ergänzte Auflage 1976.

13 Im Neuen Testament liegt Jak 2, 21-24 auf derselben Linie. Vgl. den Exkurs von Dibelius
z.St., sowie F. Hahn, Genesis 15, 6 im Neuen Testament : Probleme biblischer Theologie
(Festschrift G. v. Rad 1971) 90-107 und K. Haacker, Die Berufung des Verfolgers und die
Rechtfertigung des Gottlosen. Erwägungen zum Zusammenhang zwischen Biographie und
Theologie des Apostels Paulus : Theologische Beiträge 6 (1975) 1-19, bes. 12-16.

14 Vgl. Haacker, ebd. 5-10.

174



15 Vgl. Hengel, Die Zeloten (1961) und : Zeloten und Sikarier. Zur Frage der Einheit und Vielfalt

der jüdischen Befreiungsbewegung 6-74 n. Chr. : Josephus-Studien (Festschrift f. Otto
Michel 1974) 175-196.

16 S.o. Anm. 9.

17 Vgl. Josephus-Studien 175-196, dort weitere Literatur aus der neueren Diskussion.

18 Vgl. u.a. H.J. Schoeps, Paulus (1959/1972) Kap. 5 : Die Gesetzeslehre des Apostels Paulus
174ff.). Schoeps sieht freilich Herkunft und polemische Adresse des Paulus im hellenistischen
Judentum. Ich halte die biographischen und theologischen Bindungen des Paulus an das

Mutterland für enger ; vgl. meine Studien in Theol. Beitr. 6 (1975) und in dem Beitrag : War
Paulus Hillelit in : Das Institutum Judaicum der Universität Tübingen 1971-1972 (1972)
106-120.

19 Vgl. Hengel, Die Zeloten, S. 127ff. : Das Zusammenwirken mit Gott bei der Erlösung Israels.

20 Vgl. Gal 1, 13f. ; Phil 3, 5f.

21 Das Entscheidende in seiner Lebenswende ist für Paulus die « Erkenntnis Christi » (Phil 3, 8)
oder die Offenbarung des Sohnes Gottes (Gal 1, 16). Mit Recht suchen daher L. Baeck und
H.J. Schoeps die paulinische Abwertung des Gesetzes auf die Messianologie zurückzuführen
(vgl. Wiefel, s.o. Anm. 1) 160 u. 162. P. Schäfer, Die Torah der messianischen Zeit : ZNW 65

(1974) 27-42 weist jedoch nach, dass die Rabbinen von der messianischen Zeit keine
Aufhebung der Torah erwarteten und nur gewisse Randgruppen eine Änderung bestimmter, die
Reinheit betreffender, Gebote für möglich hielten. Auf der anderen Seite stellt Schäfer fest,
dass nach manchen Rabbinen die Gebote in der zukünftigen Welt ihre Bedeutung verlieren
werden (vgl. a.a.O. 38). Diese, erst nach den Tagen des Messias anzusetzende Situation
scheint Paulus mit dem Tod und der Aufweckung Jesu für gekommen zu halten, so dass er die
These vom Ende des Gesetzes (Rom 10, 4) aufstellen kann.

22 P. Schäfer warnt grundsätzlich vor der üblichen Ineinssetzung von Pharisäismus vor 70 n. Chr.
und rabbinischem Judentum nach 70 ; vgl. in : Tempel und Schöpfung. Zur Interpretation
einiger Heiligtumstraditionen in der rabbinischen Literatur : Kairos 16 (1974) 122-133, bes.

122f. und 133.

23 Es ist hier nicht der Ort, dem nachzugehen, doch erscheint es mir erwägenswert, ob nicht die
Erfahrung der Katastrophen der jüdischen Aufstände auf Grund der eschatologischen
Begründung dieser Kämpfe in der rabbinischen Theologie Denkbewegungen ausgelöst hat, die
mit der christlichen Verarbeitung des Schicksals Jesu verglichen werden können. Vgl. etwa die
Traditionen, die bei P. Kuhn, Gottes Selbsterniedrigung in der Theologie der Rabbinen (1968)

besprochen werden.

24 Rom 10, 2 steht darin zunächst in Spannung zu Phil 3, 8 ; doch muss bedacht sein, dass Paulus
in Phil 3,7ff. seine jüdische Existenz mit seiner Christuserfahrung vergleicht und nur von
daher abwertet. Übrigens erweist Rom 10, 2 die umstrittene Stelle in Apg 22, 3f. als für Paulus
sachlich mögliche Aussage (Gegen Haenchen und Conzelmann z.St., die sich einseitig auf
Phil 3 stützen).

28 Vgl. Apg 12.

26 Mussner behauptet (a.a.O. 11), dass Paulus den Juden nie die Schuld am Tode Jesu
angelastet habe. Er folgt damit vielleicht (stillschweigend und damit Widerspruch herausfordernd)
F.C. Baur, der 1. Thess 2, 14-16 nicht für paulinisch halten konnte, was eine Serie von
Interpolationshypothesen auslöste ; vgl. zuletzt B.E. Pearson, 1 Thessalonians 2, 13-16 : A Deutero-
Pauline Interpolation : HThR 64 (1971) 79-94.

Die exegetischen Probleme, die 1. Thess 2, 14-16, tatsächlich aufwirft, wenn man andere
Paulustexte zum Vergleich heranzieht, lassen sich jedoch ohne literarkritische Theorien
erklären : 1. aus der Übernahme traditioneller Formulierungen ; 2. mit der Anerkennung von
Spannungen und Entwicklungen im Verhältnis des Paulus zu den Juden ; 3. unter
Berücksichtigung der Möglichkeit, dass der Vorfall von Apg 18, 12-17 der Abfassung des Briefes
unmittelbar vorausging und sowohl die Christenfeindschaft der Juden, als auch die Judenfeind-

175



schaft der Umwelt dem Apostel besonders lebhaft vor Augen stand, als er die Sätze in 1.
Thess 2, 14-16 schrieb.

27 O.H. Steck, Israel und das gewaltsame Geschick der Propheten. Untersuchungen zur
Überlieferung des deuteronomistischen Geschichtsbildes im Alten Testament, Spätjudentum und
Urchristentum (WMANT 23, 1967).

28 M. Barth (s.o. Anm. 4) zieht die Linie von Rom 11 weiter aus bis in den Epheserbrief und
findet dort den « Höhepunkt der paulinischen Lehre von Israel » (a.a.O. 76). Seine Voraussetzung,

dass dieser Brief von Paulus stammt, ist jedoch ungesichert. Das hängt jedoch z.T.
mit der hier verhandelten Problematik zusammen, weil F.C. Baur und seine Schule den
Epheserbrief gerade wegen seiner Stellung zu Israel für unpaulinisch hielten ; vgl. Baur, Paulus,
der Apostel Jesu Christi, 2. Aufl. 1866 (hrsg. v. E. Zeller) II, 45.

29 Vgl. P. Borgen, From Paul to Luke : CBQ 31 (1969) 168-182.

30 Vgl. Lk 23, 4. 14f. 22 ; die anderen Synoptiker wissen davon nichts ; aber vgl. Joh 18, 38.

31 Vgl. Lk 23, 25-26 ; bei Mk und Mt steht dazwischen die Episode von der Verspottung Jesu
durch die römischen Soldaten.

32 Lk hat vielleicht das Angebot der Freilassung, von dem die ältere Tradition redet (vgl. Mk
15,9 ; Mt 27, 17), als Freispruch verstanden ; die Notiz über die Amnestiegewohnheit aus
Anlass des Festes in Lk 23, 17 gehört nicht zum ursprünglichen Text des Evangeliums.

33 Vgl. Kümmel (s.o. Anm. 5) 130f. Paul W. Walaskay, The Trial and Death of Jesus in the
Gospel of Luke : JBL 94 (1975) 81-93, bestreitet diese apologetische Tendenz der Apg mit dem
Hinweis, dass nach Lk Pilatus sich gegen römisches Recht verhalten hat. (Vgl. S. 85 Das
widerlegt in der Tat die Meinung, Lk habe mit seiner Belastung der Juden die Römer
entlasten wollen (so z.B. Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur, 405). Aber warum
sollte Lk ein Interesse an einer Entlastung des Pilatus gehabt haben Auch Josephus
belastet gleichzeitig Zeloten und römische Statthalter in seiner sicher auch als Apologie des

Judentums geschriebenen Kriegsgeschichte. Appell an das römische Rechtsbewusstsein schliesst

Kritik an einzelnen römischen Beamten nicht aus.

34 Zur Situation um die Mitte der 90er Jahre des 1. Jahrhunderts vgl. Paul Kereztes, The Jews,
the Christians, and Emperor Domitian : Vig Chr 27 (1973) 1-28.

35 E. Bammel, Zum Testimonium Flavianum (Jos Ant 18, 63-64) : Josephus-Studien (Festschrift
f. O. Michel 1974), 9-22, vermutet, dass die in ihrer jetzigen Form christlich überarbeitete
Erwähnung Jesu in Ant 18 einen echten Kern habe, in dem Josephus die Duldung der
Christen durch den Staat beklagt habe. So hypothetisch die von Bammel versuchte
Textrekonstruktion bleiben muss, so frappierend ist doch die damit angebotene Erklärung ; immerhin

ist ergänzend zu bedenken, dass Domitians Vorgehen gegen die Christen mit der
Veröffentlichung der Antiquitates zeitlich engstens zusammenhängt. Vgl. auch Eusebs
Kirchengeschichte III 12, 19f. 32 über Aktionen gegen Verwandte Jesu, die z.T. auf jüdische Anzeigen
zurückgeführt werden.

36 So war z.B. die jüdische Proselytenwerbung seit 356 n. Chr. stark beeinträchtigt ; vgl. B.
Blumenkranz in : Kirche und Synagoge. Handbuch zur Geschichte von Christen und Juden

(Darstellung mit Quellen) hrsg. v. K.H. Rengstorf u. S. v. Kortzfleisch I (1968) 90.

37 Vgl. ebd.

38 Die erste uns bekannte Schrift, die vom « Gottesmord » der Juden redet, ist die « Passah-
Homilie » des Melito von Sardes (gegen Ende des 2. Jahrhunderts n. Chr.). Die Schrift will
keine antijüdische Polemik sein und hat auch zunächst nicht in dieser Richtung gewirkt ; vgl.
K.H. Rengstorf in : Kirche und Synagoge I, 72-74.

39 Vgl. B. Kötting in : Kirche und Synagoge I, 145ff.

40 Vgl. F. Hahn, Das Verständnis der Mission im Neuen Testament (1963) 91 Anm. 1.

41 Vgl. D. Flusser, The Liberation of Jerusalem : A Prophecy in the New Testament (hebr.) :

EI 10 (1971) 226-236.

42 Vgl. die Einleitung in Rom 11, 25

176



43 Paulus kann wohl alttestamentliche Verheissungen spiritualisieren (vgl. etwa Gal 3, 14). Das
geschieht dann im Rahmen ihrer universalistischen Ausweitung. Wenn er daneben eine
bleibende Bedeutung der Verheissungen speziell für Israel bejaht (vgl. Rom 9, 4 Ende so
besteht kein Grund für eine solche Spiritualisierung, weil es um den ursprünglichen Empfänger
der Verheissung geht. Der Anlass für ein Abgehen vom Literalsinn entfällt dann.

44 Darin berührt sich Paulus aufs engste mit Aussagen des Philo von Alexandrien über die
zeitweilige Bevorzugung der Proselyten durch Gott, verglichen mit dem Schicksal der untreuen
Juden (vgl. Praem et poen 152, wo zudem wie in Rom 11 der Gegensatz Edel-Unedel und
das Bild von Wurzeln und Zweigen herangezogen werden).

45 Rom 11, 17-22 sichert die Wahrheit von Rom 3, 27, wonach der Glaube alles Rühmen aus-
schliesst.

46 Rom 11, 25-36 zeigt, dass für Paulus das « sola gratia » dem « sola fide » übergeordnet ist.
47 Das gezeigt zu haben, ist das grosse Verdienst der Herausgeber und Verfasser des Theologischen

Wörterbuchs zum Neuen Testament.

48 Vgl. Jes 55, lOf. und öfter.

177


	Paulus und das Judentum

