Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: Paulus und das Judentum

Autor: Haacker, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960890

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAULUS UND DAS JUDENTUM *

von Klaus Haacker

Neben der Gestalt Jesu von Nazaret ist die des Pharisders und
Apostels Paulus wohl das wichtigste und schwierigste Kapitel eines
theologischen Dialogs zwischen Juden und Christen. Wolfgang Wiefel
hat in JUDAICA 31 (1975) die eine Seite des Problems, nidmlich das
jiidische Verhiltnis zu Paulus, an einigen reprisentativen Vertretern
des Judentums dargestellt. ' Die andere Seite ist die christliche Paulus-
Interpretation, speziell die Einschitzung seines Verhiltnisses zum
Judentum seiner Zeit, zur jiidischen Religion iiberhaupt und zum Weg
Israels im ganzen. Zu dieser Frage hat Franz Mussner im FREIBUR-
GER RUNDBRIEF 26 (1974) einen Vorstoss unternommen, um zu
verhindern, dass paulinische Aussagen — insbesondere aus dem Gala-
terbrief — weiterhin einem kirchlichen Antijudaismus den Anschein
einer biblischen Grundlage geben.? Mussner nennt seinen Beitrag ein
Beispiel theologischer « Wiedergutmachung » und setzt dabei — in
Ankniipfung an E.L. Ehrlich® — voraus, dass dem Judentum in der
Wirkungs- und Auslegungsgeschichte paulinischer Texte Unrecht
geschehen ist, das durch heutige Auslegung beseitigt werden muss.
Zugleich ist damit unverkennbar das Bestreben verbunden, den Apostel
selbst von dem Vorwurf einer Mitschuld am kirchlichen Antijudaismus
freizusprechen. Dieses theologisch notwendige Bestreben kann freilich
nur dann von bleibendem Erfolg sein, wenn es der Wirklichkeit der
Geschichte standzuhalten bereit ist. Es gilt darum auch zu sehen,
welche Anhaltspunkte ein schon vorchristlicher Antijudaismus bei Pau-
lus finden konnte, um in der Kirche weiterzuleben und schliesslich
unter Durchbrechung von Schranken, die in der christlichen Tradition
noch gegeben waren, im deutschen Neuheidentum unseres Jahrhun-
derts jedes Mass zu sprengen. Als judenchristlicher Heidenmissionar
steht Paulus im Spannungsfeld zwischen jiidischer und nichtjiidischer
Welt, 4 und das in einer Zeit, in der das Verhiltnis zwischen diesen

* Vortrag in einer Veranstaltung der Gesellschaft fiir christlich-jiidische Zusammenarbeit
Wuppertal, gehalten im Dezember 1975 und fiir den Druck leicht iiberarbeitet.

161



beiden Welten auf einen Konflikt zutreibt, der in seinem Ausmass erst
in unserem Jahrhundert iibertroffen wurde. Diese geschichtliche Situa-
tion hat im Denken und Handeln des Paulus mitgewirkt und jenes
vielschichtige Bild erzeugt, das vor Missverstindnis und Missbrauch
nicht geschiitzt war. Darauf mdchte ich im folgenden an einigen Brenn-
punkten der Problematik hinweisen.

1. Wer waren die Gegner des Paulus P

Mussner legt grossen Wert auf die Feststellung, dass der Galater-
brief nicht gegen Juden, sondern gegen Judenchristen geschrieben sei.
Es handle sich also um einen innerchristlichen Streit, der zu Unrecht
in antijiidische Polemik umgemiinzt worden sei. Diese Feststellung
iiber den Anlass des Galaterbriefes lidsst sich schwerlich bestreiten. *

Mussner verspricht sich nun von der allgemeinen Anerkennung dieser
Tatsache eine deutliche Entlastung des jiidisch-christlichen Gesprichs.
Das mag insofern zutreffen, als die leidenschaftlichen Gefiihle des
Apostels dann nicht mehr in den Strom antijiidischer Emotionen ein-
miinden diirfen. Es dndert aber nichts daran, dass der Streit des Pau-
lus mit seinen Gegnern sachlich um nichts anderes als um die Bedeutung
Israels geht, um die Frage des Verhiltnisses zwischen jiidischer und
christlicher Identitit. '

Mussners Insistieren auf der Tatsache, dass der Streit ein inner-
christlicher Streit ist, stellt insofern die Weichen fiir eine Verharmlo-
sung des Problems. Seine Feststellung geschieht nidmlich in der Riick-
schau, und zwar aus der Perspektive einer von Paulus — und nicht
von seinen Gegnern — bestimmten christlichen Identitit. Die Gegner
des Paulus hitten sich unverstanden gefiihlt, wenn einer ihnen gesagt
hitte: «Liebe Briider , wir sind doch alle Christen, ob wir nun gebiirtige
Juden oder gebiirtige Heiden sind. Lasst uns doch diesen Unterschied
nicht iiberbewerten | » Die Gegner hitten antworten koénnen : « Was
heisst hier ‘liebe Briider’ ? ‘Briider’ sind fiir uns die und nur die, die
zum Volk Israel gehoren, seien es geborene Juden oder seien es Pros-
elyten. Wenn die Predigt von Jesus Menschen aus den Vélkern be-
wegt, sich dem erwihlten Volk anzuschliessen, gut! Sie sind uns
willkommen, und ihnen gelten die Verheissungen Gottes. Aber : sie
miissen sich auch wirklich unserem Volk anschliessen und aus der
siindigen Volkerwelt heraustreten. ¢ Dazu gehort als unverzichtbares
Zeichen die Beschneidung. »

162



In anderen Worten : Der Streit des Paulus geht um die Frage, was
der entscheidende Oberbegriff ist, wie der zu Gott gehorige Teil der
Menschheit primir zu definieren ist : als Kirche Jesu aus Israel und allen
iibrigen Volkern, oder als das Volk Israel, um seinen Messias Jesus
geschart und offen fiir den Zuzug gebiirtiger Heiden. Insofern ist die
Polemik des Paulus gegen seine judenchristlichen Gegner zugleich ein
Streit um das Selbstverstindnis des Judentums. Seine Gegner ver-
standen sich ndmlich nicht als « Judenchristen », = jiidische Christen,
sondern als christliche Juden, und der Streit ging eben darum, ob es
eine christliche Existenz ausserhalb und abgesehen von einer jiidischen
Existenz geben diirfe oder nicht. Mussners Aufkldrung iiber die histo-
rische Situation fiithrt an der Radikalitdt des damals akuten Problems
vorbei, weil er von der paulinischen Uberordnung der christlichen
Identitit iiber die jiidische ausgeht. ’

Wie tiefgreifend der Apostel die weltgeschichtliche Bedeutung Is-
raels in Frage stellt, sei an zwei Stellen aus dem Romerbrief illustriert.
Sie lassen erkennen, wie sehr sich die Gegner des Paulus im Recht
fithlen konnten.

In Rom 3,29 stellt Paulus die Frage: «Ist denn Gott nur der
Gott der Juden ? Ist er nicht auch der Gott der Heiden ? » Die Ant-
wort, die sich fiir den Apostel aus seiner Rechtfertigungslehre ergibt :
« Gewiss doch, er ist auch der Gott der Heiden. » Mit dieser These
stellt Paulus eine Aussage in Frage, die an zahlreichen Stellen im
Gesetz und in den Propheten zu lesen ist, nimlich die zweifellos
exklusiv gemeinte Zusage Gottes : « Ich will euer Gott sein, und ihr
sollt mein Volk sein.» (vgl. Ex 6,7 ; 2. Sam 7,24; Hos 1,9 u.6.)®

Die andere provozierende These des Paulus steht in Rém 2, 25 :
« Die Beschneidung ist niitzlich, wenn du das Gesetz befolgst ; iiber-
trittst du jedoch das Gesetz, so bist du trotz deiner Beschneidung zum
Unbeschnittenen geworden. » In der Fortsetzung geht Paulus so weit,
nur den iiberhaupt als Juden anzuerkennen, der das Gesetz befolgt. ?
Damit 16st er die Bedeutung des empirischen' Volkes praktisch auf zu-
gunsten einer individualethischen Betrachtung des Menschen vor
Gott. 1°

Die Gegner des Paulus waren Juden — innerhalb und ausserhalb
der christlichen Gemeinden —, die diese Infragestellung der einzigar-
tigen Gottesbeziehung Israels als Volk nicht hinnehmen konnten.

163



2. Gegen welche Auffassungen richtete sich die Rechtfertigungs-
lehre des Paulus P

Die These von der Einheit der Menschheit vor Gott wird in Rém
3, 29f. mit der Rechtfertigung auf Grund des Glaubens begriindet :

« Gott ist auch der Gott der Heiden, so gewiss er der EINE
Gott ist, der die gliubigen Juden und auch die Nichtjuden
durch den Glauben rechtfertigen wird. »

Diese These begriindet Paulus in der Fortsetzung (Rém 4) mit
dem Riickgriff auf Abraham, wobei er sich auf die Stelle in Gen 15, 6
stiitzt, wo es heisst :

« Abraham glaubte Gott, und das wurde ihm als Gerechtigkeit
angerechnet. »

Nun darf man annehmen, dass auch die Gegner des Paulus diesen
Text kannten und das Beispiel Abrahams als richtungweisend fiir ihre
jidische und christliche Existenz empfanden. Paulus muss darum ver-
suchen, sein Verstindnis dieser Stelle abzusichern gegen Deutungen, die
ins Konzept der Gegner passen konnten. Er tut das mit der Hinzu-
ziehung von Ps 32, 1f., wo es heisst :

« Selig ist der Mann, dem der Herr die Siinde nicht anrechnet. »
(V. 2) Der Gebrauch der gleichen Vokabel « Anrechnen » an beiden
Stellen beweist fiir Paulus, dass Gen 15, 6 im Lichte von Ps 32, 2 zu
verstehen ist. Das entspricht ganz den exegetischen Methoden seiner
Zeit. "' So konnte Paulus seine These bestitigt finden, dass Recht-
fertigung durch Gott nicht etwa die Anerkennung frommen Tuns sei,
sondern die Vergebung der Siinden fiir den, der Gott vertraut.

Es gab nun aber ein anderes Verstindnis dieses Abrahamtextes im
damaligen Judentum, und diese Auslegung hatte eine viel bessere exe-
getische Begriindung. Paulus verschweigt wohlweislich, dass es eine
Bibelstelle gibt, die in ihrer Formulierung viel enger mit Gen 15,6 ver-
wandt ist als Ps 32, 1f. Es handelt sich um eine Stelle in Ps 106, 30
iiber den Priester Pinhas, das grosse Vorbild aller jiidischen Eiferer,

164



die gegen die Abtriinnigen im Volk gewaltsam vorgingen. '> Es heisst
da:

« Nun trat Pinhas auf und hielt Gericht ;

da wurde der Plage Einhalt geboten.

Das ward ihm zur Gerechtigkeit angerechnet
von Geschlecht zu Geschlecht auf ewige Zeiten. »

Im Lichte dieser Stelle dachten viele im damaligen Judentum auch
beim Lesen von Gen 15,6, dass der Glaube, der dem Abraham zur
Gerechtigkeit angerechnet wurde, eben auch eine herausragende Tat
des Glaubens sein miisse, Dafiir bot sich die Geschichte von der
Opferung Isaaks (Gen 22) an. Das zeigt sich w.a. in 1. Makk 2, wo
Abraham in einer Reihe mit Pinhas und Elia als Vorbild des Eifers
hingestellt wird. In diesem Zusammenhang wird auf Gen 15,6 und
gleichzeitig auf Gen 22 angespielt mit dem Satz (V. 52) :

« Ist nicht Abraham in der Versuchung treu erfunden und ist
ihm das nicht zur Gerechtigkeit angerechnet worden ? » 3

Diese Auslegung von Gen 15, 6 muss Paulus gekannt haben. Ja, sie
muss einmal seine eigene Auffassung gewesen sein. Denn als Verfolger
der Christen stand er urspriinglich in jener Tradition des Eifers fiir
Gott, die von den Makkabdern zu den Zeloten des 1. Jahrhunderts hin-
iiberreicht (vgl. Gal 1,14 ; Phil 3,6 ; Apg 22, 3f.). " Wenn Paulus in

"Rém 4 und Gal 3 Abraham zum Musterfall fiir seine Rechtfertigungs-
lehre macht, so greift er keineswegs auf Altbekanntes zuriick, sondern
versucht, ein neues Verstindnis der Gestalt Abrahams zu begriinden.
Er wendet sich dabei gegen eine zu seiner Zeit verbreitete Auslegungs-
tradition, die er selbst einmal geteilt hat. Dass er sie nicht mehr teilen
kann, hingt mit der entscheidenden Wendung seines Lebens zusam-
men. Er hat die Erfahrung machen miissen, dass sein Eifer fiir Gott
und das Gesetz ihn in einen Gegensatz zum Handeln Gottes brachte,
als er die Christen und in ihnen den Gesalbten Gottes selbst verfolgte.
Dass trotzdem gerade ihn ein Ruf Gottes traf — und kein Gericht
Gottes —, das hat er als exemplarischen Beweis der Gnade Gottes
gesehen, die den Siinder annimmt. Das versucht er in seiner Recht-
fertigungslehre theoretisch zu untermauern.

165



Gegen wen oder was richtete sich also die Rechtfertigungslehre des
Paulus ? Antwort : Gegen seine eigene Vergangenheit und gegen alle,
die noch so dachten und handelten wie er selbst vor seiner Lebens-
wende. Deren gab es um die Mitte des 1. Jahrhunderts viele — inner-
halb der judenchristlichen Gemeinde und im iibrigen Judentum. Pau-
lus schreibt ja seine Briefe in einer Zeit, in der sich der Widerstand
gegen die Romer verstirkt und dem offenen Konflikt entgegentreibt.
Das Ziel dieser Bewegung '® war nicht einfach die nationale Freiheit,
sondern die Durchsetzung des Gotteswillens und der Reinheit des
Gottesdienstes. Fiir dieses Ziel kimpfte man auch mit gewaltsamen
Mitteln, und zwar sowohl gegen abtriinnige und unentschlossene Juden,
wie auch zuletzt gegen die romische Besatzungsmacht. Diesen eigenen
Einsatz zur Herstellung einer heiligen Ordnung im Volk und im Land
verstand man als notwendigen Beitrag des Volkes zu der erhofften Er-
losung Israels durch Gottes Eingreifen. Wer sich dieser radikalen Hin-

gabe an Gott und sein Gesetz entzog, wurde als Nichtjude betrachtet
und behandelt. ¢

In dieser Bewegung, die man — vielleicht pars pro toto V7 — als
Zelotismus bezeichnet, findet sich also vor dem Jahre 70 jener Rigo-
rismus, den man in den spiteren rabbinischen Quellen vergeblich
sucht. '® Hier wurde die Gesetzeserfiillung als « Heilsweg » gesehen,
nidmlich als Weg der menschlichen Mitarbeit in der Herbeifithrung der
Erlosung. ' Und hier wurde versucht, die Scheidung zwischen Siindern
und Gerechten mit aller Schirfe durchzufithren, — wogegen Paulus

zu zeigen versucht, dass vor Gott alle ausnahmslos Siinder sind (Rém
2f.).

Die Polemik des Paulus richtete sich also durchaus gegen das Juden-
tum seiner Zeit (einschliesslich der radikalen Judenchristen). Aber damit
polemisierte er nicht gegen das Judentum aller Zeiten und nicht gegen
das, was andere neben und nach ihm fiir das Wesen des Judentums
gehalten haben. Er hatte seine Zeitgenossen vor Augen und bekidmpfte
bei ihnen diejenige Auffassung jiidischer Existenz, die ihm selbst bis
zu seiner Bekehrung als die einzig wahre erschienen war. 2° Die Aner-
kennung des gekreuzigten Jesus als von Gott bestitigten Messias 2!
zwang ihn zu einer neuen Sicht vom Ort und Auftrag Israels in der
Geschichte Gottes.

Auch das Judentum hat in seinen massgeblichen Vertretern nach
der Katastrophe der Jahre 70 und 135 n. Chr. die zelotische Tradition

166



verworfen. Die rabbinische Theologie ist im wesentlichen das Werk der
Schule Hillels, die vor dem Jahre 70 von der radikaleren Schule Scham-
mais verdringt worden war. Dieses rabbinische Judentum ist nicht
die Adresse, an die sich die paulinische Polemik richtet. 22 Paulus und
die Rabbinen stimmen vielmehr iiberein in der Uberwindung zelo-
tischer Ansichten, und das heisst : in der Betonung der Gnade Gottes
und nicht der menschlichen Leistung fiir Gott. 3

3. Wie urteilt Paulus iiber das Judentum seiner Zeit ?

Mit dem eben Gesagten sind auch die historischen Voraussetzungen
fiir das Urteil des Paulus iiber seine jiidischen Zeitgenossen skizziert.
Paulus sagt iiber sie in Rém 10, 2 :

« Ich bezeuge ihnen, dass sie Eifer fiir Gott besitzen ;
aber es ist ein Eifer ohne Erkenntnis. »

Der « Eifer » (gr. zélos) ist das Leitbild, nach dem die Zeloten ge-
nannt wurden. Die Stelle zeigt noch einmal, dass Paulus seine eigene
urspriingliche Haltung fiir reprisentativ hilt fiir das Judentum seiner
Zeit. Er erkennt den Ernst dieser entschlossenen Hingabe an Gott als
hohen Wert an. ?* Das ist alles andere als jene Verachtung jiidischer
Gesetzlichkeit, die uns in der Kirche oft begegnet. (Man sagt Phari-
sdismus und meint in Wirklichkeit einen christlichen Pietismus unguter
Prigung, von dem man sich distanzieren mochte ) Aber Paulus beklagt
zugleich, dass diese Leidenschaft Gott verkennt und darum das Heils-
angebot Gottes in Christus ausschligt.

Damit bleibt das Judentum fiir Paulus im Bereich des Unbheils ste-
hen. Paulus leidet unter dieser Erkenntnis. Er schreibt (Rém 10, 2) :

« Briider, ich wiinsche von ganzem Herzen und bete zu Gott,
dass sie (die Juden) gerettet werden. »

Und (R6m 9, 2f.) :

« Ich bin voll Trauer. Unablissig leidet mein Herz. Ich méchte
am liebsten selber verflucht und von Christus getrennt sein, um

167



meine Briider zu retten, die dem Fleisch nach zu meinem Volk
gehoren. »

Diese solidarische Haltung ist jedoch nicht die einzige Haltung,
deren Paulus gegeniiber seinen Volksgenossen fihig ist. In einem frii-
hen Brief, dem iltesten, den wir besitzen, schreibt er an die Gemeinde
von Thessalonich (1. Thess 2, 14-16) :

« IThr seid den Gemeinden Gottes in Judda gleich geworden, die
zu Jesus Christus gehéren. Ihr habt von euren Mitbiirgern das
gleiche erlitten wie jene von den Juden.

Diese haben sogar Jesus, den Herrn, und die Propheten getotet ;
auch uns haben sie verfolgt. Sie missfallen Gott und sind die
Feinde aller Menschen ; sie hindern uns, den Heiden zu pre-
digen und ihnen so das Heil zu bringen.

Dadurch machen sie unablissig das Mass ihrer Siinden voll, und
der Zorn (Gottes) bricht vollends iiber sie herein. »

Hier ist keine bleibende Verbundenheit mit Israel zu spiiren, und
der Ausblick auf das drohende Gericht iiber Israel scheint mit einer
gewissen Genugtuung als Trost fiir die verfolgten Christen gegeben
zu werden. Zum rechten Verstindnis der Stelle ist jedoch einiges tiber
ihre Vorgeschichte zu sagen.

Erstens ist noch einmal zu unterstreichen, dass Paulus das Ver-
halten der Juden in Ubereinstimmung mit seinem eigenen fritheren
Verhalten als Christenverfolger sieht. Was Paulus in seiner vorchrist-
lichen Zeit als Konsequenz seines Judentums gedacht und gelebt hat,
darin sieht er auch weiterhin das Wesentliche bei den Juden, die im
Gegensatz zum Glauben an Jesus verharren. Die Verschirfung des
Konflikts in den vierziger Jahren des 1. Jh.s 2% schien diese naheliegende
Sicht zu bestiitigen. Zweitens aber ist festzustellen, dass sich Paulus
mit dieser Polemik nicht ausserhalb des Judentums gestellt hat, son-
dern auf der Linie einer innerjiidischen Tradition bleibt. Das gilt ins-
besondere fiir die anstossigste Aussage in diesem Text, nimlich den
Vorwurf, die Juden hitten Jesus, den Herrn, und die Propheten ge-
totet (V. 15). 2

Der z.Zt. in Mainz lehrende Alttestamentler O.H. Steck hat 1967
eine hervorragende Untersuchung iiber « Israel und das gewaltsame

168



Geschick der Propheten » 7 vorgelegt. Steck untersucht hier eine mit
Neh 9,26 und Esra 9,11 beginnende Tradition, in der dem Volk
Israel der historisch véllig abwegige Pauschalvorwurf gemacht wird,
es hitte die von Gott gesandten Propheten verfolgt und getotet. Steck
nennt diesen Vorwurf « eine theologische Aussage iiber Israel im Ge-
wande einer geschichtlichen iiber die Propheten » (317). Es handelt
sich also um eine rhetorische Ubertreibung im Rahmen der Busspredigt
oder im Rahmen von Bussgebeten, wobei zu bachten ist, dass es sich
um jiidische Autoren handelt.

Auf der Linie dieser Tradition hat man im Urchristentum die Ab-
lehnung Jesu durch die Mehrzahl der Juden gesehen. Das lag nahe,
weil Jesus u.a. in der Nachfolge der Propheten gesehen werden konnte
und weil gewisse jiidische Fiihrer am tragischen Schicksal Jesu nicht un-
beteiligt waren. (Es ist u.a. an die sadduziisch eingestellte Gruppe der
Oberpriester zu denken.) Einige Stellen des Neuen Testaments werfen
dementsprechend dem Judentum vor, am Tode Jesu schuld oder direkt
an seiner Totung beteiligt gewesen zu sein (vgl. u.a. Mk 12,1-9 ; Apg
7,52 ; 1. Thess 2, 15. Diese Stellen nennen Jesus ausdriicklich als End-
punkt einer Reihe von verfolgten oder get6teten Gesandten Gottes.)

Paulus redet also in 1. Thess 2, 14-16 in Fortsetzung einer inner-
jidischen Tradition der Umkehrpredigt an die Adresse Israels. Seine
Polemik ist als rhetorische Ubertreibung zu werten und nicht als hi-
storische Aussage.

Im iibrigen ist daran zu erinnern, dass dies nicht das letzte Wort
des Paulus iiber die Juden ist; der 1. Thessalonicherbrief ist der frii-
heste, der Romerbrief einer der spitesten Briefe des Paulus. 26 Offenbar
hat Paulus sich in seinem Verhiltnis zum Judentum entw1ckelt von
einer schroffen zu einer verséhnlicheren Haltung.

4. Wie verhdlt sich die Polemik des Paulus zu threr Wirkungsge-
schichte in der Kirche P

Unter dieser Uberschrift will ich die eben besprochene Linie weiter-
verfolgen. Der Evangelist Lukas, dem eine gewisse Nihe zu Paulus
nicht abgesprochen werden darf, ?° hat den Vorwurf mehrfach aufge-
nommen, dass die Juden Jesus gettet hitten. Die Aussage findet sich

169



an einigen Stellen der Apostelgeschichte des Lukas im Rahmen von
Predigten, die sich an Juden richten (vgl. Apg 2, 22f. 36; 3,15;
4,10; 5,30 ; 7,52). Das entspricht dem Charakter der innerjiidischen
Tradition, die hier weiterwirkt. Das Problematische bei Lukas ist
jedoch, dass er diese theologische Aussage konsequent in eine histo-
rische und juristische Aussage umgewandelt hat. Lukas lisst nicht nur
den rémischen Statthalter dreimal beteuern, dass seiner Meinung nach
Jesus unschuldig sei. 3° Vielmehr entsteht bei Lukas durch eine kleine
Auslassung aus seiner Vorlage der Eindruck, dass es gar nicht die
romischen Soldaten gewesen seien, die Jesus kreuzigten, sondern die
Juden selber, wenn auch mit Erlaubnis des Pilatus.?® Fiir Lukas
scheint hier die Szene besonders wichtig gewesen zu sein, dass Pilatus
Jesus freilassen wollte, wihrend die bei ihm versammelten Juden die
Freilassung eines gefangenen Aufriihrers vorzogen ; vgl. 23, 18f. 32

Mit dieser Ubersetzung der theologischen Anklage in einen histori-
schen Bericht ist eine andere, ebenfalls problematische Verschiebung
verbunden. Lukas schreibt sein Werk gegen Ende des 1. Jahrhunderts
u.a. mit dem Ziel, fiir eine Duldung der christlichen Verkiindigung durch
den Staat zu pladieren. ¥ Dazu gehort auch der Versuch, eine Er-
klarung dafiir zu geben, dass sowohl Jesus als auch fithrende Ver-
treter der Kirche durch Organe des Staates hingerichtet worden waren.
Die Anklagen gegen die Juden haben damit eine politische Funktion
in der Gegenwart des Lukas bekommen. Judentum und Christentum
waren inzwischen rivalisierende Minderheiten in einem heidnischen
Weltreich geworden. Jede Anklage der einen Seite gegen die andere
musste als Denunziation bei einer ohnehin skeptischen Obrigkeit
wirken. ** Die Geschichte der Christenverfolgungen und der Judenver-
folgungen in den ersten Jahrhunderten ist leider auch eine Geschichte
von Intrigen auf beiden Seiten mit dem Ziel, den Gegner in der Gunst
des Staates auszustechen. 3° Eine ganz neue Lage schuf der Ubergang
der romischen Kaiser zum Christentum. Konstantins Wendung zur
Kirche zog mit einer gewissen Folgerichtigkeit antijiidische Gesetze
nach sich. 3 Die heidnische Reaktion in der kurzen Regierungszeit
Julians brachte umgekehrt noch einmal eine Bevorzugung der Juden. ¥
Schliesslich verband sich die Aussage von der Schuld der Juden noch
mit einer anderen Entwicklung : Parallel zum politischen Erfolg der
Kirche setzte sich in der Theologie das Dogma von der gottlichen
Wiirde Jesu durch. Diese christologische Spitzenaussage verband sich
nun mit der traditionellen Aussage von der Schuld der Juden am Tode
Jesu. Das Ergebnis war das furchtbare Wort vom « Gottesmord » der

170



Juden. *® Nachdem das christologische Dogma 380 n.Chr. zum Staats-
gesetz erhoben war, ergaben sich antijiidische Massnahmen der christ-
lichen Kaiser fast mit Notwendigkeit. 3 Dieses Bild rundet sich ab mit
der Feststellung, dass erst die Sikularisierung des Staates im Gefolge
der Aufklirung die biirgerliche Gleichberechtigung der Juden er-

moglichte.

Die Wirkungsgeschichte dieser Anklage gegen die Juden zeigt, wie
verhingnisvoll es sein kann, wenn eine Aussage aus ihrem urspriing-
lichen Zusammenhang gelést und anderen Zwecken dienstbar gemacht
wird. Umgekehrt meine ich, dass sich hier die Moglichkeiten geschicht-
licher Forschung bewihren, indem sie zwischen dem urspriinglichen
Sinn einer Aussage und ihrer Wirkungsgeschichte unterscheiden lehrt.

Das gilt auch von der theologischen Auseinandersetzung des Paulus
mit jiudischer Theologie. Sein Gegeniiber waren seine Zeitgenossen.
Das Gegeniiber der spiéteren christlichen Theologie war ein anderes
Judentum. Was fiir Paulus das Erlebnis auf der Strasse nach Damaskus
war, das war fiir die jiidische Theologie in gewisser Weise der Zu-
sammenbruch der zelotischen Bewegung am Widerstand der Romer.
Paulus und der Pharisdismus haben je auf ihre Weise aus geschicht-
lichen Erfahrungen theologische Konsequenzen gezogen. Das Ergebnis
ist, dass eine an Paulus orientierte christliche Theologie der rabbinischen
Gotteserkenntnis nicht so fern steht, wie beide Seiten meinen. Dies ist
jedoch eine Entwicklung der nachneutestamentlichen Zeit, und leider
hat die Kirche ihr Bild vom Judentum bis heute weitgehend nur dem
Neuen Testament entnommen, anstatt auf jidische Quellen und jii-
dische Gesprachspartner zu horen.

5. Wie sieht Paulus die Zukunft Israels P

Die Stelle im 1. Thessalonicherbrief, die wir ausfiihrlich erortert
haben, spricht vom endgiiltigen oder volligen Zorngericht iiber Israel.
Diese Erwartung des Paulus hat sich nicht bestitigt, und er scheint
sie selbst noch korrigiert zu haben. Die massgebliche, abschliessende
Aussage des Apostels steht in Rém 11, 26 und lautet :

« Ganz Israel wird gerettet werden (oder: das Heil erlangen). »
Damit ist eine Aussage iiber das empirische Volk Israel und seine Ge-

171



schichte gemeint. Dass einzelne Juden durch den Glauben an Jesus am
personlichen Heil teilhaben, hat Paulus schon frither gesagt und ver-
steht sich fiir ihn von selbst. Hier aber geht es ihm um das Volk als
geschichtliche Ganzheit und um dessen Erlosung. 4 Dabei muss « Er-
l6sung » auch etwas anderes bedeuten als individuelles Heil im geist-
lichen, das Irdische transzendierenden Sinne. David Flusser hat mit
Recht darauf aufmerksam gemacht, dass Rom 11, 25-27 mit Lk 21, 20-
28 zusammenhingt, wo u.a. davon die Rede ist, dass Jerusalem von den
Heiden zertreten wird, bis die Zeit der Heiden zu Ende geht*' In
diesen apokalyptischen Bahnen #? denkt auch Paulus an konkrete, end-
geschichtliche Ereignisse. Das irdische Volk und seine irdische Ge-
schichte ist im Blick, und zwar unter dem Gesichtspunkt, wie Gott an
ihm handelt. #* Dieser Gesichtspunkt schliesst ein, dass an dieser Stelle
durchaus auch von Schuld und Siinde des Volkes gesprochen wird. Das
geschieht jedoch unter dem durch Jesus gesetzten Vorzeichen der Ver-
gebung und #ndert michts am Grundtenor dieses Kapitels. Dieser
Grundtenor von Rém 11 ist der Kampf gegen eine Verachtung Israels
auf seiten der Heidenchristen. * Paulus ist sich der Gefahr bewusst
geworden, dass die Anklage gegen die Juden, die zur Passionsiiber-
lieferung gehort, in den Strom des allgemeinen heidnischen Antijudais-
mus einmiinden konnte. Angesichts dieser Gefahr wirft er das Steuer
herum. Der Apostel hat das jidische Selbstbewusstsein nicht darum
angegriffen, weil ihm eine christliche Uberheblichkeit besser schien. 45
Er wollte vielmehr alles Rithmen auf die Gnade Gottes hiufen, die den
Siinder annimmt. Die bedingungslose Barmherzigkeit Gottes fordert
die unbedingte Solidaritit unter den Menschen, jedenfalls bei denen,
die sich diese Barmherzigkeit gefallen lassen. ¢ Und so wahr sich die
Christen auf die Zusage des Evangeliums verlassen konnen, so gewiss
bleiben auch die Verheissungen fiir Israel in Geltung. Ja, sie werden
sogar durch die paulinische Erkenntnis der Gnade Gottes jeder Be-
dingung und Einschrinkung entkleidet. Denn « unwiderruflich sind
Berufung und Gnade, die Gott gewihrt » (R6m 11, 29).

Diese Begriindung der Hoffnung fiir Israel ist so zwingend, dass
man das Verhiltnis zur Zukunft Israels zum « articulus stantis et ca-
dentis ecclesiae » hinzurechnen miisste, — so eng ist die Verkniipfung
mit der Rechtfertigungslehre des Paulus und mit jeder biblisch fun-
dierten Theologie des Wortes. Es wird viel zu wenig bedacht, dass
christliche Heilsgewissheit letztlich keine andere Grundlage hat als die,
die auch den Heilserwartungen fiir Israels Geschichte immer neue
Kraft und bleibendes Recht gibt: die Verlisslichkeit der Zusagen

172



Gottes. Das Alte Testament ist nicht nur darin die Grundlage des
Neuen, dass es Sprachformen entwickelt hat, die das Evangelium erst
sagbar machten. ¥ Ebenso grundlegend ist die Erfahrung Israels, dass
es iiberhaupt ein Reden Gottes durch Menschen gibt, das sich als Reden
Gottes daran erweist, dass es sich in der Geschichte bewahrheitet. 8
Ich kann nicht sehen, mit welchem Recht man fiir die eigene Existenz
vor Gott auf die neutestamentliche Botschaft bauen kann, ohne fiir
Israel die Erfiillung der Zusagen an die Viter zu erwarten. Der Glaube
ist so unteilbar wie die Treue Gottes im Stehen zu seinem Wort. Wo die
Hoffnung fiir Israels irdische Zukunft aufgegeben wird, da geht darum
nicht nur ein Bereich biblischen Glaubens verloren. Vielmehr erleidet
dort das ganze Verhilinis zu Gott einen tiefgreifenden Wirklichkeits-
verlust, den keine noch so entschlossene Weltzuwendung wieder aus-
gleichen kann.

173



ANMERKUNGEN

1Vgl. W. Wiefel, Paulus in jiidischer Sicht : Jud 31 (1975) 109-115 und 151-172 ; dhnliche Uber-

blicke gaben T.W. Neumann, Jesus und Paulus im Urteile des zeitgenossischen Judentums :
Saat auf Hoffnung 60 (1923) 34-45 ; H. Ronning, Some Jewish Views of Paul (as a basis of a
consideration of Jewish-Christian relations) : Jud 24 (1968) 82-97 und J. Blank, Paulus und
Jesus. Eine theologische Grundlegung (Miinchen 1968) 106-123 ; vgl. auch W. Jacob, Christ-
ianity through Jewish Eyes. The Quest for Common Ground, Hebrew Union College Press
1974, passim (vgl. Register s.v. Paul).

2 Vgl. F. Mussner, Theologische « Wiedergutmachung ». Am Beispiel der Auslegung das Galater-
briefes : Freiburger Rundbrief 26 (1974) 7-11.

3Vgl a.a.0. 8.

4 Die neutestamentliche Wissenschaft steht seit F.C. Baur (1792-1860) viel zu sehr in der Gefahr,
Paulus einseitig von seinem Wirkungsfeld her dem Heidentum zuzuordnen, und vernachlissigt
seine bleibende Zugehérigkeit zum Judentum. An Gegenstimmen sind besonders erwihnens-
wert Shirley Jackson Case, The Jewish Bias of Paul : JBL 47 (1928) 20-31 ; Donald W. Riddle,
The Jewishness of Paul : JR 23 (1943) 240-244 ; M. Barth, Paulus und die Juden, in : ders., Je-
sus, Paulus und die Juden (ThSt 91, 1967) 40-82 und F.-W. Marquardt, Die Juden im R&mer-
brief (ThSt 107), Ziirich 1971.

5Wo man die Gegner des Paulus von ausserhalb der christlichen Gemeinde kommen lisst,

sieht man ihre etwaige jiidische Identitit auf jeden Fall durch synkretistische Einfliisse ein-
geschrinkt ; vgl. aber W.G. Kiimmel, Einleitung in das Neue Testament, 17. Aufl. 1973, 262 :
« Die Gegner des Paulus in Galatien waren also auf alle Fille gesetzestreue Judenchristen. »
Ahnlich Ph. Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur (1975) 122f.

¢ Vgl. Gal. 2, 15.

7 Bezeichnenderweise geht der Begriff « Christen » auf die erste Gemeinde von Jesusjiingern zu-
riick, die sich bewusst aus Juden und Nichtjuden zusammensetzte (Antiochien ; vgl. Apg.
11, 19-26). Erst von da ab diirfen wir — historisch streng genommen — vom « Christentum »
reden.

8 Diese Bundesformel wird von manchen Auslegern als die « Mitte » der hebriischen Bibel an-
gesehen ; vgl. H. Seebass, Uber den Beitrag des Alten Testaments zu einer theologischen
Anthropologie : KuD 22 (1976, 41-63) 47.

? Dass Paulus den nichtobservanten Juden nicht als Juden anerkennt, sondern mit Nichtjuden
auf eine Stufe stellt, steht rabbinischen Anschauungen schroff entgegen ; vgl. Billerbeck und
Michel z.St. Die paulinische Position erinnert stark an die der Zeloten nach Josephus, Bellum
7, 254f., die ebenfalls mit dem spiteren rabbinischen Denken unvereinbar ist (vgl. Michel-
Bauernfeind 1I, 2 S. 268 Anm. 139).

' Vgl. auch 1. Kor 7, 19 und — in charakteristischer Umprigung — Gal 6, 15.

1 Paulus wendet hier den « Analogieschluss » (gezerah shawah) an, eine der sieben Auslegungs-
regeln, die Hillel d.A. zugeschrieben werden. Diese hier ldsst sich — im Gegensatz zu anderen
— tatsichlich in Hillels exegetischer Argumentation nachweisen ; vgl. W. Bacher, Tradition
und Tradenten in den Schulen Palistinas und Babyloniens (1914) 55 und J. Neusner, The
Rabbinic Traditions about the Pharisees before 70 (1971) I, 231-235 und 241.

2VYgl. Num 25 und zur Wirkungsgeschichte M. Hengel, Die Zeloten (1961) 154ff. (zweite,
erginzte Auflage 1976.

3 Im Neuen Testament liegt Jak 2, 21-24 auf derselben Linie. Vgl. den Exkurs von Dibelius
z.St., sowie F. Hahn, Genesis 15,6 im Neuen Testament : Probleme biblischer Theologie
(Festschrift G. v. Rad 1971) 90-107 und K. Haacker, Die Berufung des Verfolgers und die
Rechtfertigung des Gottlosen, Erwigungen zum Zusammenhang zwischen Biographie und
Theologie des Apostels Paulus : Theologische Beitridge 6 (1975) 1-19, bes. 12-16.

" Vgl. Haacker, ebd. 5-10.

174



" Vgl. Hengel, Die Zeloten (1961) und : Zeloten und Sikarier. Zur Frage der Einheit und Viel-
falt der jiidischen Befreiungsbewegung 6-74 n. Chr.: Josephus-Studien (Festschrift f. Otto
Michel 1974) 175-196.

% S.0. Anm. 9.
7 Vgl. Josephus-Studien 175-196, dort weitere Literatur aus der neueren Diskussion.

8Vgl. u.a. H.J. Schoeps, Paulus (1959/1972) Kap. 5: Die Gesetzeslehre des Apostels Paulus
174ff.). Schoeps sieht freilich Herkunft und polemische Adresse des Paulus im hellenistischen
Judentum. Ich halte die biographischen und theologischen Bindungen des Paulus an das
Mutterland fiir enger ; vgl. meine Studien in Theol. Beitr, 6 (1975) und in dem Beitrag : War
Paulus Hillelit ? in : Das Institutum Judaicum der Universitit Tiibingen 1971-1972 (1972)
106-120.

¥ Vgl. Hengel, Die Zeloten, S. 127ff. : Das Zusammenwirken mit Gott bei der Erlsung Israels.
20 Vgl. Gal 1, 13f. ; Phil 3, 5f.

2! Das Entscheidende in seiner Lebenswende ist fiir Paulus die « Erkenntnis Christi » (Phil 3, 8)
oder die Offenbarung des Sohnes Gottes (Gal 1, 16). Mit Recht suchen daher L. Baeck und
H.J. Schoeps die paulinische Abwertung des Gesetzes auf die Messianologie zuriickzufiihren
(vgl. Wiefel, s.o. Anm. 1) 160 u. 162. P. Schifer, Die Torah der messianischen Zeit : ZNW 65
(1974) 27-42 weist jedoch nach, dass die Rabbinen von der messianischen Zeit keine Auf-
hebung der Torah erwarteten und nur gewisse Randgruppen eine Anderung bestimmter, die
Reinheit betreffender, Gebote fiir moglich hielten. Auf der anderen Seite stellt Schdfer fest,
dass nach manchen Rabbinen die Gebote in der zukiinftigen Welt ihre Bedeutung verlieren
werden (vgl. a.a.0. 38). Diese, erst nach den Tagen des Messias anzusetzende Situation
scheint Paulus mit dem Tod und der Aufweckung Jesu fiir gekommen zu halten, so dass er die
These vom Ende des Gesetzes (Rém 10, 4) aufstellen kann.

2 P Schiifer warnt grundsitzlich vor der iiblichen Ineinssetzung von Pharisdismus vor 70 n. Chr.
und rabbinischem Judentum nach 70; vgl. in: Tempel und Schépfung. Zur Interpretation
einiger Heiligtumstraditionen in der rabbinischen Literatur : Kairos 16 (1974) 122-133, bes.
122f. und 133.

23 Es ist hier nicht der Ort, dem nachzugehen, doch erscheint es mir erwigenswert, ob nicht die
Erfahrung der Katastrophen der jiidischen Aufstinde auf Grund der eschatologischen Be-
griindung dieser Kidmpfe in der rabbinischen Theologie Denkbewegungen ausgeldst hat, die
mit der christlichen Verarbeitung des Schicksals Jesu verglichen werden koénnen. Vgl. etwa die
Traditionen, die bei P. Kuhn, Gottes Selbsterniedrigung in der Theologie der Rabbinen (1968)
besprochen werden.

24 R6m 10, 2 steht darin zunidchst in Spannung zu Phil 3, 8 ; doch muss bedacht sein, dass Paulus
in Phil 3, 7ff. seine jiidische Existenz mit seiner Christuserfahrung vergleicht und nur von
daher abwertet. Ubrigens erweist Rom 10, 2 die umstrittene Stelle in Apg 22, 3f. als fiir Paulus
sachlich mogliche Aussage! (Gegen Haenchen und Conzelmann z.St., die sich einseitig auf
Phil 3 stiitzen).

25 Vgl. Apg 12.

2 Mussner behauptet (a.a.0Q. 11), dass Paulus den Juden nie die Schuld am Tode Jesu ange-
lastet habe. Er folgt damit vielleicht (stillschweigend und damit Widerspruch herausfordernd)
F.C. Baur, der 1. Thess 2, 14-16 nicht fiir paulinisch halten konnte, was eine Serie von Inter-
polationshypothesen ausléste ; vgl. zuletzt B.E. Pearson, 1 Thessalonians 2, 13-16 : A Deutero-
Pauline Interpolation : HThR 64 (1971) 79-94.

Die exegetischen Probleme, die 1. Thess 2, 14-16, tatsichlich aufwirft, wenn man andere
Paulustexte zum Vergleich heranzieht, lassen sich jedoch ohne literarkritische Theorien er-
kldiren : 1. aus der Ubernahme traditioneller Formulierungen ; 2. mit der Anerkennung von
Spannungen und Entwicklungen im Verhiltnis des Paulus zu den Juden ; 3. unter Beriick-
sichtigung der Moglichkeit, dass der Vorfall von Apg 18, 12-17 der Abfassung des Briefes un-
mittelbar vorausging und sowohl die Christenfeindschaft der Juden, als auch die Judenfeind-

175



schaft der Umwelt dem Apostel besonders lebhaft vor Augen stand, als er die Sidtze in 1.
Thess 2, 14-16 schrieb.

7 O.H. Steck, Israel und das gewaltsame Geschick der Propheten. Untersuchungen zur Uber-
lieferung des deuteronomistischen Geschichtsbildes im Alten Testament, Spitjudentum und
Urchristentum (WMANT 23, 1967).

% M. Barth (s.o. Anm. 4) zieht die Linie von R6m 11 weiter aus bis in den Epheserbrief und
findet dort den « Hohepunkt der paulinischen Lehre von Israel » (a.a.0. 76). Seine Voraus-
setzung, dass dieser Brief von Paulus stammt, ist jedoch ungesichert. Das hingt jedoch z.T.
mit der hier verhandelten Problematik zusammen, weil F.C. Baur und seine Schule den
Epheserbrief gerade wegen seiner Stellung zu Israel fiir unpaulinisch hielten ; vgl. Baur, Paulus,
der Apostel Jesu Christi, 2. Aufl. 1866 (hrsg. v. E. Zeller) II, 45.

¥ Vgl. P. Borgen, From Paul to Luke : CBQ 31 (1969) 168-182.
% Vgl. Lk 23, 4. 14f. 22 ; die anderen Synoptiker wissen davon nichts ; aber vgl. Joh 18, 38.

9 Vgl. Lk 23, 2526 ; bei Mk und Mt steht dazwischen die Episode von der Verspottung Jesu
durch die romischen Soldaten.

2 Tk hat vielleicht das Angebot der Freilassung, von dem die iltere Tradition redet (vgl. Mk
15,9; Mt 27,17), als Freispruch verstanden ; die Notiz iiber die Amnestiegewohnheit aus
Anlass des Festes in Lk 23, 17 gehort nicht zum urspriinglichen Text des Evangeliums.

B Vgl. Kiimmel (s.o. Anm. 5) 130f. Paul W. Walaskay, The Trial and Death of Jesus in the
Gospel of Luke : JBL 94 (1975) 81-93, bestreitet diese apologetische Tendenz der Apg mit dem
Hinweis, dass nach Lk Pilatus sich gegen romisches Recht verhalten hat. (Vgl. S. 85!) Das
widerlegt in der Tat die Meinung, Lk habe mit seiner Belastung der Juden die Romer ent-
lasten wollen (so z.B. Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur, 405). Aber warum
sollte Lk ein Interesse an einer Entlastung des Pilatus gehabt haben ? Auch Josephus be-
lastet gleichzeitig Zeloten und romische Statthalter in seiner sicher auch als Apologie des
Judentums geschriebenen Kriegsgeschichte. Appell an das rémische Rechtsbewusstsein schliesst
Kritik an einzelnen rémischen Beamten nicht aus.

3 Zur Situation um die Mitte der 90er Jahre des 1. Jahrhunderts vgl. Paul Kereztes, The Jews,
the Christians, and Emperor Domitian : Vig Chr 27 (1973) 1-28.

35 B, Bammel, Zum Testimonium Flavianum (Jos Ant 18, 63-64) : Josephus-Studien (Festschrift
f. O. Michel 1974), 9-22, vermutet, dass die in ihrer jetzigen Form christlich iiberarbeitete
Erwdhnung Jesu in Ant 18 einen echten Kern habe, in dem Josephus die Duldung der
Christen durch den Staat beklagt habe. So hypothetisch die von Bammel versuchte Textre-
konstruktion bleiben muss, so frappierend ist doch die damit angebotene Erklidrung ; immer-
hin ist erginzend zu bedenken, dass Domitians Vorgehen gegen die Christen mit der Ver-
6ffentlichung der Antiquitates zeitlich engstens zusammenhingt. Vgl. auch Eusebs Kirchen-
geschichte III 12, 19f. 32 iiber Aktionen gegen Verwandte Jesu, die z.T. auf jiidische Anzeigen
zuriickgefiihrt werden.

3 So war z.B. die jiidische Proselytenwerbung seit 356 n. Chr. stark beeintridchtigt ; vgl. B.
Blumenkranz in: Kirche und Synagoge. Handbuch zur Geschichte von Christen und Juden
(Darstellung mit Quellen) hrsg. v. K.H. Rengstorf u. S. v. Kortzfleisch I (1968) 90.

7 Vgl. ebd.

3 Die erste uns bekannte Schrift, die vom « Gottesmord » der Juden redet, ist die « Passah-
Homilie » des Melito von Sardes (gegen Ende des 2. Jahrhunderts n. Chr.). Die Schrift will
keine antijiidische Polemik sein und hat auch zunichst nicht in dieser Richtung gewirkt ; vgl.
K.H. Rengstorf in : Kirche und Synagoge I, 72-74,

% Vgl. B. Kétting in : Kirche und Synagoge I, 145ff.

4 Vgl. F. Hahn, Das Verstindnis der Mission im Neuen Testament (1963) 91 Anm. 1.

4 Vgl. D. Flusser, The Liberation of Jerusalem: A Prophecy in the New Testament (hebr.):
EI 10 (1971) 226-236.

42 Vgl. die Einleitung in R6m 11, 25 !

176



4 Paulus kann wohl alttestamentliche Verheissungen spiritualisieren (vgl. etwa Gal 3, 14). Das
geschieht dann im Rahmen ihrer universalistischen Ausweitung. Wenn er daneben eine blei-
bende Bedeutung der Verheissungen speziell fiir Israel bejaht (vgl. R6m 9, 4 Ende!), so be-
steht kein Grund fiir eine solche Spiritualisierung, weil es um den urspriinglichen Empfinger
der Verheissung geht. Der Anlass fiir ein Abgehen vom Literalsinn entfillt dann.

4 Darin beriihrt sich Paulus aufs engste mit Aussagen des Philo von Alexandrien iiber die zeit-
weilige Bevorzugung der Proselyten durch Gott, verglichen mit dem Schicksal der untreuen
Juden (vgl. Praem et poen 152, wo zudem wie in Rom 11 der Gegensatz Edel-Unedel und
das Bild von Wurzeln und Zweigen herangezogen werden).

4 Rom 11, 17-22 sichert die Wahrheit von Rom 3, 27, wonach der Glaube alles Riihmen aus-
schliesst.

4 R6m 11, 25-36 zeigt, dass fiir Paulus das «sola gratia» dem «sola fide » iibergeordnet ist.

47 Das gezeigt zu haben, ist das grosse Verdienst der Herausgeber und Verfasser des Theolo-
gischen Worterbuchs zum Neuen Testament.

4 Vegl. Jes 55, 10f. und oSfter.

177



	Paulus und das Judentum

