
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: Der gerechte ist der Grund der Welt

Autor: Goldberg, A.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER GERECHTE

IST DER GRUND DER WELT

von A.M. Goldberg

Im Traktat Hagiga des palästinischen und des babylonischen
Talmuds beginnt das 2. Kapitel mit den Worten : en dorschin, d.h. man
trägt nicht öffentlich vor. Dieser Text handelt von den Gegenständen,
über welche öffentlich nicht gelehrt werden soll, nämlich das ma'asse

bereschit, das ist das Werk des Anfangs oder die Kosmogonie und
ma'asse merkaba, die Beschreibung der Himmel und des göttlichen
Thrones, welche ihren Ausgang in der Vision des Ezechiel hat und der
bei den Gnostikern die Beschreibung des Pieromas entspricht. Dieser
Abschnitt ist eine der wichtigsten Quellen für diese beiden Gegenstände

der mystischen Spekulation bei den Rabbinen. Aber der Text,
der zum Teil authentische Stoffe aus den Kreisen der Merkabamy-
stiker tradiert \ ist durch die Redaktion der Rabbinen zur Polemik
geworden gegen jene, welche vorwitzig über Dinge nachdenken und
sprechen, die ihrer Einsicht und Erkenntnis entzogen sind. Und so
lernen wir hier weniger über die indizierten Gegenstände als über die
antithetischen Aussagen, welche ihnen von den Rabbinen entgegengesetzt

wurden.

Zu diesen Gegenständen mystischer Spekulation gehört auch ein
bestimmtes Weltbild, nämlich eine Unterwelt mit den Wassern der
Urflut, des Tehom, darüber die Erde auf Säulen stehend, darüber
wieder wölben sich die Himmel Gottes. Dieses Bild entsprach im
wesentlichen auch den allgemeinen Vorstellungen jener Zeit, aber für
die Rabbinen war es eher selbstverständlich, dieses Bild auch noch aus
der Schrift zu erschliessen, ist doch die Schrift die Quelle allen Wissens.
Im palästinischen Talmud (Hagiga 2, 1) heisst es :

« R. Jehuda b. Pasi trug lehrend vor : Zu Beginn war die Welt
Wasser in Wasser. Was ist der Beweis » « Und der Geist
Gottes schwebt über den Wassern » (Gen 1, 2).

Rabbi Jehuda b. Pasi wollte damit sagen, dass ein Teil des Wassers

147



schon von Anfang an dazu bestimmt war, nicht Wasser zu bleiben.
Er fährt fort :

Und wiederum machte er daraus Schnee, denn es heisst (Ps

147,16) : « Der sein Eis hinwirft wie Wollflocken. » Und
wiederum machte er daraus Erde (denn es heisst Job 37, 6) :

« Der zum Schnee spricht : Werde Erde » (so im Sinne des

Midrasch zu übersetzen).

Und die Erde steht auf dem Wasser (wie es Ps 136, 6 heisst) :

« Der die Erde über das Wasser breitet. » Und das Wasser steht
auf den Bergen, (wie es Ps 104, 6 heisst) : « Auf den Bergen
steht das Wasser. » — Und die Berge stehen auf dem Wind,
(denn es heisst Arnos 4,13) : « Denn da, er bildet Berge und
schafft den Wind. » — Und der Wind hängt am Sturmwind,
(wie es Ps 148, 8 heisst) : « Und der Sturmwind, der sein Wort
ausrichtet. »

Und den Sturmwind, den machte der Heilige, gesegnet sei Er,
wie eine Art Kamee, und die ist an seinem Arm befestigt, denn
es heisst (Deut 33, 27) : « Und darunter die Arme der Welt. »

Dieser Text wird R. Jehuda b. Pasi (d.i. R. Simon b. Pasi)
zugeschrieben, einem palästinensischen Amoräer der 4. Generation. Der
so vorgetragene Lehrstoff ist alles in allem aber sehr viel älter ; es geht
hier nur um den tadelnswerten Vortrag dieses Mannes. Der Text nämlich

soll ein Lehrbeispiel für das ma'asse bereschit sein, ein polemisches
Lehrbeispiel wohl, denn diese Weise des Vortrags konnte nur zu
leicht missverstanden werden.

Der Text entwirft uns ein Bild der Welt, wie es auch ausserhalb
Israels verbreitet war. Neu ist hier nur der kühne Schluss : « Die Erde
hängt wie eine Kamee, wie ein Amulett, am Arm Gottes ».2 Dieses
Bild ist die Konkretisierung des Verses Deut 33, 27 : « Und darunter
die Arme der Ewigkeit », seroot 'olam, was man im Mittelhebräischen
schon als « die Arme der Welt » verstehen konnte, da der Terminus
'olam sowohl die Zeit als Ewigkeit wie auch den Raum bezeichnet.

Der Text des palästinischen Talmuds zeichnet ein ganz konkretes
Bild der Welt, eine rudimentäre Kosmologie, trotz der theologischen

148



Pointe des Schlusses. Die Redaktoren des babylonischen Talmuds
(Hagiga 12b) nahmen diesen Text auf und verbanden ihn redaktionell
mit weiteren Sätzen zu einer Sugja. Der Text wird eingeleitet durch
ein Logion des R. Josse bar Halaphta, 3 eines Tannaiten der 3.
Generation :

Wehe den Geschöpfen, die da sehen und doch nicht wissen,
was sie sehen, die da stehen und nicht wissen, worauf sie
stehen 1 Die Erde, worauf steht die Die Erde steht auf den
Säulen, denn es heisst Job 9, 6 : « Er erregt die Erde aus ihrem
Ort, dass ihre Säulen erzittern. » Und die Säulen (stehen) auf
dem Wasser, denn es heisst (Ps 136, 6) : « Der die Erde über
das Wasser breitet... »

Und hier folgt nun die Kosmologie, wie im palästinensischen
Talmud. Der Redaktor des babylonischen Talmuds fügt ein Element ein,
das im palästinischen Talmud offensichtlich gefehlt hat, nämlich die
Säulen, auf denen die Welt steht.

R. Josse nimmt das kühne, fast mythische Bild von den Armen Gottes auf. Aber in der
Lehre R. Josses, wie wir sie aus anderen Aussprüchen kennen, hat sich dieses Bild längst
aufgelöst. Wenn es hier noch konkret zu sein scheint, dann nur deshalb, weil dieses Bild von den
Armen Gottes, welche die Welt halten, bereits Teil einer Tradition war, mit welcher R. Josse
sich im übrigen entschieden auseinandersetzt. Es war nämlich R. Josse, der der alten
Gottesbezeichnung hamaqom eine ganz neue Bedeutung gegeben hat. Er sagte : « Warum wird Gott
hamaqom, das ist der Ort, genannt Weil er der Ort der Welt ist, und nicht die Welt sein Ort. »4

Nach R. Josse bedarf Gott der Welt nicht, um einen Ort zu haben. Wenn aber Gott der Ort
der Welt ist, ist der Mensch überall auf der Welt am Ort Gottes. R. Josse sucht also nicht
einen Ort Gottes ausserhalb der Welt, er sucht einen Ort der Welt, und der Ort der Welt ist
Gott. So wird der Raum der Welt in bezug auf Gott unwesentlich, d.h. für Gott ist diese Welt
nicht räumlich. Und so erhält der Weheruf R. Josses seinen eignen Sinn : Der Mensch steht,
und er weiss nicht worauf er steht. Er steht am Ort Gottes, wo immer er ist. Die Hände Gottes,
welche die Welt halten, werden so zur Metapher.

R. Josse hebt aber auch die qualitativen Unterschiede von oben und unten auf und
zugleich die Ansätze zum dualistischen Denken, welche sich daraus ergeben könnten. Er bleibt
damit ganz auf dem Boden der biblischen Gottesvorstellung, nach welcher die Unterwelt Gott
nicht entzogen ist ; auch in der Unterwelt bleibt der Mensch noch vor Gott, so wie der
Psalmist (139, 8) sagt : « Bettete ich mich im Gruftreich, auch dort bist du » Und eben dies

sagt auch R. Josse : « Der Mensch steht und weiss nicht, worauf er steht. » Er löst das kosmo-
logische Weltbild also nicht durch ein anderes ab, die Welt bleibt auch für ihn die gleiche,
nämlich eine Platte, die auf Säulen steht, er hebt nur die Relevanz des kosmischen Raumes im
Verhältniss zwischen Gott und Mensch auf. Das Verhältnis zwischen Gott und Mensch ist immer
unmittelbar, unabhängig vom Raum. Der Kosmos steht nicht zwischen Mensch und Gott, weder
unten noch oben, überall steht der Mensch am Ort Gottes.

Das Logion R. Josses erhält dann sein eigenes Gewicht durch die

149



redaktionelle Weiterführung des Textes im babylonischen Talmud. Dort
heisst es im Anschluss :

Die Weisen sagen : Auf zwölf Säulen steht sie (die Welt), denn
es heisst (Deut 32, 8) : « Der die Grenzen der Völker aufstellt
nach der Zahl der Söhne Israels » (und das sind zwölf).
Und manche sagen : Sieben (Säulen sind es), denn es heisst
(Prov 9,1) : « Sie (die Weisheit) hieb ihre Säulen aus, sieben. »

R. Elasar b. Shammua sagt : Auf einer Säule steht sie, und
Zaddiq, Gerechter, ist ihr Name, denn es heisst (Prov 10, 25) :

« Der Gerechte ist der Grund der Welt. »

Der Vers Prov 10, 25 will in seinem ursprünglichen Sinn nur sagen,
dass der Gerechte Bestand hat wie ein ewiger Grund. R. Elasar ben
Shammua liest ihn allerdings anders. Indem er 'olam nicht mehr als

« ewig » versteht, sondern als die Welt, gibt er dem Schriftvers einen
neuen Sinn.

Das Diktum von R. Elasar ben Shammuas, einen Schüler Aqibas und
Zeitgenossen R. Josse b. Halaphtas, enthält, für uns wenigstens, eine
paradoxe Wendung. Eben war noch von den konkreten Säulen der
Welt die Rede, sieben oder zwölf, und plötzlich wird diese Säule in
einem Kurzschluss der Folgerung zur Person. Solche paradoxen
Wendungen sind weit weniger witzige Kurzschlüsse des Denkens als es den
Anschein hat. R. Elasar stellt die Voraussetzungen in Frage : Steht
diese Welt, weil sie Säulen hat, d.h. in einer fraglosen natürlichen
Gesetzlichkeit, oder steht sie nicht etwa, weil sie von Gott gehalten ist
Und wenn Gott sie hält, warum hält er sie und für wen hält er sie
R. Elasar sucht einen moralischen Grund der Welt, und er findet ihn
im Gerechten.

Sicherlich kam diese Wendung für die frühen Hörer dieser Worte
nicht wirklich überraschend. Die zwölf Säulen, welche die Weisen
nennen, orientieren sich im Schriftbeweis an den zwölf Stämmen
Israels. Die Weisen wollten wahrscheinlich sagen, dass die Welt um
der Gesamtheit Israels willen besteht.5 Und die sieben Säulen, welche
von « manchen » genannt werden, könnten sieben geschichtliche
Einzelpersönlichkeiten bezeichnen, wie sie z.B. in den Pseudoclementinen
genannt werden (CXVIII, 14) nämlich Adam, Henoch, Noah, Abraham,

Isaak, Jakob und Moses. Und an anderer Stelle 6 lesen wir von
einer Schwurformel, welche lautet : « Der die Welt auf drei Säulen

150



gestellt hat, auf Abraham, Isaak und Jakob. » Dann wäre der Schlussteil

dieses Textes eine kurze Erörterung über die Frage gewesen :

Besteht die Welt um Israels willen, besteht sie um des Verdienstes
bestimmter Personen der Geschichte willen, oder besteht sie um des

einen Gerechten willen, den es immer geben muss.

Diese Ansichten schliessen einander nicht aus, zeigen aber doch
verschiedene Evaluierungen dessen, was den Bestand der Welt
rechtfertigt. Nach den anonymen Weisen, den Hakhamim, ist es die
Gemeinschaft Israels, die geschichtliche und die gegenwärtige, welche
den Bestand der Welt rechtfertigt. Nach der anonymen abweichenden
Meinung « manche sagen » sind es wahrscheinlich die einzelnen

grossen Gerechten der Geschichte. Das würde bedeuten : auch wenn
die Gemeinschaft den Bestand der Welt nicht rechtfertigt, so haben
doch schon Gerechte gelebt, welche vor Gott so grosses Wohlgefallen
gefunden haben, dass die Welt allein um ihretwillen bestehen kann.
Das ist das Motiv des Väterverdienstes, der sakhut awot, dass Gott
nämlich auch um der Väter willen handelt. Nach der Meinung R. Ela-
sars ist es das Verdienst, aber auch die Verantwortung eines
Individuums, welches den Bestand der Welt rechtfertigt, d.h. ein Gerechter
ist der Grund der Welt, und einer würde vielleicht genügen, die Welt
zu erhalten. Bei all dem ist aber daran festzuhalten, dass die zwölf
Säulen, oder die sieben, zugleich auch die wirklichen Säulen sind.
Aber der Name « Säule », ebenso wie die Zahl « Zwölf » oder « sieben »,
hat eine Bedeutung, die über die konkrete Säule hinausweist. Nur bei
R. Elasar ist wohl nicht mehr an die konkrete Säule gedacht, denn die
eine Säule ist der Gerechte.

Wie so viele Sätze der Rabbinen ist auch dieser Satz vieldeutig und
soll es wohl sein. Auf der einen Seite ist es das Lob des einen grossen
zaddiq, der, übermenschlich fast, die Welt rechtfertigt, aber auch ihre
Last trägt, ein Mann, auf den eine ganze Generation blicken könnte
als ihren Fürsprech und Rechtfertiger. Aber auf der anderen Seite ist
es nur einer, ein nicht genannter, und deshalb wohl jeder. Keiner kann
hingehen und es auf ihn abwälzen, jeder muss sich wohl sagen : ich
trage die Welt, nicht er, und wenn ich loslasse, stürzt sie vielleicht.

Jeder muss sich sagen : Um meinetwillen wurde die Welt
geschaffen und um meinetwillen steht sie.

Elasar ben Shammua unterscheidet sich in seiner Ansicht von den
Weisen nur darin, dass er einerseits die Verantwortung des einzelnen

151



in der Gemeinschaft hervorhebt, andererseits aber die Aussonderung
eines grossen Gerechten möglich macht, der durch sein Tun die
Gemeinschaft aufwiegt. Die Weisen haben dagegen eher die Möglichkeit
eines jeden einzelnen im Auge. Für sie ist ganz Israel vor Gott eine
Gemeinschaft von gegenseitigen Bürgen, das Verdienst der Gesamtheit
fällt ins Gewicht, jeder einzelne trägt das Seine dazu bei.

Kehren wir von hier aus nun zur grösseren Einheit des Textes
zurück. R. Josse hatte durch seinen Weheruf den Ansatz des kosmolo-
gischen Weltbildes aufgenommen, dann aber das dualistische Weltbild

aufgehoben : Das Oben und Unten dieser Welt stellt keinen
eigenen Wert dar. Die Welt ist nicht eine ewige hylische Welt, von Gott
nur geformt, und sie ist daher auch nicht eine Welt unvereinbarer
Gegensätze, in welcher oben die göttliche Fülle, das Pleroma, die Welt
des Geistes ist, und unten die Welt der chaotischen Hyle in dauerndem
Aufbegehren gegen die Ordnung des Kosmos. Auch unten, ja überall
ist Gottes mächtiger Arm, der die Welt trägt, und überall ist der
Mensch am Ort Gottes.

Mit dem Satz von den Säulen wurde ein weiterer Aspekt eingeführt,

die Frage nach dem Grund der Welt. Zweifellos gibt es Säulen,
aber es sind doch nicht die Säulen, auf denen die Welt steht. Wenn
die Welt in Gottes Hand ist, was veranlasst Gott, die Welt zu halten
Was die Erde zwischen der Hand Gottes und den Füssen des Menschen
bestehen lässt, das ist der Gerechte. Er ist die Säule, welche verhindert,
dass die dünne Erdenschale im Wasser des Abgrundes versinkt.

Dieses Bild wird erst aus einem anderen Zusammenhang klar, in
welchem es konkretisiert und gedeutet wird. Es ist dies das weitverbreitete

Gleichnis vom Baumeister, der auf einem sumpfigen Grund zu
bauen versucht. Ich zitiere hier den schon etwas späteren Text des

Shemot Rabba (15 § 7), der aber sicherlich auf sehr frühe Vorlagen
zurückgeht. 7 Dort heisst es :

Wir finden, dass Gott von Anfang an die Welt zu gründen
suchte und nichts fand (worauf er sie gründen könnte), bis die
Väter aufstanden. Dies gleicht einem König, der eine Stadt bauen
wollte. Er erliess einen Befehl, dass man einen Ort suche, an
dem die Stadt gebaut werden könnte. Als er den Grund setzen
wollte, da stiegen die Wasser des Abgrunds, des tehom, auf und
liessen nicht zu, dass man den Grund lege. Als er den Grund
an einer anderen Stelle setzen wollte, da stürzten die Wasser

152



(die Stadt um). Bis er an einen Ort kam und dort einen
grossen Felsen fand. Da sprach er : Hier setze ich die Stadt hin,
auf diese Felsen.

So war die Welt zuerst Wasser in Wasser, und Gott wollte
Welten begründen, doch die Frevler Hessen es nicht zu. Was
ist da geschrieben beim Geschlecht des Enosch « Damals
begann man den Namen des Herrn anzurufen » (Gen 4, 29) ; da

stieg Wasser auf und überschwemmte sie, denn es heisst (Am
5, 8) : « Der dem Wasser im Meere ruft und es auf den
Erdboden schüttet. » Und so bestand auch das Geschlecht der Sintflut

aus Frevlern. Was ist von ihnen geschrieben « Die zu
Gott sprechen : Weiche von uns » (Job 22, 17). Da stiegen
Wasser auf und Hessen keinen Grund legen, denn es heisst
(Job 22,16) : « Die vergingen, bevor es Zeit war » ; und der
Strom hat ihren Grund fortgespült. Und es ist geschrieben
(Gen 7,11) : « An jenem Tage spalteten sich alle Quellen des

grossen Abgrunds. » Als nun die Väter kamen und Verdienst
erwarben, da sprach der Heilige, gesegnet sei Er : Auf diese

gründe ich die Welt, denn es heisst (1. Sam. 2, 8) : « Des Herrn
sind die Säulen der Erde, auf sie stellt er die Welt. »

In diesem letzten Schriftbeweis kehren nun auch die Säulen8 wieder;
es sind hier die Väter Israels, die nämlich, die des Herrn sind, die zu
Gott gehören. Es ist ein Gleichnis und doch nicht nur Gleichnis, denn
das Wasser ist ganz konkret, es ist das Wasser der Flut, des unter-
weltlichen tehom, welches die Generationen Enoschs und Noahs
hinwegraffte. Die Flut bedroht in irgendeiner Weise immer die Welt —
obgleich die grosse Flutkatastrophe durch den Bund mit Noah
ausgeschlossen ist. Aber es gibt so viele andere Katastrophen, und das
Wasser ist im Gleichnis der Rabbinen immer auch Bild der grossen
Strafe. Die Wasser des unterweltlichen tehom bleiben immer eine
Bedrohung, und nur der Gerechte, der geschichtliche oder der
gegenwärtige, oder eben die Gemeinschaft Israels hält diese Wasser zurück.

Was hier dargestellt wird, ist nicht mehr der Kampf zwischen Licht
und Finsternis, der Kampf eines selbständigen bösen Prinzips gegen
ein gutes Prinzip, oder der Kampf der chaotischen hylischen Mächte

gegen den geordneten Kosmos der Schöpfung ; diesen Dualismus
konnten die Rabbinen nicht akzeptieren : sie mussten all dies auf den
einen Gott zurückführen. Der Mensch wird in Frage gestellt und mit

153



ihm die Welt der Menschen. Aber kein anderer als Gott selbst kann
diesen Menschen in Frage stellen. Es ist daher ganz gleichgültig, wem
die Rabbinen diese Frage in den Mund legen : das kann eine satanische
Gestalt sein, der Engel Samael, der etwa für den zweifelnden und
versuchenden Satan des Buches Job steht, es können die Engel sein,
jene heiligen Wesen, denen die Menschen nie heilig genug sind, nicht
würdig, dass Gott in ihrer Mitte sei, 9 dann ist es der Anspruch der
Heiligkeit Gottes gegenüber den Menschen, der den Menschen in
Frage stellt. Es kann die middat ha-din sein, Gottes Weise der strengen
Strafgerechtigkeit, welche von den Rabbinen personifiziert und also

sprechend dargestellt und der das anklagende Wort gegen den
Menschen in den Mund gelegt wird. Wer immer den Menschen vor
Gott in Frage stellt, es ist doch immer nur eine Projektion des Zweifels

am Menschen, der in Gott selber ist. 10 Ja die Weise der
Strafgerechtigkeit Gottes, die ganz sicher mit Gott identisch ist, und Samael,
der Satan, können als Fragende und Anklagende ausgetauscht werden.
Am Ende ist es der Zweifel Gottes, der den Menschen und die Welt
in Frage stellt, und es ist der Zaddiq, der Gerechte, der den Zweifel
Gottes beseitigt und auf diese Weise das Unheil, das die Welt
verderben könnte, die Wasser der unterweltlichen Fluten, eindämmt. 11

Um seinetwillen lässt Gott auch noch den Frevler bestehen. So lehrt
z.B. R. Berekhja (Bereshit Rabba 8 § 4) :

Als der Heilige, gesegnet sei Er, den ersten Menschen schaffen
wollte, da sah er, dass Gerechte und Frevler aus ihm hervorgehen
würden. Er sprach : Schaffe ich ihn, dann gehen Frevler aus ihm
hervor, schaffe ich ihn aber nicht, wie sollen Gerechte aus1 ihm
hervorgehen Was tat der Heilige, gesegnet sei Er Er
wandte den Weg der Frevler von seinem Antlitz, er gesellte
sich die Weise der Barmherzigkeit zu (d.h. er wandte die
zweifelnde Weise des strengen Rechtes ab) und schuf ihn.

Es ist der Gerechte, der den Zweifel beseitigt, so wie Job den
Zweifel Gottes beseitigt, er gibt der Weise der Barmherzigkeit Raum
und wendet die Weise des strengen Rechtes ab, und so kann die Welt
in Barmherzigkeit bestehen.

In dem Weltbild, das hier gezeichnet wird, muss man zu den
bedrohenden Wassern der unterweltlichen Urflut die Weise der
Strafgerechtigkeit Gottes setzen, um das Bild ganz zu verstehen : Auf Erden

154



der Mensch, und unter ihm Gott, der die Welt trägt, zwischen ihm
und Gott steht die Bedrohung durch den Frevler, dem die Weise der
strengen Strafgerechtigkeit zugeordnet ist, welche die Welt in Frage
stellt. Auf der anderen Seite steht der Gerechte, oder Israel, oder
einer der Gerechten der Geschichte, oder selbst ein zukünftiger
Gerechter, der aus dem Frevler noch hervorgehen könnte und um dessent-
willen die Weise der Barmherzigkeit walten kann.

Schon in ihren Anfängen hat auch die Kirche dieses Bild rezipiert.
Das Wort von Petrus, dem Fels (Matth. 16,18), auf dem die Kirche
gebaut ist und welchen die Pforten der Unterwelt nicht überwinden
werden, ist gerade in diesem Kontext zu verstehen, und die ursprüngliche

Bedeutung kann man aus den rabbinischen Vorstellungen dieses
Themenkreises erschliessen. Nur wird hier nicht der Bestand der ter-
restren Welt gewährleistet, sondern der Bestand einer Gemeinschaft
von Menschen, der Kirche, ein Unterschied, der mir durchaus wesentlich

scheint.

Gerade das Wort an Petrus lässt auch die mythische Herkunft des
Bildes klar erkennen. Die Pforten der Unterwelt, welche hier zur Metapher

für die Macht des Bösen geworden sind, waren einmal ganz
konkrete Pforten, und der Fels war ein ganz konkreter Fels. Wie J. Jeremias

in seinem Buch über Golgotha 12 bereits angeführt hat,
entspricht der Fels hier dem Shetija-Stein, dem Gründungsstein des Heiligtums.

Denn im Jerusalemer Heiligtum, im Allerheiligsten, war eine

grosse Steinplatte, und die wurde ewen Shetija, « Gründungsstein »

genannt, weil von diesem Stein aus die Welt gegründet wurde. Gott
hatte diesen Stein über den Abgrund des tehom gesetzt und von hier
aus die Welt geschaffen, und dieser Stein liegt noch immer über dem
Wasser der Abgrundflut an den Pforten der Unterwelt und hält diese
Wasser zurück. In einem Klageruf über die Zerstörung des Heiligtums
heisst es : « Die Gerechten, welche die Welt begründen und die dem
Shetijastein zu vergleichen sind, auf welchem die Welt gegründet ist,
sie beide wurden geschändet. » 13

Es ist hier nicht nötig, diesen Tempelmythos weiter bis zu seinen

Quellen ausserhalb Israels zu verfolgen. Hier genügt es, zu zeigen, wie
aus dem konkreten Shetijastein die Person wurde, aus dem dualistischen
Weltgründungsmythos ein monotheistisches Weltbild. Aus diesem
Schöpfungs- und Heiligtumsmythos ist vielleicht das Bild genommen
vom Gerechten, der wie die Säule oder der Grundstein in den Wassern
der Unterwelt steht und diese abwehrt.

155



Die Vorstellung selbst, dass nämlich der Gerechte die Strafgerechtig-
keit Gottes abwendet, ist in Israel sehr alt. Sie wird allerdings niemals
als Mythologem oder als Theologumenon tradiert, sondern nur in
aktuellen geschichtlichen Zusammenhängen : Hätten sich in Sodom
auch nur zehn Gerechte gefunden, Gott hätte die Stadt nicht zerstört
(Gen 18, 22-23). Der eine Moses stellt sich dem Zorn und der
Strafgerechtigkeit Gottes, und die Fürbitte dieses Gerechten rettet Israel
(Ex 32, 7-14). Das sind einmalige geschichtliche Ereignisse, und die
Gerechten sind einmalige geschichtliche Personen.

Dieses geschichtliche Weltbild der Bibel bleibt zwar auch weiterhin
für das Judentum bestimmend, es konnte sich so aber niemals in seiner
Ausschliesslichkeit behaupten. Der Impakt der griechischen Philosophie
auf der einen, der des mythischen Dualismus auf der anderen Seite,
führt zur Rezeption von Weltbildern, die ihrem ganzen Wesen nach
ungeschichtlich waren. Das konnte, wie z.B. bei Philo, zu einer
Auflösung der Geschichte durch Allegorie führen. Die geschichtliche Person

und das geschichtliche Ereignis hatten nur noch den Wert und die
Bedeutung des Sinnbilds. In der Apokalyptik wiederum wurde das
irdische Geschehen auf ein überirdisches Geschehen zurückgeführt.
Im Weltbild des Apokalyptikers geschieht das, was auf Erden
geschieht, schon vorher im Himmel, und dort agieren nicht sterbliche
Menschen, sondern himmlische Mächte, Engel und Engelfürsten. Der
Mensch, der hier mitwirkt, ist nicht der geschichtliche Mensch in
seinen geschichtlichen Beziehungen zu Gott und Mitmenschen, sondern
oft ein Heiliger noch vor seiner Geburt oder nach seiner Erhöhung in
den Himmel, wie Henoch oder Elias. Dieses apokalyptische Weltbild
hat auch im rabbinischen Judentum erheblichen Raum gewinnen können.

Wir können dies gerade bei der Vorstellung vom Gerechten
beobachten. Wie R. Mach 14 zeigen konnte, ist der Gerechte oft schon in
einer pränatalen Existenz zum Gerechten bestimmt, in seinem irdischen
Leben wird sein Bild dem Theios Aner nachgebildet, dem hellenistischen
Gottesmann, dessen Kraft und Wundermächtigkeit ins Ubermenschliche
gesteigert wurde.

Da die Welt des Gerechten bedarf, um zu bestehen, wird bei manchen

Rabbinen der Gerechte zur Gnadengabe Gottes : Gott verteilt die
wenigen Gerechten auf jede Generation. 15 Die bekannteste und
volkstümlichste Form finden wir in der Legende von den sechsunddreissig
Gerechten, welche immer verborgen in der Welt wirken.

156



Diese Auflösung der geschichtlichen Existenz des Gerechten und
die Rückführung seines Handelns auf ein unhistorisches Geschehen

jenseits der menschlichen Welt in den Himmel, wie dies die jüdische
Apokalyptik schon sehr früh tat, führte später dazu, dass die
Vorstellung vom Gerechten als Weltengrund in ein sephirotisches Weltbild
integriert werden konnte, ein Weltbild, in welchem auch das geschichtliche

Ereignis nur im Zusammenhang der Emanationen aus Gott
verstanden werden konnte. Im Weltbild der späteren jüdischen Mystik
wird der Gerechte, die Säule, zum mystischen Symbol eines Status in
Gott selber, wie dies G. Scholem 16 gezeigt hat, und die Sephira des

Zaddiq zeugt hier mit der Schekhinah die Seele des Gerechten. Der
Grund der Welt wird in diesem Bild zum zeugenden Ursprung. 17

Die sehr geringe Dogmatisierung des Judentums liess eine Vielfalt
von Anschauungen zu. Nur wenn solche Meinungen die monotheistische
Substanz des Judentums in Frage stellten, und dies war zur Zeit des

R. Elasar ben Shammua, in der Zeit während und nach der
hadrianischen Verfolgung, der Fall, nur dann haben sich die Rabbinen sehr
entschieden und entscheidend geäussert.

Bei der Auseinandersetzung mit der mythischen Kosmologie und
Kosmogonie zur Zert des R. Elasar b. Shammua wurde das mythische
Schöpfungs- und Weltbild mit dem geschichtlichen Weltbild verbunden
und zwar so, dass das mythische Bild zur Metapher wurde. Aber nicht
nur dies : indem das Bild zur Metapher wurde, wurde die Welt selber

objektiviert. Die Abgrundflut wurde zu wirklichem Wasser, die Säulen

zu wirklichen Säulen der Welt. In der Metapher hat die Flut jede Eigenmacht

verloren, die Säule jeden Eigenwert, die Flut war nur noch im
Sinne der physikalischen Gesetze ein Feind der Säule. Beide
verkörpern nichts anderes mehr als sich selbst. Es gibt keine mythischen
Kämpfe zwischen Gut und Böse. Nicht der Kosmos ist der kritische
Bereich der Schöpfung, sondern die Beziehung zwischen Gott und
Mensch. Das mythische Bild wurde zur Metapher geschichtlicher
Vorgänge, denn die Person des Gerechten, auf dem die Welt steht, ist eine
geschichtliche Person, der Akt, in welchem sich der Gerechte erweist,
ist ein geschichtliches Ereignis und jedes Mal einmalig.

In dem Satz vom Gerechten, der der Grund der Welt ist, wurde
der Kosmos aber nicht nur objektiviert : die Welt erhält eine
moralische Dimension, welche dem Gesetz ihres Bestehens
zugrundeliegt. Die Welt besteht nur, weil der Gerechte ihren Bestand
rechtfertigt, die Naturgesetze sind kein hinreichender Grund für ihren

157



Bestand. Die moralische Dimension ist aber immer auch eine geschichtliche

Dimension. Denn wie rechtfertigt der Gerechte den Bestand der
Welt Nicht durch seine Gesinnung und nicht durch seinen makellosen
Lebenswandel, durch welchen er das besondere Wohlgefallen Gottes
erwirbt. Gewiss, zur Qualifikation des Gerechten gehört, dass1 er ganz
dem Bild entspricht, welches sich Gott vom Menschen gemacht hat,
als er ihn schuf. Dazu gehört aber nicht nur, dass er sich an Gott
hingibt, sondern auch für Gott ; er hat die Weise der Barmherzigkeit und
der Liebe Gottes gegenüber der Weise der Strafgerechtigkeit zu
stützen und zu rechtfertigen ; er muss sich also auch für die Schöpfung
Gottes hingeben. Der Gerechte ist daher nicht nur einer, der sich
überall der Sünde entgegenstellt, sondern einer, der auch noch für den
sündigen Menschen eintritt. Er ist immer ein Interzedierender, einer,
der der Strafgerechtigkeit Gottes entgegentritt. Er ist einer, der sein
Leben in die Waagschale wirft wie Moses, und der dem Zorn Gottes
begegnet. Es ist in irgendeiner Weise wohl immer die Interzession des
Gerechten gemeint, durch welche der Gerechte zum Grund der Welt
wird : Gott sah voraus, dass der Gerechte im kritischen Moment die
Welt vor seiner Strafgerechtigkeit bewahren würde. 18 Dieser kritische
Moment ist aber, wenn er eintritt, immer ein geschichtlicher Moment,
ein Moment, da sich in der Welt der Menschen etwas ereignet, und
insofern können wir diese moralische Dimension der Welt nur als eine
geschichtliche Dimension verstehen. Jeder dieser kritischen Momente
ist einmalig. Der Ausgang der Krisis führt zu einer neuen Situation,
und jede Krisis ist geeignet, für den Menschen, aber auch für Gott,
zu einer weiteren geschichtlichen Erfahrung zu werden. Zur Säule und
zu den Wassern, auf der und über denen die Welt steht, gehört eine
Dimension der Zeit, in der die Säule nie die gleiche bleiben kann, und
das unterscheidet den Satz vom Gerechten, der der Grund der Welt ist,
vom mythischen Weltbild.

158



ANMERKUNGEN

1 Vgl. A. Goldberg, Der Vortrag des Ma'asse Merkawa, Judaica 29 (1973), S. 4ff.
2 Die Redaktion des palästinischen Talmuds verbindet hier zwei an sich verschiedene

Lehrstücke, nämlich die Lehre von der Schöpfung, wie sie auch sonst tradiert wurde (vgl. Bereshit
Rabba 1 § 6 ; 12 § 11 ; Pirqe de Rabbi Elieser 3 S. 8a ; Qohelet Rabba 3 § 20 u.ö.) und
eine kurze Kosmographie. Die Nahtstelle ist die Erschaffung der Erde, die Verbindung von
Job 37, 6 und Ps 136, 6. Ein Vergleich mit Hagiga 12b, wo ja der erste Teil nicht tradiert wird,
könnte zu der Vermutung Anlass geben, dass die beiden Stücke auch hier nicht zusammengehören.

Aber der letzte Satz « und den Sturmwind machte er wie eine Art Kamee » lässt
eher auf eine sehr geschickte Redaktion schliessen, denn so knüpft der Text wieder an die
aktualisierende Erzählung an.
Das Bild von den Armen Gottes, die die Welt halten, ist alt und sicherlich mythisch. Zu
vergleichen wäre die Hymne an Schamasch (ANET S. 387f) : « Du hälts die Enden der Erde
aufgehängt von der Mitte des Himmels. » Aber die Filiation des Mythos kann schwerlich zum
Verständnis des Textes beitragen.

3 Der vorliegende Text erweckt wenigstens den Eindruck, als sei Rabbi Josse der Autor der
ganzen Ausführung. Mit Sicherheit kann dies nur für das Logion selber gelten. Die weitere
Ausführung : « Die Erde, woraus besteht sie » ist sicherlich alter Traditionsstoff, den R.
Josse durchaus verwendet haben könnte. Allerdings darf man auch eine redaktionelle
Ergänzung nicht ausschliessen.

4 Vgl. Tanhuma Buber ki tissa § 16 ; Shemot Rabba 45 § 6 ; Midrash Tehillim 90 § 10 ; Bereshit
Rabba 68 § 9 u ö. R. Josse bar Halaphta wird vor allem der Midrasch zu Ex 33, 21

zugeschrieben : Wir wüssten nicht, ob Gott der Ort der Welt ist oder die Welt der Ort Gottes,
wenn nicht aus dem, was geschrieben ist (Ex 33, 21) : « Da ist ein Ort bei mir. » Diese
Auffassung impliziert (zunächst) eine räumliche Immanenz. (Vgl. zuletzt E. Urbach, The Sages,
their Concepts and Beliefs, 1975, S. 66 ; hier auch Bibliographie). Zum Verständnis des

vorliegenden Textes reicht aber wohl folgende Überlegung aus : Entweder R. Josse ist der Autor der

ganzen Ausführung, dann begreift er die Welt in Gott und zählt nur die einzelnen Bereiche
des Kosmos auf ; oder aber die kosmologische Aufzählung ist Ergänzung des Redaktors, dann
meinte dieser die Ansicht R. Josses auf diese Weise zu erläutern.

5 Vgl. vor allem Bereshit Rabba 1 § 4 : Der Gedanke an Israel ging der Schöpfung voran, u.
Shemot Rabba 38 § 4 : Um Israels willen wurde die Welt geschaffen und durch Israel (wörtlich

« auf ihnen ») besteht die Welt.

6 Shir Rabba 7, 8 (Ende). Weitere Belegstellen bei R. Mach, Der Zaddik in Talmud und
Midrasch, 1957, S. 134ff.

7 Vgl. auch das Jelamdenu-Zitat im Jalqut Num § 766, welches stark verkürzt sein dürfte.
Ansätze in Bereshit Rabba 23 § 7 u.a.O. Der Midrasch geht davon aus, dass es auch zur Zeit
des Enosch eine Flut gab. Das Aufsteigen des Wassers im Gleichnis entspricht also nach
dieser Auffassung einer wirklichen Flut : Der Vorausschau Gottes entspricht die spätere
Geschichte. Gott sah bei der Schöpfung die Väter voraus und gründete schliesslich seine
Welt auf die geschichtlichen Väter.

8 Mazzuq ist zwar ein anderer Terminus, doch ist sachlich das gleiche gemeint wie die Säulen,
auf denen die Welt steht.

9 Vgl. P. Schäfer, Rivalität zwischen Engeln und Menschen, 1970, S. 75ff.

10 So sehr überzeugend von R. Schärf, Die Gestalt des Satans im Alten Testament, 1948,

gezeigt.

11 Vgl. auch A. Goldberg, Der Heilige und die Heiligen. Frankfurter Judaistische Beiträge 4,

1976, S. llff.

159



12 Golgotha, 1926, S. 69f. Zum folgenden vgl. auch F. Böhl, Über das Verhältnis von Shetija-
Stein und Nabel der Welt. ZDMG 124, 1974, S. 253ff.

13 Midrasch Tehillim 11 § 2 ; bSanhedrin 26a.

14 Der Zaddik, S. 54ff.

15 Belege bei Mach, Der Zaddiq, S. 134ff. Diese Erklärung hängt wohl auch mit der
Vorsehung zusammen : Wenn die Existenz der Welt vom Gerechten abhängt, dann muss Gott ihn
voraussehen und auch Sorge dafür tragen, dass immer ein Gerechter da sei. Gott muss dafür
sorgen, dass die, die er schon als Gerechte weiss, zur richtigen Zeit geboren werden (vgl.
bJoma 38b, vor allem aber Midrash Tehillim 34 § 1 : Abraham wäre wohl würdig gewesen,
als erster erschaffen zu werden, aber Abraham musste die verdorbenen Generationen vor und
nach seiner Zeit tragen wie ein Balken, der in die Mitte gelegt wird (Bereshit Rabba 14 § 6).

14 Von der mystischen Gestalt der Gottheit, 1962, S. 87ff.

17 Ebd. S. 109.

18 Dies vor allem gegen Scholem, Von der mystischen Gestalt, S. 86 und gegen das sehr
verbreitete MissVerständnis, dass es genüge, den Normen und Wertvorstellungen des Judentums
zu entsprechen, um ein Gerechter zu sein. Hier liegt ein gravierendes Missverständnis vor,
und sei es auch nur in der Darstellung. Die verpflichtende Norm ist immer nur Mittel der
Heiligung. Sicherlich besteht die Verpflichtung immer nur gegenüber Gott, aber diese ist
nie eine private Verpflichtung, sie schliesst immer auch die Verantwortung für ganz Israel ein
— denn sie alle sind Bürgen füreinander — und schliesslich die Verantwortung für den Bestand
der Welt. Der Gerechte kann die Norm nicht hinter sich lassen, das ist gewiss, aber er kann die
Welt und Gott, die im Exil der Erlösung bedürfen, nicht durch die erfüllte Norm aufwiegen.
Es ist die Gemeinschaft mit Gott in einer Welt des Exils, eben dieses «dennoch» für die, die
in der Welt scheitern, die den Gerechten ausmacht.

160


	Der gerechte ist der Grund der Welt

