Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: Der gerechte ist der Grund der Welt
Autor: Goldberg, A.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER GERECHTE
IST DER GRUND DER WELT

von A.M. Goldberg

Im Traktat Hagiga des paldstinischen und des babylonischen Tal-
muds beginnt das 2. Kapitel mit den Worten : en dorschin, d.h. man
triagt nicht 6ffentlich vor. Dieser Text handelt von den Gegenstidnden,
iiber welche 6ffentlich nicht gelehrt werden soll, nimlich das ma’‘asse
bereschit, das ist das Werk des Anfangs oder die Kosmogonie und
ma‘asse merkaba, die Beschreibung der Himmel und des gottlichen
Thrones, welche ihren Ausgang in der Vision des Ezechiel hat und der
bei den Gnostikern die Beschreibung des Pleromas entspricht. Dieser
Abschnitt ist eine der wichtigsten Quellen fiir diese beiden Gegen-
stinde der mystischen Spekulation bei den Rabbinen. Aber der Text,
der zum Teil authentische Stoffe aus den Kreisen der Merkabamy-
stiker tradiert ', ist durch die Redaktion der Rabbinen zur Polemik ge-
worden gegen jene, welche vorwitzig iiber Dinge nachdenken und
sprechen, die ihrer Einsicht und Erkenntnis entzogen sind. Und so
lernen wir hier weniger iiber die indizierten Gegenstinde als iiber die
antithetischen Aussagen, welche ihnen von den Rabbinen entgegen-
gesetzt wurden. '

Zu diesen Gegenstinden mystischer Spekulation gehort auch ein
bestimmtes Weltbild, nimlich eine Unterwelt mit den Wassern der
Urflut, des Tehom, dariiber die Erde auf Siulen stehend, dariiber
wieder wolben sich die Himmel Gottes. Dieses Bild entsprach im
wesentlichen auch den allgemeinen Vorstellungen jener Zeit, aber fiir
die Rabbinen war es eher selbstverstindlich, dieses Bild auch noch aus
der Schrift zu erschliessen, ist doch die Schrift die Quelle allen Wissens.
Im palistinischen Talmud (Hagiga 2, 1) heisst es :

« R. Jehuda b. Pasi trug lehrend vor : Zu Beginn war die Welt
Wasser in Wasser. Was ist der Beweis ? » « Und der Geist
Gottes schwebt iiber den Wassern » (Gen 1, 2).

Rabbi Jehuda b. Pasi wollte damit sagen, dass ein Teil des Wassers

147



schon von Anfang an dazu bestimmt war, nicht Wasser zu bleiben.
Er fiahrt fort :

Und wiederum machte er daraus Schnee, denn es heisst (Ps
147,16) : «Der sein Eis hinwirft wie Wollflocken. » Und
wiederum machte er daraus Erde (denn es heisst Job 37, 6):
« Der zum Schnee spricht : Werde Erde | » (so im Sinne des
Midrasch zu iibersetzen).

Und die Erde steht auf dem Wasser (wie es Ps 136, 6 heisst) :
« Der die Erde iiber das Wasser breitet. » Und das Wasser steht
auf den Bergen, (wie es Ps 104, 6 heisst) : « Auf den Bergen

- steht das Wasser. » — Und die Berge stehen auf dem Wind,
(denn es heisst Amos 4, 13) : « Denn da, er bildet Berge und
schafft den Wind. » — Und der Wind hingt am Sturmwind,
(wie es Ps 148, 8 heisst) : « Und der Sturmwind, der sein Wort
ausrichtet. »

Und den Sturmwind, den machte der Heilige, gesegnet sei Er,
wie eine Art Kamee, und die ist an seinem Arm befestigt, denn
es heisst (Deut 33, 27) : « Und darunter die Arme der Welt. »

Dieser Text wird R. Jehuda b. Pasi (d.i. R. Simon b. Pasi) zuge-
-schrieben, einem paldstinensischen Amorder der 4. Gemeration. Der
so vorgetragene Lehrstoff ist alles in allem aber sehr viel &lter ; es geht
hier nur um den tadelnswerten Vortrag dieses Mannes. Der Text nim-
lich soll ein Lehrbeispiel fiir das ma‘asse bereschit sein, ein polemisches
Lehrbeispiel wohl, denn diese Weise des Vortrags konnte nur zu
leicht missverstanden werden.

Der Text entwirft uns ein Bild der Welt, wie es auch ausserhalb
Israels verbreitet war. Neu ist hier nur der kithne Schluss : « Die Erde
hingt wie eine Kamee, wie ein Amulett, am Arm Gottes ».2 Dieses
Bild ist die Konkretisierung des Verses Deut 33, 27 : « Und darunter
die Arme der Ewigkeit », sero‘ot ‘olam, was man im Mittelhebriischen
schon als « die Arme der Welt » verstehen konnte, da der Terminus
‘olam sowohl die Zeit als Ewigkeit wie auch den Raum bezeichnet.

Der Text des palistinischen Talmuds zeichnet ein ganz konkretes
Bild der Welt, eine rudimentidre Kosmologie, trotz der theologischen

148



Pointe des Schlusses. Die Redaktoren des babylonischen Talmuds
(Hagiga 12b) nahmen diesen Text auf und verbanden ihn redaktionell
mit weiteren Sidtzen zu einer Sugja. Der Text wird eingeleitet durch
ein Logion des R. Josse bar Halaphta, ® eines Tannaiten der 3. Gene-
ration :

Wehe den Geschopfen, die da sehen und doch nicht wissen,
was sie sehen, die da stehen und nicht wissen, worauf sie
stehen | Die Erde, worauf steht die ? Die Erde steht auf den
Siulen, denn es heisst Job 9, 6 : « Er erregt die Erde aus ihrem
Ort, dass ihre Sdulen erzittern. » Und die Sdulen (stehen) auf
dem Wasser, denn es heisst (Ps 136, 6) : « Der die Erde iiber
das Wasser breitet... »

Und hier folgt nun die Kosmologie, wie im palistinensischen Tal-
mud. Der Redaktor (?) des babylonischen Talmuds fiigt ein Element ein,
das im palédstinischen Talmud offensichtlich gefehlt hat, nimlich die
Siulen, auf denen die Welt steht.

R. Josse nimmt das kiihne, fast mythische Bild von den Armen Gottes auf. Aber in der
Lehre R. Josses, wie wir sie aus anderen Ausspriichen kennen, hat sich dieses Bild lingst auf-
geldst. Wenn es hier noch konkret zu sein scheint, dann nur deshalb, weil dieses Bild von den
Armen Gottes, welche die Welt halten, bereits Teil einer Tradition war, mit welcher R. Josse
sich im {ibrigen entschieden auseinandersetzt. Es war ndmlich R. Josse, der der alten Gottes-
bezeichnung hamagom eine ganz neue Bedeutung gegeben hat. Er sagte : « Warum wird Gott
hamagom, das ist der Ort, genannt ? Weil er der Ort der Welt ist, und nicht die Welt sein Ort, »*
Nach R. Josse bedarf Gott der Welt nicht, um einen Ort zu haben. Wenn aber Gott der Ort
der Welt ist, ist der Mensch iiberall auf der Welt am Ort Gottes. R. Josse sucht also nicht
einen Ort Gottes ausserhalb der Welt, er sucht einen Ort der Welt, und der Ort der Welt ist
Gott. So wird der Raum der Welt in bezug auf Gott unwesentlich, d.h. fiir Gott ist diese Welt
nicht rdumlich. Und so erhdlt der Weheruf R. Josses seinen eignen Sinn : Der Mensch steht,
und er weiss nicht worauf er steht. Er steht am Ort Gottes, wo immer er ist. Die Hinde Gottes,
welche die Welt halten, werden so zur Metapher,

R. Josse hebt aber auch die qualitativen Unterschiede von oben und unten auf und zu-
gleich die Ansitze zum dualistischen Denken, welche sich daraus ergeben konnten. Er bleibt
damit ganz auf dem Boden der biblischen Gottesvorstellung, nach welcher die Unterwelt Gott
nicht entzogen ist; auch in der Unterwelt bleibt der Mensch noch vor Gott, so wie der
Psalmist (139, 8) sagt: « Bettete ich mich im Gruftreich, auch dort bist du!» Und eben dies
sagt auch R. Josse : « Der Mensch steht und weiss nicht, worauf er steht. » Er 18st das kosmo-
logische Weltbild also nicht durch ein anderes ab, die Welt bleibt auch fiir ihn die gleiche,
nimlich eine Platte, die auf Sdulen steht, er hebt nur die Relevanz des kosmischen Raumes im
Verhiltniss zwischen Gott und Mensch auf. Das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch ist immer
unmittelbar, unabhingig vom Raum. Der Kosmos steht nicht zwischen Mensch und Gott, weder
unten noch oben, iiberall steht der Mensch am Ort Gottes.

Das Logion R. Josses erhilt dann sein eigenes Gewicht durch die

149



redaktionelle Weiterfithrung des Textes im babylonischen Talmud. Dort
heisst es im Anschluss :

Die Weisen sagen : Auf zwolf Sdulen steht sie (die Welt), denn
es heisst (Deut 32, 8) : « Der die Grenzen der Volker aufstellt
nach der Zahl der Séhne Israels » (und das sind zwélf).

Und manche sagen: Sieben (Sdulen sind es), denn es heisst
(Prov 9, 1) : « Sie (die Weisheit) hieb ihre Sdulen aus, sieben. »
R. Elasar b. Shammua sagt: Auf einer Siule steht sie, und
Zaddiq, Gerechter, ist ihr Name, denn es heisst (Prov 10, 25) :
« Der Gerechte ist der Grund der Welt. »

Der Vers Prov 10, 25 will in seinem urspriinglichen Sinn nur sagen,
dass der Gerechte Bestand hat wie ein ewiger Grund. R. Elasar ben
Shammua liest ihn allerdings anders. Indem er ‘olam nicht mehr als
« ewig » versteht, sondern als die Welt, gibt er dem Schriftvers einen
neuen Sinn.

Das Diktum von R. Elasar ben Shammuas, einen Schiiler Aqibas und
Zeitgenossen R. Josse b. Halaphtas, enthélt, fiir uns wenigstens, eine
paradoxe Wendung. Eben war noch von den konkreten Sidulen der
Welt die Rede, sieben oder zwolf, und plstzlich wird diese Siule in
einem Kurzschluss der Folgerung zur Person. Solche paradoxen Wen-
dungen sind weit weniger witzige Kurzschliisse des Denkens als es den
Anschein hat. R. Elasar stellt die Voraussetzungen in Frage : Steht
diese Welt, weil sie Sdulen hat, d.h. in einer fraglosen natiirlichen
Gesetzlichkeit, oder steht sie nicht etwa, weil sie von Gott gehalten ist ?
Und wenn Gott sie hilt, warum hilt er sie und fiir wen hilt er sie ?
R. Elasar sucht einen moralischen Grund der Welt, und er findet ihn
im Gerechten.

Sicherlich kam diese Wendung fiir die frithen Horer dieser Worte
nicht wirklich iiberraschend. Die zwdlf Sidulen, welche die Weisen
nennen, orientieren sich im Schriftbeweis an den zwdlf Stimmen
Israels. Die Weisen wollten wahrscheinlich sagen, dass die Welt um
der Gesamtheit Israels willen besteht. > Und die sieben Siulen, welche
von « manchen » genannt werden, konnten sieben geschichtliche Ein-
zelpersonlichkeiten bezeichnen, wie sie z.B. in den Pseudoclementinen
genannt werden (CXVIII, 14) nidmlich Adam, Henoch, Noah, Abra-
ham, Isaak, Jakob und Moses. Und an anderer Stelle ¢ lesen wir von
einer Schwurformel, welche lautet: « Der die Welt auf drei Siulen

150



gestellt hat, auf Abraham, Isaak und Jakob. » Dann wire der Schluss-
teil dieses Textes eine kurze Erorterung iiber die Frage gewesen :
Besteht die Welt um Israels willen, besteht sie um des Verdienstes
bestimmter Personen der Geschichte willen, oder besteht sie um des
einen Gerechten willen, den es immer geben muss.

Diese Ansichten schliessen einander nicht aus, zeigen aber doch
verschiedene Evaluierungen dessen, was den Bestand der Welt recht-
fertigt. Nach den anonymen Weisen, den Hakhamim, ist es die Ge-
meinschaft Israels, die geschichtliche und die gegenwirtige, welche
den Bestand der Welt rechtfertigt. Nach der anonymen abweichenden
Meinung « manche sagen» sind es wahrscheinlich die einzelnen
grossen Gerechten der Geschichte. Das wiirde bedeuten : auch wenn
die Gemeinschaft den Bestand der Welt nicht rechtfertigt, so haben
doch schon Gerechte gelebt, welche vor Gott so grosses Wohlgefallen
gefunden haben, dass die Welt allein um ihretwillen bestehen kann.
Das ist das Motiv des Viterverdienstes, der sakhut awot, dass Gott
nidmlich auch um der Viter willen handelt. Nach der Meinung R. Ela-
sars ist es das Verdienst, aber auch die Verantwortung eines Indivi-
duums, welches den Bestand der Welt rechtfertigt, d.h. ein Gerechter
ist der Grund der Welt, und einer wiirde vielleicht geniigen, die Welt
zu erhalten. Bei all dem ist aber daran festzuhalten, dass die zwolf
Sdulen, oder die sieben, zugleich auch die wirklichen Siulen sind.
Aber der Name « Sdule », ebenso wie die Zahl « Zwolf » oder « sieben »,
hat eine Bedeutung, die iiber die konkrete Siule hinausweist. Nur bei
R. Elasar ist wohl nicht mehr an die konkrete Siule gedacht, denn die
eine Sdule ist der Gerechte.

Wie so viele Sitze der Rabbinen ist auch dieser Satz vieldeutig und
soll es wohl sein. Auf der einen Seite ist es das Lob des einen grossen
zaddiq, der, iibermenschlich fast, die Welt rechtfertigt, aber auch ihre
Last trigt, ein Mann, auf den eine ganze Generation blicken kénnte
als ihren Fiirsprech und Rechtfertiger. Aber auf der anderen Seite ist
es nur einer, ein nicht genannter, und deshalb wohl jeder. Keiner kann
hingehen und es auf ihn abwilzen, jeder muss sich wohl sagen : ich
trage die Welt, nicht er, und wenn ich loslasse, stiirzt sie vielleicht.

Jeder muss sich sagen: Um meinetwillen wurde die Welt ge-
schaffen und um meinetwillen steht sie.

Elasar ben Shammua unterscheidet sich in seiner Ansicht von den
Weisen nur darin, dass er einerseits die Verantwortung des einzelnen

151



in der Gemeinschaft hervorhebt, andererseits aber die Aussonderung
eines grossen Gerechten méglich macht, der durch sein Tun die Ge-
meinschaft aufwiegt. Die Weisen haben dagegen eher die Moglichkeit
eines jeden einzelnen im Auge. Fiir sie ist ganz Israel vor Gott eine
Gemeinschaft von gegenseitigen Biirgen, das Verdienst der Gesamtheit
fallt ins Gewicht, jeder einzelne trigt das Seine dazu bei.

Kehren wir von hier aus nun zur grosseren Einheit des Textes zu-
riick. R. Josse hatte durch seinen Weheruf den Ansatz des kosmolo-
gischen Weltbildes aufgenommen, dann aber das dualistische Welt-
bild aufgehoben : Das Oben und Unten dieser Welt stellt keinen ei-
genen Wert dar. Die Welt ist nicht eine ewige hylische Welt, von Gott
nur geformt, und sie ist daher auch nicht eine Welt unvereinbarer
Gegensiitze, in welcher oben die gottliche Fiille, das Pleroma, die Welt
des Geistes ist, und unten die Welt der chaotischen Hyle in dauerndem
Aufbegehren gegen die Ordnung des Kosmos. Auch unten, ja iiberall
ist Gottes michtiger Arm, der die Welt trigt, und tiiberall ist der
Mensch am Ort Gottes.

Mit dem Satz von den Sdulen wurde ein weiterer Aspekt einge-
fithrt, die Frage nach dem Grund der Welt. Zweifellos gibt es Siulen,
aber es sind doch nicht die Sidulen, auf denen die Welt steht. Wenn
die Welt in Gottes Hand ist, was veranlasst Gott, die Welt zu halten ?
Was die Erde zwischen der Hand Gottes und den Fiissen des Menschen
bestehen lisst, das ist der Gerechte. Er ist die Siule, welche verhindert,
dass die diinne Erdenschale im Wasser des Abgrundes versinkt.

Dieses Bild wird erst aus einem anderen Zusammenhang klar, in
welchem es konkretisiert und gedeutet wird. Es ist dies das weitver-
breitete Gleichnis vom Baumeister, der auf einem sumpfigen Grund zu
bauen versucht. Ich zitiere hier den schon etwas spiteren Text des
Shemot Rabba (15 § 7), der aber sicherlich auf sehr frithe Vorlagen
zuriickgeht. 7 Dort heisst es :

Wir finden, dass Gott von Anfang an die Welt zu griinden
suchte und nichts fand (worauf er sie griinden kénnte), bis die
Viter aufstanden. Dies gleicht einem Koénig, der eine Stadt bauen
wollte. Er erliess einen Befehl, dass man einen Ort suche, an
dem die Stadt gebaut werden konnte. Als er den Grund setzen
wollte, da stiegen die Wasser des Abgrunds, des tehom, auf und
liessen nicht zu, dass man den Grund lege. Als er den Grund
an einer anderen Stelle setzen wollte, da stiirzten die Wasser

152



(die Stadt um). Bis er an einen Ort kam und dort einen
grossen Felsen fand. Da sprach er : Hier setze ich die Stadt hin,
auf diese Felsen.

So war die Welt zuerst Wasser in Wasser, und Gott wollte
Welten begriinden, doch die Frevler liessen es nicht zu. Was
ist da geschrieben beim Geschlecht des Enosch ? « Damals be-
gann man den Namen des Herrn anzurufen » (Gen 4, 29); da
stieg Wasser auf und iiberschwemmte sie, denn es heisst (Am
5,8) : « Der dem Wasser im Meere ruft und es auf den Erd-
boden schiittet. » Und so bestand auch das Geschlecht der Sint-
flut aus Frevlern. Was ist von ihnen geschrieben ? « Die zu
Gott sprechen: Weiche von uns» (Job 22,17). Da stiegen
Wasser auf und liessen keinen Grund legen, denn es heisst
(Job 22, 16) : « Die vergingen, bevor es Zeit war » ; und der
Strom hat ihren Grund fortgespiilt. Und es ist geschrieben
(Gen 7,11) : « An jenem Tage spalteten sich alle Quellen des
grossen Abgrunds. » Als nun die Viter kamen und Verdienst
erwarben, da sprach der Heilige, gesegnet sei Er: Auf diese
grinde ich die Welt, denn es heisst (1. Sam. 2, 8) : « Des Herrn
sind die Sdulen der Erde, auf sie stellt er die Welt. »

In diesem letzten Schriftbeweis kehren nun auch die Sdulen® wieder;
es sind hier die Viter Israels, die nimlich, die des Herrn sind, die zu
Gott gehoren. Es ist ein Gleichnis und doch nicht nur Gleichnis, denn
das Wasser ist ganz konkret, es ist das Wasser der Flut, des unter-
weltlichen tehom, welches die Generationen Enoschs und Noahs hin-
wegraffte. Die Flut bedroht in irgendeiner Weise immer die Welt —
obgleich die grosse Flutkatastrophe durch den Bund mit Noah ausge-
schlossen ist. Aber es gibt so viele andere Katastrophen, und das
Wasser ist im Gleichnis der Rabbinen immer auch Bild der grossen
Strafe. Die Wasser des unterweltlichen tehom bleiben immer eine
Bedrohung, und nur der Gerechte, der geschichtliche oder der gegen-
wirtige, oder eben die Gemeinschaft Israels hilt diese Wasser zuriick.

Was hier dargestellt wird, ist nicht mehr der Kampf zwischen Licht
und Finsternis, der Kampf eines selbstindigen bosen Prinzips gegen
ein gutes Prinzip, oder der Kampf der chaotischen hylischen Michte
gegen den geordneten Kosmos der Schépfung; diesen Dualismus
konnten die Rabbinen nicht akzeptieren : sie mussten all dies auf den
einen Gott zuriickfithren. Der Mensch wird in Frage gestellt und mit

153



ihm die Welt der Menschen. Aber kein anderer als Gott selbst kann
diesen Menschen in Frage stellen. Es ist daher ganz gleichgiiltig, wem
die Rabbinen diese Frage in den Mund legen : das kann eine satanische
Gestalt sein, der Engel Samael, der etwa fiir den zweifelnden und
versuchenden Satan des Buches Job steht, es kénnen die Engel sein,
jene heiligen Wesen, denen die Menschen nie heilig genug sind, nicht
wiirdig, dass Gott in ihrer Mitte sei, ? dann ist es der Anspruch der
Heiligkeit Gottes gegeniiber den Menschen, der den Menschen in
Frage stellt. Es kann die middat ha-din sein, Gottes Weise der strengen
Strafgerechtigkeit, welche von den Rabbinen personifiziert und also
sprechend dargestellt und der das anklagende Wort gegen den
Menschen in den Mund gelegt wird. Wer immer den Menschen vor
Gott in Frage stellt, es ist doch immer nur eine Projektion des Zwei-
fels am Menschen, der in Gott selber ist. '° Ja die Weise der Strafge-
rechtigkeit Gottes, die ganz sicher mit Gott identisch ist, und Samael,
der Satan, konnen als Fragende und Anklagende ausgetauscht werden.
Am Ende ist es der Zweifel Gottes, der den Menschen und die Welt
in Frage stellt, und es ist der Zaddiq, der Gerechte, der den Zweifel
Gottes beseitigt und auf diese Weise das Unheil, das die Welt ver-
derben konnte, die Wasser der unterweltlichen Fluten, eindimmt. "
Um seinetwillen lidsst Gott auch noch den Frevler bestehen. So lehrt
z.B. R. Berekhja (Bereshit Rabba 8 § 4) :

Als der Heilige, gesegnet sei Er, den ersten Menschen schaffen
wollte, da sah er, dass Gerechte und Frevler aus ihm hervorgehen
wiirden. Er sprach : Schaffe ich ihn, dann gehen Frevler aus ihm
hervor, schaffe ich ihn aber nicht, wie sollen Gerechte aus ihm
hervorgehen ? Was tat der Heilige, gesegnet sei Er? Er
wandte den Weg der Frevler von seinem Antlitz, er gesellte
sich die Weise der Barmherzigkeit zu (d.h. er wandte die zwei-
felnde Weise des strengen Rechtes ab) und schuf ihn.

Es ist der Gerechte, der den Zweifel beseitigt, so wie Job den
Zweifel Gottes beseitigt, er gibt der Weise der Barmherzigkeit Raum
und wendet die Weise des strengen Rechtes ab, und so kann die Welt
in Barmherzigkeit bestehen.

In dem Weltbild, das hier gezeichnet wird, muss man zu den be-
drohenden Wassern der unterweltlichen Urflut die Weise der Straf-
gerechtigkeit Gottes setzen, um das Bild ganz zu verstehen : Auf Erden

154



der Mensch, und unter ihm Gott, der die Welt trigt, zwischen ihm
und Gott steht die Bedrohung durch den Frevler, dem die Weise der
strengen Strafgerechtigkeit zugeordnet ist, welche die Welt in Frage
stellt. Auf der anderen Seite steht der Gerechte, oder Israel, oder
einer der Gerechten der Geschichte, oder selbst ein zukiinftiger Ge-
rechter, der aus dem Frevler noch hervorgehen kénnte und um dessent-
willen die Weise der Barmherzigkeit walten kann.

Schon in ihren Anfidngen hat auch die Kirche dieses Bild rezipiert.
Das Wort von Petrus, dem Fels (Matth. 16, 18), auf dem die Kirche
gebaut ist und welchen die Pforten der Unterwelt nicht tiberwinden
werden, ist gerade in diesem Kontext zu verstehen, und die urspriing-
liche Bedeutung kann man aus den rabbinischen Vorstellungen dieses
Themenkreises erschliessen. Nur wird hier nicht der Bestand der ter-
restren Welt gewihrleistet, sondern der Bestand einer Gemeinschaft
von Menschen, der Kirche, ein Unterschied, der mir durchaus wesent-
lich scheint.

Gerade das Wort an Petrus ldsst auch die mythische Herkunft des
Bildes klar erkennen. Die Pforten der Unterwelt, welche hier zur Meta-
pher fiir die Macht des Bésen geworden sind, waren einmal ganz kon-
krete Pforten, und der Fels war ein ganz konkreter Fels. Wie J. Jere-
mias in seinem Buch iiber Golgotha '? bereits angefiihrt hat, ent-
spricht der Fels hier dem Shetija-Stein, dem Griindungsstein des Heilig-
tums. Denn im Jerusalemer Heiligtum, im Allerheiligsten, war eine
grosse Steinplatte, und die wurde ewen Shetija, « Griindungsstein »
genannt, weil von diesem Stein aus die Welt gegriindet wurde. Gott
hatte diesen Stein iiber den Abgrund des tehom gesetzt und von hier
aus die Welt geschaffen, und dieser Stein liegt noch immer iiber dem
Wasser der Abgrundflut an den Pforten der Unterwelt und hilt diese
Wasser zuriick. In einem Klageruf iiber die Zerstérung des Heiligtums
heisst es : « Die Gerechten, welche die Welt begriinden und die dem
Shetijastein zu vergleichen sind, auf welchem die Welt gegriindet ist,
sie beide wurden geschindet. » '3

Es ist hier nicht noétig, diesen Tempelmythos weiter bis zu seinen
Quellen ausserhalb Israels zu verfolgen. Hier geniigt es, zu zeigen, wie
aus dem konkreten Shetijastein die Person wurde, aus dem dualistischen
Weltgriindungsmythos ein monotheistisches Weltbild. Aus diesem
Schopfungs- und Heiligtumsmythos ist vielleicht das Bild genommen
vom Gerechten, der wie die Sdule oder der Grundstein in den Wassern
der Unterwelt steht und diese abwehrt.

155



Die Vorstellung selbst, dass nimlich der Gerechte die Strafgerechtig-
keit Gottes abwendet, ist in Israel sehr alt. Sie wird allerdings niemals
als Mythologem oder als Theologumenon tradiert, sondern nur in
aktuellen geschichtlichen Zusammenhingen : Hitten sich in Sodom
auch nur zehn Gerechte gefunden, Gott hitte die Stadt nicht zerstort
(Gen 18, 22-23). Der eine Moses stellt sich dem Zorn und der Straf-
gerechtigkeit Gottes, und die Fiirbitte dieses Gerechten rettet Israel
(Ex 32, 7-14). Das sind einmalige geschichtliche Ereignisse, und die
Gerechten sind einmalige geschichtliche Personen.

Dieses geschichtliche Weltbild der Bibel bleibt zwar auch weiterhin
fiir das Judentum bestimmend, es konnte sich so aber niemals in seiner
Ausschliesslichkeit behaupten. Der Impakt der griechischen Philosophie
auf der einen, der des mythischen Dualismus auf der anderen Seite,
fithrt zur Rezeption von Weltbildern, die ihrem ganzen Wesen nach
ungeschichtlich waren. Das konnte, wie z.B. bei Philo, zu einer Auf-
16sung der Geschichte durch Allegorie fithren. Die geschichtliche Per-
son und das geschichtliche Ereignis hatten nur noch den Wert und die
Bedeutung des Sinnbilds. In der Apokalyptik wiederum wurde das
irdische Geschehen auf ein iiberirdisches Geschehen zuriickgefiihrt.
Im Weltbild des Apokalyptikers geschieht das, was auf Erden ge-
schieht, schon vorher im Himmel, und dort agieren nicht sterbliche
Menschen, sondern himmlische Michte, Engel und Engelfiirsten. Der
Mensch, der hier mitwirkt, ist nicht der geschichtliche Mensch in
seinen geschichtlichen Beziehungen zu Gott und Mitmenschen, sondern
oft ein Heiliger noch vor seiner Geburt oder nach seiner Erhohung in
den Himmel, wie Henoch oder Elias. Dieses apokalyptische Weltbild
hat auch im rabbinischen Judentum erheblichen Raum gewinnen kén-
nen. Wir konnen dies gerade bei der Vorstellung vom Gerechten be-
obachten. Wie R. Mach ' zeigen konnte, ist der Gerechte oft schon in
einer prinatalen Existenz zum Gerechten bestimmt, in seinem irdischen
Leben wird sein Bild dem Theios Aner nachgebildet, dem hellenistischen
Gottesmann, dessen Kraft und Wundermaéchtigkeit ins Ubermenschliche
gesteigert wurde.

Da die Welt des Gerechten bedarf, um zu bestehen, wird bei man-
chen Rabbinen der Gerechte zur Gnadengabe Gottes : Gott verteilt die
wenigen Gerechten auf jede Generation. '* Die bekannteste und volks-
tiimlichste Form finden wir in der Legende von den sechsunddreissig
Gerechten, welche immer verborgen in der Welt wirken.

156



Diese Auflosung der geschichtlichen Existenz des Gerechten und
die Riickfithrung seines Handelns auf ein unhistorisches Geschehen
jenseits der menschlichen Welt in den Himmel, wie dies die jiidische
Apokalyptik schon sehr frith tat, fithrte spiter dazu, dass die Vor-
stellung vom Gerechten als Weltengrund in ein sephirotisches Weltbild
integriert werden konnte, ein Weltbild, in welchem auch das geschicht-
liche Ereignis nur im Zusammenhang der Emanationen aus Gott ver-
standen werden konnte. Im Weltbild der spiteren jiidischen Mystik
wird der Gerechte, die Sdule, zum mystischen Symbol eines Status in
Gott selber, wie dies G. Scholem ¢ gezeigt hat, und die Sephira des
Zaddiq zeugt hier mit der Schekhinah die Seele des Gerechten. Der
Grund der Welt wird in diesem Bild zum zeugenden Ursprung. V7

Die sehr geringe Dogmatisierung des Judentums liess eine Vielfalt
von Anschauungen zu. Nur wenn solche Meinungen die monotheistische
Substanz des Judentums in Frage stellten, und dies war zur Zeit des
R. Elasar ben Shammua, in der Zeit wihrend und nach der hadria-
nischen Verfolgung, der Fall, nur dann haben sich die Rabbinen sehr
entschieden und entscheidend gedussert.

Bei der Auseinandersetzung mit der mythischen Kosmologie und
Kosmogonie zur Zert des R. Elasar b. Shammua wurde das mythische
Schépfungs- und Weltbild mit dem geschichtlichen Weltbild verbunden
und zwar so, dass das mythische Bild zur Metapher wurde. Aber nicht
nur dies : indem das Bild zur Metapher wurde, wurde die Welt selber
objektiviert. Die Abgrundflut wurde zu wirklichem Wasser, die Sdulen
zu wirklichen Saulen der Welt. In der Metapher hat die Flut jede Eigen-
macht verloren, die Siule jeden Eigenwert, die Flut war nur noch im
Sinne der physikalischen Gesetze ein Feind der Siule. Beide ver-
kérpern nichts anderes mehr als sich selbst. Es gibt keine mythischen
Kimpfe zwischen Gut und Bose. Nicht der Kosmos ist der kritische
Bereich der Schopfung, sondern die Beziehung zwischen Gott und
Mensch. Das mythische Bild wurde zur Metapher geschichtlicher Vor-
ginge, denn die Person des Gerechten, auf dem die Welt steht, ist eine
geschichtliche Person, der Akt, in welchem sich der Gerechte erweist,
ist ein geschichtliches Ereignis und jedes Mal einmalig.

In dem Satz vom Gerechten, der der Grund der Welt ist, wurde
der Kosmos aber nicht nur objektiviert: die Welt erhilt eine
moralische Dimension, welche dem Gesetz ihres Bestehens zu-
grundeliegt. Die Welt besteht nur, weil der Gerechte ihren Bestand
rechtfertigt, die Naturgesetze sind kein hinreichender Grund fiir ihren

157



Bestand. Die moralische Dimension ist aber immer auch eine geschicht-
liche Dimension. Denn wie rechtfertigt der Gerechte den Bestand der
Welt ? Nicht durch seine Gesinnung und nicht durch seinen makellosen
Lebenswandel, durch welchen er das besondere Wohlgefallen Gottes
erwirbt. Gewiss, zur Qualifikation des Gerechten gehort, dass er ganz
dem Bild entspricht, welches sich Gott vom Menschen gemacht hat,
als er ihn schuf. Dazu gehort aber nicht nur, dass er sich an Gott hin-
gibt, sondern auch fiir Gott ; er hat die Weise der Barmherzigkeit und
der Liebe Gottes gegeniiber der Weise der Strafgerechtigkeit zu
stiitzen und zu rechtfertigen ; er muss sich also auch fiir die Schopfung
Gottes hingeben. Der Gerechte ist daher nicht nur einer, der sich
iiberall der Siinde entgegenstellt, sondern einer, der auch noch fiir den
siindigen Menschen eintritt. Er ist immer ein Interzedierender, einer,
der der Strafgerechtigkeit Gottes entgegentritt. Er ist einer, der sein
Leben in die Waagschale wirft wie Moses, und der dem Zorn Gottes
begegnet. Es ist in irgendeiner Weise wohl immer die Interzession des
Gerechten gemeint, durch welche der Gerechte zum Grund der Welt
wird : Gott sah voraus, dass der Gerechte im kritischen Moment die
Welt vor seiner Strafgerechtigkeit bewahren wiirde. '® Dieser kritische
Moment ist aber, wenn er eintritt, immer ein geschichtlicher Moment,
ein Moment, da sich in der Welt der Menschen etwas ereignet, und
insofern kénnen wir diese moralische Dimension der Welt nur als eine
geschichtliche Dimension verstehen. Jeder dieser kritischen Momente
ist einmalig. Der Ausgang der Krisis fiihrt zu einer neuen Situation,
und jede Krisis ist geeignet, fiir den Menschen, aber auch fiir Gott,
zu einer weiteren geschichtlichen Erfahrung zu werden. Zur Siule und
zu den Wassern, auf der und iiber denen die Welt steht, gehort eine
Dimension der Zeit, in der die Sdule nie die gleiche bleiben kann, und
das unterscheidet den Satz vom Gerechten, der der Grund der Welt ist,
vom mythischen Weltbild.

158



ANMERKUNGEN

'Vegl. A. Goldberg, Der Vortrag des Ma‘asse Merkawa, Judaica 29 (1973), S. 4ff.

? Die Redaktion des palistinischen Talmuds verbindet hier zwei an sich verschiedene Lehr-
stiicke, ndmlich die Lehre von der Schdpfung, wie sie auch sonst tradiert wurde (vgl. Bereshit
Rabba 1 § 6; 12 § 11; Pirge de Rabbi Elieser 3 S. 8a ; Qohelet Rabba 3 § 20 u.5.) und
eine kurze Kosmographie. Die Nahtstelle ist die Erschaffung der Erde, die Verbindung von
Job 37, 6 und Ps 136, 6. Ein Vergleich mit Hagiga 12b, wo ja der erste Teil nicht tradiert wird,
konnte zu der Vermutung Anlass geben, dass die beiden Stiicke auch hier nicht zusammen-
gehoren. Aber der letzte Satz « und den Sturmwind ... machte er wie eine Art Kamee » liisst
eher auf eine sehr geschickte Redaktion schliessen, denn so kniipft der Text wieder an die
aktualisierende Erzdhlung an.
Das Bild von den Armen Gottes, die die Welt halten, ist alt und sicherlich mythisch. Zu
vergleichen widre die Hymne an Schamasch (ANET S. 387f) : « Du hilts die Enden der Erde
aufgehdngt von der Mitte des Himmels. » Aber die Filiation des Mythos kann schwerlich zum
Verstindnis des Textes beitragen.

3 Der vorliegende Text erweckt wenigstens den FEindruck, als sei Rabbi Josse der Autor der
ganzen Ausfilhrung. Mit Sicherheit kann dies nur fiir das Logion selber gelten. Die weitere
Ausfiithrung : « Die Erde, woraus besteht sie ...» ist sicherlich alter Traditionsstoff, den R.
Josse durchaus verwendet haben konnte. Allerdings darf man auch eine redaktionelle Er-
gdnzung nicht ausschliessen.

4 Vgl. Tanhuma Buber ki tissa § 16 ; Shemot Rabba 45 § 6 ; Midrash Tehillim 90 § 10 ; Bereshit
Rabba 68 § 9 u 6. R. Josse bar Halaphta wird vor allem der Midrasch zu Ex 33,21 zuge-
schrieben : Wir wiissten nicht, ob Gott der Ort der Welt ist oder die Welt der Ort Gottes,
wenn nicht aus dem, was geschrieben ist (Ex 33, 21) : « Da ist ein Ort bei mir. » Diese Auf-
fassung impliziert (zunichst) eine rdumliche Immanenz. (Vgl. zuletzt E. Urbach, The Sages,
their Concepts and Beliefs, 1975, S. 66 ; hier auch Bibliographie). Zum Verstindnis des vorlie-
genden Textes reicht aber wohl folgende Uberlegung aus : Entweder R. Josse ist der Autor der
ganzen Ausfilhrung, dann begreift er die Welt in Gott und zdhlt nur die einzelnen Bereiche
des Kosmos auf ; oder aber die kosmologische Aufzidhlung ist Ergdnzung des Redaktors, dann
meinte dieser die Ansicht R. Josses auf diese Weise zu erldutern.

5 Vgl. vor allem Bereshit Rabba 1 § 4: Der Gedanke an Israel ging der Schopfung voran, u.
Shemot Rabba 38 § 4: Um Israels willen wurde die Welt geschaffen und durch Israel (wort-
lich « auf ihnen ») besteht die Welt.

6 Shir Rabba 7,8 (Ende). Weitere Belegstellen bei R. Mach, Der Zaddik in Talmud und
Midrasch, 1957, S. 134ff.

7 Vgl. auch das Jelamdenu-Zitat im Jalqut Num § 766, welches stark verkiirzt sein diirfte. An-

sidtze in Bereshit Rabba 23 § 7 u.a.0. Der Midrasch geht davon aus, dass es auch zur Zeit
des Enosch eine Flut gab. Das Aufsteigen des Wassers im Gleichnis entspricht also nach
dieser Auffassung einer wirklichen Flut: Der Vorausschau Gottes entspricht die spitere
Geschichte. Gott sah bei der Schépfung die Viter voraus und griindete schliesslich seine
Welt auf die geschichtlichen Viter.

8 Mazzug ist zwar ein anderer Terminus, doch ist sachlich das gleiche gemeint wie die Siulen,
auf denen die Welt steht.

? Vgl. P. Schifer, Rivalitit zwischen Engeln und Menschen, 1970, S. 75ff.

10 So sehr iiberzeugend von R. Schirf, Die Gestalt des Satans im Alten Testament, 1948, ge-
zeigt.

" Vegl. auch A. Goldberg, Der Heilige und die Heiligen. Frankfurter Judaistische Beitrige 4,
1976, S. 11ff.

159



12 Golgotha, 1926, S. 69f. Zum folgenden vgl. auch F. Bohl, Uber das Verhiltnis von Shetija-
Stein und Nabel der Welt. ZDMG 124, 1974, S. 253ff.

13 Midrasch Tehillim 11 § 2 ; bSanhedrin 26a.
W Der Zaddik, S. 54ff.

s Belege bei Mach, Der Zaddiq, S. 134ff. Diese Erklirung hingt wohl auch mit der Vor-
sehung zusammen : Wenn die Existenz der Welt vom Gerechten abhingt, dann muss Gott ihn
voraussehen und auch Sorge dafiir tragen, dass immer ein Gerechter da sei. Gott muss dafiir
sorgen, dass die, die er schon als Gerechte weiss, zur richtigen Zeit geboren werden (vgl.
bJoma 38b, vor allem aber Midrash Tehillim 34 § 1: Abraham wire wohl wiirdig gewesen,
als erster erschaffen zu werden, aber Abraham musste die verdorbenen Generationen vor und
nach seiner Zeit tragen wie ein Balken, der in die Mitte gelegt wird (Bereshit Rabba 14 § 6).

6 Von der mystischen Gestalt der Gottheit, 1962, S. 871f.
7 Ebd. S. 109.

8 Dies vor allem gegen Scholem, Von der mystischen Gestalt, S. 86 und gegen das sehr ver-
breitete Missverstindnis, dass es geniige, den Normen und Wertvorstellungen des Judentums
zu entsprechen, um ein Gerechter zu sein. Hier liegt ein gravierendes Missverstindnis vor,
und sei es auch nur in der Darstellung. Die verpflichtende Norm ist immer nur Mittel der
Heiligung. Sicherlich besteht die Verpflichtung immer nur gegeniiber Gott, aber diese ist
nie eine private Verpflichtung, sie schliesst immer auch die Verantwortung fiir ganz Israel ein
— denn sie alle sind Biirgen fiireinander — und schliesslich die Verantwortung fiir den Bestand
der Welt. Der Gerechte kann die Norm nicht hinter sich lassen, das ist gewiss, aber er kann die
Welt und Gott, die im Exil der Erlésung bediirfen, nicht durch die erfiillte Norm aufwiegen.
Es ist die Gemeinschaft mit Gott in einer Welt des Exils, eben dieses « dennoch » fiir die, die
in der Welt scheitern, die den Gerechten ausmacht.

160



	Der gerechte ist der Grund der Welt

