Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 33 (1977)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Walther Zimmerli, 1. MOSE 12-25: ABRAHAM. Ziircher Bibelkommentare AT 1.2, Theolo-
gischer Verlag Ziirich, 1976, 150 S.

33 Jahre nach der Auslegung der Urgeschichte (Gen 1-11) in der « Prophezei » legt W. Z.
in der Reihe der von G. Fohrer, H. H. Schmid und S. Schulz herausgegebenen Reihe der
« Ziircher Bibelkommentare » die Erklarung der Abrahamgeschichten vor. In der « Einleitung »
(S. 9-13) schliesst sich Zimmerli der inzwischen in Frage gestellten neueren Urkundenhypothese
an ; die Zeit der Erzviiter riickt er « nicht allzuweit von der Zeit der Einwanderung der wohl
im Ausgang des 13. Jahrh. aus Agypten kommenden Gruppen » ab.

Die Ubersetzung und Erkldrung der Texte Gen 11,27-25,11 sind exakt und gediegen ; Fuss-
noten enthalten u.a. textkritische Bemerkungen. Anerkennenswert ist, dass Zimmerli bei der
Auslegung mehrmals das sog. Genesis-Apokryphon von Qumran heranzieht. S. 25 miisste es
in bezug auf den Vertrag Abrahams mit Abimelech « Kap. 21 » (nicht « Kap. 20 ») heissen. Sonst
sind dem Rezensenten keine « Fehler » aufgefallen. Es wiirde zu weit fiihren, auf Einzelheiten
einzugehen. Zimmerli sieht in Gen 14 — wie iiblich — und Gen 15 (auch 24 ?) eigenstindige
Erzihistiicke. Fiir seine behutsame Ausgewogenheit spricht, dass er in Gen 15 deutoronomische
Redeweise feststellt, doch auch auf erhebliche Unterschiede zum 5. Buch Mose hinweist (S. 49) ;
dhnlich auch bei Gen 18,19 (S. 82f.).

Das « Nachwort » (S. 141-144) enthilt eine Zusammenfassung. Ob « schimpfliche Ferne
von der Segensgeschichte » der Nachkommen Lots auf Grund von Gen 19,30ff. nicht etwas zu
krass ausgedriickt ist ? Ein « Stellen- » und ein « Stichwortregister » (S. 145-150) schliessen das
Werk ab. Darf man auf eine Fortsetzung (Isaak und Jakob/Israel) durch denselben Autor
hoffen ?

Herbert Schmid

Otto Bichli, AMPHIKTYONIE IM ALTEN TESTAMENT. Forschungsgeschichtliche Studie zur
Hypothese von Martin Noth. Sonderbinde zur Theologischen Zeitschrift, Band VI, Fried-
rich Reinhardt Verlag, Basel 1977 ; 192 S., kt. 54.— Fr.

Dem im Gemeindepfarramt stehenden Verf. ist es hoch anzurechnen, dass er der Amphi-
ktyonie-Hypothese, die noch vor Jahren geradezu ideologisch die alttestamentliche Wissenschaft
bestimmte und nun weitgehend wie eine Mode fallengelassen wurde, eine solide forschungsge-
schichtliche Studie gewidmet hat. Nach Vorwort und Einleitung handelt B. im 1. Kap. die
Hypothese als solche ab (S. 7ff.). Dabei ist die Herausarbeitung des « klassischen Vorbildes »
(S. 20ff.), ndmlich der delphisch-pyldischen Amphiktyonie, besonders instruktiv. Schade, dass
nicht rechtzeitig Altphilologen die alttestamentliche Wissenchaft vor einem etwas zu pauschalen
und damit eigentlich unhistorischen Gebrauch des Begriffs « Amphiktyonie » gewarnt haben !
Im II. Kap. stellt B. die Rezeption der Hypothese, die Noth selbst kritisch und nicht als eine
Art von Generalschliissel fiir das ganze Alte Testament verwendete, im Sinne der Zustimmung,
des (iiberladenen) Ausbaus, der Alternative und der kritischen Integration dar ; die « Ablehnung
(FOHRER) » (S. 70ff.) ist eigentlich keine « Rezeption », sondern eine « Reaktion ». Im III. Kap.
(S. 85ff.) differenziert B. nach verschiedenen « Aspekten » der Hypothese, wie « Zusammen-
schluss der Stimme », « Zentrum », « Kult », « Recht », « Krieg » und verschiedenen « Nachwir-
kungen ». Das IV. Kap. « Kritik » fasst zusammen : es geht um den « Stellenwert (der Hypo-
these) bei NOTH », um die « Wertung der Rezeption », um die « Analogie » — wobei Bi#chli
methodologisch sauber Funktion und Tragfidhigkeit des Analogieschlusses erarbeitet — und um
einen « Ausblick ». Zuniichst sei auf einige formale Kleinigkeiten hingewiesen : S. 61 miisste es
« SCHWALLY » (statt « SCHALLY ») und S. 156 «1 Kon 18 » (statt «1 Kon 19 ») heissen.
Dann seien zu den Folgerungen B.s einige Bemerkungen gemacht: « Der Verfasser bringt der
Hypothese kein unbedingtes, wohl aber ein differenziertes Vertrauen entgegen und ist der Mei-
nung, sie habe nicht nur einen bleibenden Platz in der Forschung verdient, sondern sie sei auch
geeignet, eine wichtigen Ausschnitt aus der Altisraels Geschichte zu erhellen. » (S. XI). S. 76

136



schreibt B. : « Wissenschaftliche Hypothesen haben, wenn sie abgelehnt werden, Anspruch auf
eine Alternative, die ein gestelltes Problem iiberzeugender zu l6sen imstande ist. » (S. 76). Was
macht man aber, wenn man z.B. nicht im Zuge eines extremen Pendelschlags, sondern wegen
des « klassischen Vorbildes » den Amphiktyonie-Begriff wegen seiner Unschirfe aufgibt, aber
zugestandener Massen keine Alternative weiss ? « Die Haltbarkeit der Hypothese kann nur mit
sicheren Erfahrungstatsachen... widerlegt werden » (B., S. 169). Ist das nicht in Anbetracht der
Quellenlage iiber die « Richterzeit» zu viel verlangt ? « Analogie » (inwieweit ?) oder « Nicht-
analogie » — das ist doch die Frage. Das subjektive Ermessensurteil iiber Wahrscheinlichkeiten
und Moglichkeiten spielt hier eine entscheidende Rolle, wobei jedem Subjekt gleiches Recht zu-
gestanden werden sollte. Andeutungsweise seien einige Vermutungen im Hinblick auf die Pro-
blematik des Zusammengehens von einigen oder allen « Stimmen Israels » geiiussert : Aus den
Vitererzidhlungen spricht m.E. ein ziemlich friedliches, genealogisch begriindetes Zusammenge-
horigkeitsbewusstsein, auch gegeniiber verschiedenen « verwandten » Nachbarvilkern. Aus dem
Deboralied z.B. spricht ein ziemlich kriegerisches (« natiirlich » im Sinne der Verteidigung!) in
Jahwe begriindetes Zusammengehorigkeitsbewusstsein. Haben Saul und schliesslich David beide
soziokulturellen Strukturen zu einer spannungsvollen Einheit verbunden, wobei dann die Inte-
gration der Kanaanier die Spannungen noch vergrosserte ? B.s verdienstvolle Forschungsge-
schichte regt zu vorsichtiger Weiterarbeit an.
Herbert Schmid

Hieronymus Christ, BLUTVERGIESSEN IM ALTEN TESTAMENT. Der gewaltsame Tod des
Menschen, untersucht am Wort dam. Theologische Dissertation, Band XII, Friedrich
Reinhardt Verlag, Basel 1977, 236 S., kt., Fr. 29.80

Der Verf. geht in seiner Basler Dissertation (1971) anhand des Wortes ‘dam’ (Pl. ‘damim’)
= ‘Blut’ (der Plural bringt meist eine Intensivierung zum Ausdruck) dem Problem des ge-
waltsamen Todes des Menschen im AT nach. Es geht also nicht um das Blut von Tieren —
sieht man von dem apotropidischen Passahblut (S. 131ff.) und dem « Blut beim Schlachten »
(S. 136ff.) ab. Es geht im wesentlichen und das vergossene Menschenblut, an das des Hebrier
bei dem Begriff ‘dam’ dachte ; Menschenblut im Zusammenhang von Menstruation und Geburt,
auch das Beschneidungsblut, das in Ex 4,24-26 eine apotropidische Wirkung hat (S. 130f.), werden
nur im Voriibergehen erwihnt. Nach Einleitung und Vorbemerkung folgen eine « Semasiolo-
gische Untersuchung der Einzelgrésse dm » (S. 12ff.), dann eine Abhandlung iiber « dm in
grosseren sprachlichen Feldern» (S. 69ff.) und « Die iibrigen Vorstellungen vom menschlichen
Blut » (S. 129ff.). Da Begriffsuntersuchungen etwas Aphoristisches an sich zu haben pflegen,
ist es erfreulich, dass der Verf. immer wieder « Zusammenfassungen » bietet und das Ganze
durch eine abschliessende « Zusammenfassung » abrundet (S. 147ff.). Die Monographie stellt ein
griindliches Arbeitsbuch dar, und der ausfiihrliche « Index locorum » (S. 232-235) erleichtert den
Umegang damit. Es wiirde hier zu weit fithren, auch nur die wichtigsten Ergebnisse der Unter-
suchung Christs aufzufiihren. Nur weniges sei erwihnt, was iibliche Meinungen korrigiert oder
widerlegt bzw., was zum Widerspruch herausfordern mag. Blut ist kein anthropologischer (oder
physiologischer) Begriff ; eine « Blutsverwandtschaft » im eigentlichen Sinn gibt es im AT iiber-
haupt nicht (S. 9ff.). In Anbetracht der Parallelitit von (schuldhaft) vergossenem Blut und
« Gewalttat » (hms) erhebt sich m.E. die Frage, ob mit diesem Begriff in Gen 6,9ff. ein Toten
gemeint ist (cf. Gen 9,6). Wihrend wir beim « Blutvergiessen » hauptsidchlich an den Krieg
denken, findet sich diese Vorstellung im AT nur in 1 Chron 22,8 und 28,3 (S. 63). Wird gemein-
hin die Verbindung von « Blut» und « Leben » als uralt angesehen, so hdlt Ch. «die Theorie,
dass das Blut Leben ist» fiir eine « spidtdeuteronomische Begriindung des Schichtgebots »...
Explizit auf den Menschen wird diese Theorie erst (und im Alten Testament nur) in Gen 9,4f.
iibertragen. Beherrschend wird sie allerdings im Spitjudentum der nachalttestamentlichen Zeit. »
(S. 146). Besser wiirde der Verf. hier vom « Judentum », um nicht zu sagen « Frithjudentum »,
sprechen, doch dies nur ganz nebenbei ! Anerkennenswert ist, dass Ch. ausser in seinem « Ex-
kurs zu Matth. 27,25 « Sein Blut auf uns und unsere Kinder » (S. 115) am Ende seiner Zu-
sammenfassung auf das Blut Christi im Sinne von Tod Christi zu sprechen kommt (S. 150-
152).

Herbert Schmid

137



Yigael Yadin, HAZOR. Die Wiederentdeckung der Zitadelle Konig Salomos. Ins Deutsche
iibersetzt von M. Poelchau. Hoffmann & Campe Verlag, Hamburg 1976

Was fiir Heinrich Schliemann Homer war, ist fiir Yigael Yadin die Bibel. Sie sagt ihm,
was er ausgraben will, und er findet es. Doch hat er dem Ausgriber Trojas nicht nur das
moderne Riistzeug der Archiologie voraus, sondern auch die besonderen Mdglichkeiten der
Planung und Durchfithrung im Grosseinsatz und in Eintracht und starker Zusammenarbeit mit
dem Staat, zu dessen militdrischer Fiihrung er gehort. Die Archiologie der klassischen Alter-
tilmer setzte den nationalen Selbstfindungsprozess jener Volker, die sich als die Nachkommen
und Erben der alten Kulturen ansehen, von aussen in Gang ; in Israel geschieht dies von vorn-
herein von innen her. Biblische Geschichte wird als die eigene Geschichte geglaubt, erlebt —
und prisentiert. Das macht Yadins Biicher so faszinierend.

Gewiss kommt der fiir ein breites Publikum geschriebene Bericht iiber Hazor an Ge-
schlossenheit und innerer Dramatik nicht dem iiber Bar Kochba oder gar jenem iiber Masada
gleich. Das wire bei der — hier ist das Wort einmal wirklich am Platz — Vielschichtigkeit des
Materials, das nahezu zweitausend Jahre Siedlungsgeschichte in vierundzwanzig Siedlungs-
schichten umfasst, kaum mdoglich. Nicht immer wirkt ein « dramatischer Fund » auch auf den
Leser so aufregend wie auf den Autor, obwohl er es wie kaum ein anderer Archiologe ver-
steht, seine Erregung mitzuteilen und den Leser nicht nur an den Ergebnissen seiner Arbeit zu
interessieren, sondern, soweit das iiberhaupt mdoglich ist, an ihrem unmittelbaren Verlauf zu
beteiligen. Das geschieht besonders schén bei den Fragen um die salomonischen Kasematten-
mauern — prima vista doch ein eher trockenes Gebiet — und dem Exkurs iiber Megiddo. Da zu
erwarten ist, dass der Leserkreis wie der Autor selbst vorwiegend am israelitischen Hazor inter-
essiert ist, wird jeder — freilich wohl jeweils in verschiedener Weise — auf seine Kosten
kommen. Es sei darum eine kleine personliche Notiz erlaubt.

Im Friihjahr 1965 stand die Rezensentin in Hazor als Mitglied einer Israel bereisenden
Studentengruppe inmitten iippig bliilhenden Grases ratlos vor den Fundamenten eines Tempels,
der ganz offensichtlich in seiner Anlage dem salomonischen Tempel entsprach — mit der be-
merkenswerten Ausnahme, dass entgegen den iiblichen Rekonstruktionen die beiden Siulen
(Jachin und Boas) nicht vor der Vorhalle, sondern innerhalb derselben gestanden haben
mussten. Diese Erinnerung, verkniipft mit der damals gefundenen Scherbe eines Knickschulter-
gefédsses aus der spiten Bronzezeit, in der Yadin Josua 11 ansetzt, wurde durch die Lektiire des
Buches aktiviert, die Fragen von einst wurden beantwortet. Wirklich handelt es sich bei diesem
Tempeltyp der spidten Bronzezeit um den architekturgeschichtlichen Vorldufer des Tempels von
Jerusalem.

Nur wenige weitere und fiir den Bibelleser besonders interessante Ergebnisse seien heraus-
gegriffen : Die salomonischen Kasemattenmauern, d.h. die fiir Salomos Festungsanlagen typi-
schen doppelten, mit Zwischenriumen gebauten Mauern, gehen wirklich auch in Hazor und
Megiddo auf Salomo zuriick. Das bedeutet, wie der Leser anhand einer Art von archiologischer
Detektivgeschichte erfihrt, dass die beriihmten «salomonischen Pferdestille» von Megiddo
nicht von Salomo erbaut sind (und im iibrigen vielleicht gar nicht nur Pferdestille waren),
sondern wohl von Ahab, dessen Regierungszeit, aus der Bibel eher unriihmlich bekannt,
siedlungsgeschichtlich durch eine besonders hochentwickelte Bautechnik gekennzeichnet ist. So
geht auch die in den Fels gehauene Wasserleitung von Megiddo, die in Hazor ein Pendant hatte,
nicht auf die Kanaanierzeit, sondern auf Ahab zuriick. Seine Techniker scheinen geradezu inter-
nationalen Ruhm auf diesem Gebiet gehabt zu haben (S. 274). Erst etwa 150 Jahre spiter wurde
ein entsprechender Felsentunnel in Jerusalem durch Ko&nig Hiskia angelegt (2 Kon. 20,20).

Was Yadin zur Frage des Verhiltnisses von Jos 11 und Ri 4 sagt, wird vermutlich trotz
seiner ziemlich geschlossen vorgetragenen Argumentation in Fachkreisen nicht unwidersprochen
hingenommen werden. Er rechnet damit, dass die Israeliten unter Josuas Fiihrung im 13. Jh.
v. Chr. die blilhende und michtige Stadt Hazor eroberten und dem Erdboden gleichmachten.
Nach einer « Zwischenzeit » recht magerer und bedeutungsloser Besiedlung sei es dann zu einer
neuen Befestigung, Durchgestaltung und Bliite der Stadt unter Salomo gekommen. Demgegen-
iiber beruhe der in Ri 4 zum Deboralied (Ri 5) gegebene Prosarahmen — grob gesprochen —
auf einem historischen Irrtum.

Yadins Ansitze der Hammurapi-Chronologie — er sieht die kurze Chronologie fiir archi-
plogisch erwiesen an — werden v.a. in Orientalistenkreisen Beachtung finden. In diesem Zu-

R



sammenhang i§t auch das wihzige Keilschriftfragment eines sumerisch-akkadischen « Worter-
buches » von Interesse, an das Yadin grosse Hoffnungen kniipft ; hidlt er es doch fiir moglich
(S. 266), « dass die Archive der Konige von Hazor ans Licht kommen werden, wenn der Palast
vollstindig ausgegraben wird. » Das archiologische Ahnungsvermdgen des Autors, ein weiterer
Zug, der ihn mit Schliemann verbindet, mag beim Leser diese Hoffnung fast zur festen Erwar-
tung verdichten. Zumindest wire man nicht mehr erstaunt bei einer solchen Entdeckung. Denn
dieses Buch prisentiert so viele erstaunliche Entdeckungen in (trotz einiger Merkwiirdigkeiten
der Ubersetzung : Jael ist z.B. ein weiblicher Vorname — S. 152) so ansprechender und vor
allem durch die vorziiglichen Farbbilder auch anschaulicher Form, dass einem am-Ende Hazor
irgendwie vertraut gemacht ist, und zwar, ganz wie es der Absicht des Ausgribers entspricht,
nicht nur als die Konigin der kanaandischen Stddte, sondern Hazor als israelitische Stadt.

Ina Willi-Plein

N.H. Rosenbloom, TRADITION IN AN AGE OF REFORM. The Religious Philosophy of Sam-
son Raphael Hirsch. The Jewish Publication Society of America, Philadelphia 1976, 480 S.,
$ 12.50

Rabbiner Samson Raphael Hirsch (1808-1888) war eine der fiihrenden jiidischen Perstnlich-
keiten des Emanzipationszeitalters. Widhrend auf der einen Seite der Ruf nach' Reformen des
Judentums immer lauter wurde und extreme Anhinger der Reformbewegung praktisch das
gesamte traditionelle Gefiige des jiidischen Lebens in Frage stellten, reagierten die Vertreter der
streng traditionellen Richtung immer heftiger gegen alle Versuche dieser Art und bewiesen durch
ihre starr ablehnende Haltung gegeniiber jedweder Neuerung, dass ihnen im Grunde jedes Ver-
stindnis dafiir abging, dass es sich um einen allgemeinen Gesellschafts- und Strukturwandel
handelte, der notwendigerweise auch das jiidische Element in seinen Bann zog. So wurde denn
auch in verhdltnismissig kurzer Zeit in den von der biirgerlichen Emanzipation erfassten Lan-
dern Mittel- und Westeuropas der Einfluss des streng traditionell gesinnten Elemente immer
geringer, widhrend sich auf Gemeindeebene im allgemeinen eine Art gemissigter Konservatismus
durchsetzte, der wohl extreme Reformen vermied, sich aber andererseits doch gewissen infolge
der Zeitverhiltnisse notwendig gewordenen Anderungen, besonders auf dem Gebiete des
Synagogengottesdienstes, nicht verschloss.

Es ist weitgehend das Verdienst von Rabbiner Hirsch, durch sein Programm : Torah ’im
dirdkh drdz, « jidische gepaart mit weltlicher Bildung », die jiidische « Orthodoxie » — Hirsch
selbst hat diese Bezeichnung zu Recht als ein Unding empfunden — hiniibergefiihrt zu haben in
die moderne Zeit. Er erkannte, dass es sinnlos war, einer definitiv zuende gegangenen Periode
jidischer Lebensform nachzuhingen und sich, gleich den geistigen Fiihrern der « Altorthodoxie »,
in ein kulturelles Ghetto einzuschliessen. « Die Reform, deren das Judentum bedarf, ist eine
Erziehung der Zeit zur Torah, nicht eine Nivellierung der Torah nach der Zeit », lautete eine
andere seiner programmatischen Erklidrungen.

Rabbiner Hirsch erkannte, dass die deutschen jiidischen Grossgemeinden in ihrer
Struktur bereits zu weit von den traditionellen Formen abgegangen waren, um eine Chance fiir
eine religiose Regeneration innerhalb ihres Rahmens zu bieten. Aus diesem Grund trat er in
Preussen fiir das sogenannte « Austrittsgesetz» ein (1878), das dem orthodoxen Element
gestattete, eigene, unabhingige Gemeindeorganisationen zu bilden. Dadurch wurde in den
Kreisen der Orthodoxie selbst eine bittere Polemik entfacht, die Hirsch in Gegensatz zu man-
chen seiner gleichgesinnten Zeitgenossen brachte, fiir die trotz allem die Einheit der Gemeinde
das hochste Ziel blieb.

Seine Ideen verwirklichte Rabbiner Hirsch vor allem innerhalb der « Israelitischen Reli-
gionsgesellschaft » in Frankfurt a.Main, als deren geistiger Fiihrer er im Jahre 1851 berufen
wurde, und die damit zum Prototyp einer ganzen Anzahl sogenannter « Hirsch-Gemeinden »
wurde, die auch an anderen Orten entstanden.

Rabbiner Hirsch hat seine Ideen in einer Reihe programmatischer Schriften entwickelt,
von denen die wichtigsten hier aufgefiihrt seien :

— Neunzehn Briefe iiber Judentum (1836), und

139



— Choreb oder Versuche iiber Jissroéls Pflichten in der Zerstreuung (1838), eine Art Dogmatik,
Ethik und rituelle Symbolik des Judentums.

Daneben haben ihn auch sein Pentateuch (Der Pentateuch. Ubersetzt und erldutert. 1867-
1878) und die nach seinem Tode verdffentlichte Ubersetzung und Erklirung des tiglichen Gebet-
buches weit iiber den Rahmen der sogenannten « Neo-Orthodoxie » hinaus bekannt gemacht.

Hirsch war einer der ersten orthodoxen Rabbiner, der sich in seinen Schriften der
deutschen Sprache statt des immer weniger und weniger verstandenen Hebriisch bediente ; er
war ein wahrer Meister der Sprache, was ihm auch seine ideologischen Gegner gerne zuge-
standen.

Das vorliegende Werk wiirdigt Hirschs Persdnlichkeit auf dem Hintergrund der Zeitver-
hiltnisse (Hirsch in the Context of His Age), beschreibt dann das wesentlich neue Element in
dem von ihm vorgezeichneten Weg (4 New Approach) und analysiert vor allem in synoptischer
Form die seinen verschiedenen Schriften zugrundeliegenden religionsphilosophischen Ideen (The
Rationalization of the Commandements). Ein ausfiihrlicher Fussnotenteil, eine bibliographische
Auswahl und ein Index beschliessen das Buch, das einen erschopfenden Uberblick iiber Rabbiner
Hirschs einmalige Personlichkeit und seine Ideenwelt gewidhrt, die sich bislang nur anhand selten
gewordener und oft nur schwer zu beschaffender Literatur erschloss.

K. H.

J. Gutmann (Hrsg.), THE SYNAGOGUE. Studies in Origins, Archeology and Architecture.
Ktav Publishing House, New York 1975. 359 S. & 25.—

Mit dem vorliegenden Band setzt das Ktav Publishing House eine dankenswerte Initiative
fort, ndmlich in verschiedenen Zeitschriften und anderen Publikationen verd&ffentlichte Abhand-
lungen zu einem bestimmten Themenkreis in einem handlichen Sonderband zusammenfassen :
Diesmal ist das Thema die Synagogue.

Das Buch gliedert sich in drei Hauptteile : 1. Anfinge ; II. Archiologie ; III. Architektur.

Wihrend die grundsiitzlichen Beitrige von Louis Finkelstein, The Origins of the Synago-
gue, S. Zeitlin, id. und M. Hengel, Proseuche und Synagoge unter Judaisten und dariiber hinaus
bei einem an der Geschichte des jiidischen Gotteshauses interessierten Leserpublikum ziemlich
bekannt sind, sei in diesem Zusammenhang besonders auf den starus quaestionis von J. Gut-
mann verwiesen : The Origins of the Synagogue : The Current State of Research.

Im dritten Teil sind vor allem die Beitrige von Rachel Wischnitzer, Mutual Influences
between Eastern and Western Europe in Synagogue Architecture from the 12th to the 18th
Century, Helen Rosenau, German Synagogues in the Early Period of Emancipation et Alfred
Werner, Synagogues for Today’s Jews beachtenswert.

Ein Namen- und Sachregister hiitte gute Dienste geleistet.

K. H.

H. Z. Dimitrovsky (Hrsg.), EXPLORING THE TALMUD. Part I: Education. Ktav Publishing
House, New York 1976, 377 S., § 25.—

Wie im vorhergehenden, The Synagogue, werden auch in diesem Band einschligige Ab-
handlungen verschiedener Autoren zusammengefasst.

Das Buch ist in fiinf Abschnitte gegliedert: I. Die jiidische Erziehung, ihr Programm
und ihre Ziele ; II. Der Rabbi; III. Lehrer und Schiiler ; IV. Der Lehrvorgang ; V. Schulen
und Akademien.

Besonders hingewiesen sei auf folgende Beitrige : Z.E. Kurzweil, Fundamental Principles
of Jewish Education in the Light of Halachah (S. 36ff.) ; David M. Gordis, Towards a Rabbinic
Philosophy of Education (S. 46) ; Abraham I. Kook (ins Englische iibertragen von Ben Zion
Bockser), The Sage is More Important than the Prophet (p. 103ff.) ; Hershel Shanks, Origins of
the Title « Rabbi » (p. 177ff.) ; Louis Finkelstein, The Transmission of the Early Rabbinic Tradi-
tions (p. 241ff.) ; Moshe Aberbach, Educational Institutions and Problems during the Talmudic
Age (S. 343ff.).

K. H.

140



J.I. Dienstag (Hrsg.), STUDIES IN MAIMONIDES AND ST. THOMAS AQUINAS. Selected
with an Introduction and Bibliography. Bibliotheca-Maimonidica. Texts, Studies and
Translations in Maimonidean Thought and Scholarship, edited by Jacob I. Dienstag. Vol.
I. Ktav Publishing House, New York 1975, 350 S., § 25.—

Dieser Band verfolgt dieselbe Absicht wie die beiden vorangehenden : auch er fasst eine
Reihe von Beitrigen verschiedener Autoren zum gestellten Thema zusammen.

In der Einleitung bietet der Hrsg. eine Ubersicht iiber das Verhiltnis des Maimonides zu
seinen nichtjiidischen Vorgingern. Die Namen werden in alphabetischer Ordnung angefiihrt, die
bedeutenderen Autoren werden kurz vorgestellt und ein bibliographischer Anhang orientiert
jeweils iiber die wichtigste einschlidgige Literatur.

Die Beitrdge gehen teilweise schon auf lange Jahrzehnte zuriick, aber das Thema gehort
ja hinein in die philosophia perennis und ist somit wenig beriihrt von Fragen der « Aktualitiit »
im landldufigen Sinn. Wir fiihren sie hier der Reihenfolge nach an :

— Harry Austyn Wolfson, St. Thomas on Divine Attributs ;

— Harry Blumberg, The Problem of Immortality in Avicenna, Maimonides and St. Thomas
Agquinas ;

— Isaac Husik, An Anonymous Medieval Christian Critic of Maimonides ;

— Seymour Feldman, A Scholastic Misinterpretation of Maimonides’ Doctrine of Divine
Attributes ;

— Marvin Fox, Maimonides and Aquinas on Natural Law ;

— Majid Fakhry, The « Antimony » of the Eternity of the World in Averroes, Muimonides and
Aquinas ;

— Louis Israel Newman, Jewish Elements in Christian Philosophy ;

— Hans Liebeschiitz, Judaisme and Jewry in the Social Doctrine of Thomas Aquinas ;

— Ferdinand Briingel, Maimonides’ Agnosticisme and Scholasticisme ;

— Charles & Dorothea Singer, Jewish Elements in Thirteenth-Century Scholaticisme ;

— Zevi Diesendruck, Maimonides and Thomas Aquinas ;

— Jacob 1. Dienstag, St. Thomas Aquinas in Maimonidean Scholarship ;

— M. Joel, Etwas iiber den Einfluss der jiidischen Philosophie auf die christliche Scholastik ;

— Jacob Guttmann, Thomas von Aquin ;

— Clemens Baeumker, Bericht iiber die Philosophie der europdischen Vélker im Mittelalter ;

— Hans Liebeschiitz, Eine Polemik des Thomas von Aquin gegen Maimonides ;

— Koloman Harasta, Die Bedeutung Maimunis fiir Thomas von Aquin (nachgedruckt aus JU-
DAICA, 1955, Heft 2, S. 65-83) ;

— Etienne Gilson, Maimonide et la Philosophie de I'Exode ;

— Pierre Duhem, Saint Thomas d’ Aquin ;

— P. Synave, La révélation des vérités divines naturelles d’apres Saint Thomas d’ Aquin.

Den Abschluss bilden wieder eine kurze kommentierte Bibliographie aus der Feder des
Hrsg. iiber das Verhiltnis von Thomas von Aquin zur Philosophie des Maimonides und eine
knappe Biographie der Verfasser der einzelnen Beitréige. '

K. H.

B.D. Weinryb, THE JEWS OF POLAND. A Social and Economic History of the Jewish
Community in Poland from 1100-1800. The Jewish Publication Society of America. Phila-
delphia 1973, 401 S., $ 10.—

Gewiss ist das Buch W.’s nicht die erste Geschichte der Juden in Polen wihrend der
Zeitspanne, die von den Anfingen der jiidischen Besiedlung bis zum Jahre 1800 reicht, d.h.
praktisch bis nach der dritten Teilung Polens (1795), durch die das Ende der Eigenstaatlichkeit
auf lange Zeit besiegelt wurde. Aber es ist eine der am besten dokumentierten Arbeiten dieser
Art, da sich der Vf. hauptsichlich auf Quellenmaterial aus erster Hand stiitzt und sowohl
jiidische wie nichtjiidische Dokumente heranzieht, gleichgiiltig ob sie hebriisch, jiddisch, russisch
oder polnisch abgefasst sind.

Der Titel des Buches konnte nahelegen, dass das religiose Element dabei in den Hinter-
grund tritt. Dem ist aber nicht so, und wer immer mit der Geschichte der osteuropiischen

141



Judenheit nur etwas vertraut ist, versteht auch, dass dem nicht so sein kann. So behandeln die
Kapitel 10, 11 und 12 nacheinander die sabbatianische Bewegung, die im Gefolge der « Mani-
festation » des Pseudo-Messias Sabbatai Zwi aus Smyrna, im Jahre 1648, auch die polnische
Judenheit in ihren Bann zog, den Frankismus (nach Jakob Leibowicz Frank, der sich nach aussen
hin dem Katholizismus anschloss) und dann den Chassidismus.

Sehr nuanciert sind die Ansichten W.’s iiber die Rolle der katholischen Kirche und ihrer
Reprisentanten bei der Schaffung des antisemitischen Klimas in Polen (S. 130ff.) :

Im 18, Jahrhundert ... ging, im Ganzen gesehen, das Bestreben der kirchlichen
Synoden dahin, die alten Vorschriften hinsichtlich der Juden neu einzuschirfen und
Beschliisse iliber neue Massnahmen zu fassen... Zur gleichen Zeit vergifteten Kirchen-
méinner, einige religiose Orden und Monche die oOffentliche Meinung mit antijiidischer
Propaganda und inszenierten und fabrizierten Prozesse gegen Juden, die des Ritual-
mordes, der Hostienschindung und der Listerung der christlichen Religion angeklagt
wurden.

Im Gefolge der Gegenreformation in Polen entfaltete auch der Jesuitenorden
seine Titigkeit (ab 1564) und war bestrebt, seine Schulen zu Ausbildungsstitten fiir
wachsame Glaubensstreiter zu machen...

Vom Mob angezettelte Aktionen und Tumulte waren beliebte Methoden gegen die
« Ungldubigen » — die Juden —. Sie wurden zum Teil vom Klerus oder von der Stadt-
bevolkerung, zum Teil aber vom Mob selbst geschiirt, stimuliert durch Propaganda und
offentliche Meinung, die damals auch durch Druckwerke geférdert wurden... Pam-
phlete, in denen die Juden der Grausamkeit, des Mordes und der Ausbeutung beschul-

digt wurden — einige dieser Machwerke wurden von Kirchenleuten verfasst — wurden
als Druckschriften vertrieben und trugen dazu bei, die antijiidischen Tendenzen zu
fordern.

In einigen Fillen hatten aber auch die Monchsorden Interesse am Wohlergehen
der Juden... Sie borgten einzelnen Juden oder jiidischen Gemeinden Geld gegen
Zinsen...

Wir finden Kirchenminner (Katholiken und Unierte), die nicht nur Juden auf
ihren Li#ndereien hielten und ihnen Besitztiimer verpachteten, sondern die sogar zu
ihren Gunsten bei den Gerichten intervenierten und ihnen auf andere Weise halfen.
Manchmal beschiitzten Kirchenminner «ihre » Juden... oder die Juden im allgemeinen,
intervenierten zu ihren Gunsten und versuchten, die heftigen Angriffe gegen sie abzu-
schwichen.

Im Anhang ist dann noch ein besonderer Exkursus (Appendix 4, S. 321ff.) verschiedenen As-
pekten der chassidischen Lehre gewidmet. Abgesehen von der reichhaltigen Bibliographie enthilt
auch der Fussnotenteil zahlreiche wertvolle Hinweise auf einschligige Literatur.

K. H.

M. Arkin, ASPECTS OF JEWISH ECONOMIC HISTORY. The Jewish Publication Society of
America, Philadelphia 1975, 271 S., $ 6.95

Der Vf. will einem Ubelstand abhelfen und gleichzeitig eine Liicke auffiillen : obwohl der
Beitrag der Juden zur wirtschaftlichen Entwicklung allgemein anerkannt ist, tragen ihm doch die
Historiker oft nicht geniigend Rechnung. Der Grund dafiir ist wohl darin zu suchen, dass es sich
um ein derart weitgestecktes Feld handelt und man so verstdndlicherweise davor zuriickscheut, es
zum Gegenstand eingehender Untersuchungen zu machen. Dazu kommt noch, dass die Objektivitit
von Analysen dieser Art oft zweifelhalft ist : nur zu oft wird sie von der pro- oder antijiidischen
Einstellung der Autoren entscheidend beeinflusst.

M. A., Generaldirektor der Zionistischen Fdderation Siidafrikas und ehemaliger Direktor des
Department of Economics der Rhode University in Grahamstown, Siidafrika, beginnt seinen
Uberblick bei den biblischen Gegebenheiten und analysiert dann diverse Aspekte jiidischer wirt-
schaftlicher Titigkeit in den verschiedenen Léndern, in denen Juden lebten. Unter dem Titel
Mercantilisme wendet er sich dann dem ausgedehnten jiidischen Handelsverkehr in den
Staaten zu, die, wie vor allem Holland und England, Juden in der Zeit nach der Entdeckung
Amerikas aufgenommen haben, als der internationale Handel einen unerhorten Aufschwung

142



nahm. Darauf folgt ein Kapitel Shylock, Sombart, Marx, eine biographische Studie iiber vier
jiidische Finanzmagnaten- bzw., Dynastien, eine Abhandlung iiber jiidische wirtschaftliche Tétig-
keit in sogenannten « neuen » Lindern wie Brasilien, Amerika und Siidafrika, und zum Schluss
ein Beitrag iiber die wirtschaftliche Wiedergeburt im Staate Israel. A. schliesst folgender-
massen (S. 232/33) :

Die Geburtswehen Israels im Jahre 1948 riefen wihrend der letzten siebenund-
zwanzig Jahre eine Art goldenes Zeitalter auf den Plan. Sie stimulierten die Bevdlkerung
des jiidischen Staates, sich zu den Hdohen kreativer Pioniertitigkeit emporzuschwingen,
unter einer energischen Fiihrungsschicht, die trotz Parteiengezink, einer Kkritischen
Opposition und den Unzulinglichkeiten einer unerfahrenen Verwaltung das Vertrauen
der Nation hinsichtlich der politischen Ergebnisse genoss und die Tausende von Ange-
stellten unter sich hatte, die oft in ihrer Titigkeit nicht so sehr eine Beschiftigung als
vielmehr eine Art geheiligter Aufgabe sahen. Diese heroische Atmosphdre hat nicht
zu einer vorsichtigen Berechnung von Ausgaben und Einnahmen gefiihrt, zu einer
niichternen Beurteilung von Gewinn und Verlust, von wirtschaftlichen Vor- und Nach-
teilen.

Dieses heroische Zeitalter ist jetzt abgeschlossen. Das Gebdude ist erstellt und
es ist nun klar geworden, dass verschiedene Qualititen erforderlich sind, um es zu
festigen und zu erhalten: mehr wissenschaftliche Kompetenz und weniger Pionier-
energie, mehr wirtschaftliche Leistungsfihigkeit und weniger planlose Entwicklung.
Viele alte Gewohnheiten und Gepflogenheiten miissen neu iiberdacht und einer Revision
unterzogen werden. Kann es zweifelhaft sein, dass die Bevilkerung Israels, ebenso wie
ihre unternehmungslustigen Vorginger, die gleiche Haltung im Hinblick auf die nun
vor ihr liegenden wirtschaflichen Erfordernisse an den Tag legen wird ?

K. H.

Léon Poliakov, GESCHICHTE DES ANTISEMITISMUS. Band I: Von der Antike bis zu
den Kreuzziigen. Ins Deutsche iibersetzt von Dekan Dr. theol. Rudolf Pfisterer. Verlag
Georg Heintz, Worms 1977, 93 S., DM 18.—

Man kann wohl ohne Ubertreibung behaupten, Prof. Léon Poliakov aus Paris sei heute
der Historiker des Antisemitismus. 1955 veroffentlichte er den 1. Band seiner « Histoire de
I Antisémitisme » unter dem Titel « Du Christ aux Juifs de Cour » (Von Christus bis zu den
Hofjuden). 1961 eschien dann der 2. Band : « De Mahomet aux Marranes », 1968 der 3.: « De
Voltaire a Wagner » und vor Ende dieses Jahres soll der 4. und letzte Band : « L’Europe suici-
daire » (Das selbstmorderische Europa) zur Auslieferung gelangen.

Die « Geschichte des Antisemitismus » ist bereits ins Englische, Italienische und Spanische
iibersetzt worden, doch fehlte bisher eine Ubertragung ins Deutsche. Diese wurde jetzt dankens-
werter Weise vom Wormser Verlag Georg Heintz in Angriff genommen. Der 1. Band des fran-
zgsischen Originals wurde aus verlagstechnischen Griinden in zwei in sich abgeschlossene
Biinde aufgeteilt, von denen nun der erste vorliegt. Der 2. Band soll noch in diesem Jahr unter
dem Titel : « Das Zeitalter der Verteufelung und des Ghettos » erscheinen. Im ganzen sind 8
Bénde vorgesehen.

Der erste Band beschreibt anhand eines reichen Quellenmaterials die Entwicklung der
jiidisch-christlichen Beziehungen von der Antike bis zum Beginn der Neuzeit. Zunichst werden
die Lebensbedingungen der Juden im rOmischen Imperium dargestellt ; ein Vergleich mit der
Situation inmitten der heidnischen Kulturen des Fernen Ostens, Chinas und Indiens schliesst
sich an. BEs folgt eine Schilderung der Zustinde im Europa des Hochmittelalters, wo die Juden
noch zahlreiche Privilegien genossen haben. Die guten jiidisch-christlichen Beziehungen be-
standen Jahrhunderte hindurch und iiberdauerten sogar — trotz der sie begleitenden Massaker
— die blutige Welle der Kreuzziige. Erst danach verschlechterten sich die Lebensumstinde der
Juden zusehends.

Die Ubersetzung wurde von Dekan Dr. theol. Rudolf Pfisterer in vorbildlicher Weise
besorgt. :

Aus vielen Griinden, auf die wohl nicht im Detail eingegangen werden muss, ist es
wichtig, dass die « Geschichte des Antisemitismus » gerade dem deutschsprachigen Leserpubli-

143



kum zuginglich gemacht wird. Es geht ja dabei nicht darum, ewig in alten Wunden zu wiihlen,
sondern vor allem der jungen Generation, die den Nationalsozialismus nicht mehr am eigenen
Leibe erlebt hat, eine objektive, sachliche Information dariiber zu vermitteln, welche Aus-
wiichse der Antisemitismus gerade in dieser Zeit hervorgebracht hat. Die sogenannten « alten
Kiampfer » der Bewegung sind ja noch unter uns, sie scheuen auch in keiner Weise das Tages-
licht, wie es gerade in den letzten Monaten Zeitungsberichte dauernd gezeigt haben, und es
gibt eine weltweite, neo-nazistische Mafia, die systematisch die Schrecken der Judenverfolgung
im « Dritten Reich » zu verharmlosen bestrebt ist. Dem muss man das Bibelwort iiber Amalek,
den Urfeind des jiidischen Volkes, entgegenhalten (5. Mose 25,17-19) : « Gedenke, was dir
Amalek angetan hat, auf dem Wege deines Auszugs aus Agypten.,. Das vergiss nicht ! » Jedes
Vergessen derartiger Ungeheuerlichkeiten birgt den Keim zu ihrer Erneuerung unter #dhnlichen
Vorzeichen in sich.

Es wire sehr zu wiinschen, dass die « Geschichte des Antisemitismus » zur Pflichtlektiire
im Unterricht gemacht wird. K. H.

Th. Propper, DER JESUS DER PHILOSOPHEN UND DER JESUS DES GLAUBENS. Ma-
thias Griinewald Verlag, Mainz 1976, 148 S., DM 18.50

Der Vf. wendet sich in diesem Buche gegen die Ausklammerung Gottes durch den Exis-
tenzialisten Jaspers, die Marxisten Bloch, Kolakowsky. Gardavsky, Mochovec und den Psycho-
logen Fromm einerseits und gegen die Relativierung Jesu durch den Juden Ben-Chorin andrerseits.

Fiir ihn, T.P., ist das sogenannte « Atheistische Christentum », das Christentum ohne
Gott, das sich auf Jesus Christus beschrinkt, kein Christentum, andrerseits miisse aber nach
seiner Auffassung auch Gott ohne Jesus Christus ein unbekannter Gott bleiben. Was sicher fiir
alle Menschen nichtjiidischer Herkunft zutrifft, aber keineswegs — und das iibersieht Propper
— fiir Juden, die, wie Franz Rosenzweig schrieb, Jesus Christus nicht als Weg zu Gott brau-
chen, weil sie den Weg schon gefunden haben. — Um der Verabschiedung Gottes, durch die die
geistige Situation heute weitgehend gekennzeichnet ist, begegnen zu koénnen und Jesus wieder
als Weg zu Gott zu verstehen und nicht etwa gar als historischen Durchbruch zur Verabschie-
dung Gottes, ist es nach Meinung P.’s dringend erforderlich, die gedanklichen Probleme der
Einheit und Unterschiedlichkeit von Gott und Mensch aufzurollen. Dabei kommt P. zu dem
Ergebnis, dass Gott als Mensch zu sehen und sich seiner Existenz in seiner leibhaftigen Gegen-
wart zu versichern, nicht der Glaube Jesu war, denn Jesus verwies Gott im selben Masse, wie
er Gott nahebrachte und an seine Person band, von sich weg und offenbarte ihn so gerade als
Gott, als den Herrn der Wirklichkeit und der Zukunft, von allen Geschopfen und von Jesus
selbst unterschieden. Mit dieser Feststellung, dass Jesus so seinen Ausspruch, er und der Vater
seien eins, nicht im heidnischen Sinne als Gottes Menschwerdung verstanden wissen wollte,
sondern als Einssein Zweier, von denen keiner sich dabei aufgibt, hat P. bereits den ersten Schritt
getan, den jiidischen Zugang zu Jesus zu bezeugen, der notwendig ist, um die volle Erkenntnis
iiber Jesus zu gewinnen, fiir die die blosse Erschliessung historischer Quellen noch nicht
geniigt. Den nichsten Schritt allerdings, der sich von der ausschliesslichen Fixierung der Gottes-
erkenntnis an die Person Jesu 16st und zu dem von Jesus selbst verheissenen Zustand fiihrt, in
dem und der Geist unmittelbar belehren wird, hat P. noch nicht zu vollziehen gewagt und
damit auch noch nicht die volle Erkenntnis iiber Jesus gewonnen, von dem der Philosoph Gar-
davsky feststellt, dass er das Judentum zu seiner Bestimmung zuriickgefithrt und durch sein
eigenes Leben in seiner #ussersten Moglichkeit vorgestellt habe.

Schon jetzt nach den Verhiltnissen des Reiches Gottes zu leben, obwohl dieses erst
Gestalt gewinnen soll, sei, so meint P., Logik christlicher Praxis, denn nur so bringe man die
Gegenwart nicht um ihre Zukunft und damit um ihren Sinn. Die Zukunft aber in mittlerloser
Erkenntnis Gottes hat das Judentum von jeher vergegenwiirtigt, wie es auch dazu berufen ist,
als « Volk der Volker » die Einheit der Menschheit vor- und vorauszuleben. Es ist daher falsch
und muss christlicher- wie jiidischerseits zuriickgewiesen werden, wenn der Marxist Kolakowsky
behauptet, dass die Uberwindung des jiidischen Auserwidhlungsglaubens im Sinne des Berufen-
seins bis zur Erfiillung der dem Judentum gestellten Aufgabe die Voraussetzung fiir die Reali-
sierung menschlicher Einheit sei, denn genau das Gegenteil ist richtig ! — Recht dagegen hat
Kolakowsky mit seiner Aufforderung an uns, mit der heute zumindest verbal akzeptierten Ge-
waltlosigkeit zu beginnen, da ihre Realisierung keineswegs aussichtslos oder naiv sei, sondern
nur Mut verlange. ‘ Bodo von Maydell

144



	Rezensionen

