Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: "Gottlose" und Gottlosigkeit im Alten Testament [Fortsetzung]
Autor: Schmid, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960888

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

« GOTTLOSE » UND GOTTLOSIGKEIT
IM ALTEN TESTAMENT

von Herbert Schmid
(Fortsetzung)

Das Alte Testament bezeugt nicht nur einen mythischen, sondern
auch einen unmythisch-realistischen « Fremdkult» bis hin zur
Selbstvergétterung im Riickgriff auf mythische Motive. Schon Jesaja
ruft den groBmichtigen Assyrern ein Wehe zu, die meinen, den Gott
Israels in Samaria und Jerusalem unter die nichtigen Gotterbilder
(elilim und ‘azabbim) einreihen und die Welt durch die eigene Kraft
und Weisheit (koach und chokma) neuordnen zu kénnen (5,5-15, bes.
V. 11f.). Habakuk erkannte, dall der neubabylonische Konig « seine
Kraft zu seinem Gott macht » (1,11). Er klagt, daB Gott angesichts des
Frevlers (rascha’) schweigt®” der beim Waffenkult® seinem Netz
opfert und seinem Garn riuchert (1,12-17). Der als Gotteswort einge-
leitete Weisheitsspruch Jer 17,5 verflucht « den Mann, der sich auf
Menschen verlif3t und macht Fleisch zu seinem Arm, doch von Jahwe
weicht sein Herz » (vgl. Jes 31,1-3; 2 Chron 32,8 ; Ps 118,8f.). Hiob
beteuert, dal3 er Gott nicht gétzendienerisch verleugnet oder Feingold
zu seiner Zuversicht (mibtach) gemacht hitte (31,24-28). Der Dichter
des Vertrauensliedes Ps 62, der sich still auf Gott verliB3t, warnt :
« Vertraut nicht auf Bedriickung und macht euch aus Raub keine
Illusionen (tihbalu) ; wenn die Macht wichst, setzt das Herz nicht
darauf | » (V. 11). Weisheitliche Erfahrung und Reflexion wuflliten um
die Gefahren von Reichtum, aber auch von Armut. Deswegen bittet
Agur : « Weder Armut noch Reichtum gib mir... damit ich nicht (zu)
satt werde und dich verleugnend spreche: Wer ist (schon) Jahwe |
und damit ich nicht mittellos stehle und mich am Namen meines
Gottes vergreife » (Prov 30,8f.). Die wohlhabenden Frevler, denen es
im Gegensatz zum weisheitlichen Gerechtigkeitsverstindnis gut ergeht,
sprechen zu Gott: « Weiche von uns, das Wissen um deine Wege
interessiert uns nicht ; was ist Schaddaj (= der Allmichtige), da3 wir
ihm dienen sollten, oder was niitzt es uns (no‘il),?® daBl wir uns an ihn
wenden | » (Hiob 21,14f. ; vgl. 22,17, auch Mal 38,13-15). Abfall von
Gott, Dienst der Gotter und Vergotzung von Macht und Reichtum
werden iiberboten, wenn sich der Mensch an Gottes Stelle setzt. Die
Zusicherung der Schlange im Gottesgarten « ihr werdet sein wie Gétter,
wissend Gutes und Boses » (Gen 3,5)* geht auf mythische Motive

127



zuriick, die in der Unheilsandrohung Ezechiels tiber den Kénig von Tyrus
(28,1-10) deutlich zum Ausdruck kommen, der sein Herz iiberhob und
sprach : « El bin ich, den Géttersitz nehme ich ein inmitten der Meere ;
du aber bist ein Mensch und nicht Gott (lo el) und hast dein Herz
gegeben wie das Herz Gottes » (d. h. bildetest dir ein, Gott zu sein ;
V. 2; vgl. V. 6 und 9). Weisheit und Reichtum haben den Konig
verfithrt, der in Ez 28,11-19 mit dem vollkommenen Urmenschen im
Gottesgarten Eden verglichen wird, dort als Kerub bzw. als Gott
(elohim) weilte (V. 14), jedoch infolge seines Frevels vom Gottesberg
gestiirzt wurde. Auch der babylonische Konig hatte gemeint, in den
Himmel zu steigen, auf dem Gottesberg Zaphon zu thronen und dem
Eljon (= dem Héchsten) gleichzuwerden (Jes 14,12f.). Die Entmythi-
sierung durch den Glauben an den ausschlieBlichen Gott Israels erlaubte
die Applikation mythischer Motive und Vorstellungen auf den fremden
Machthaber, der sich in prophetischen Augen als autonomes Wesen
gebirdete. Tatsdchlich hat Gott, der den Menschen als koniglichen
Herrn iiber seine Schopfung einsetzt — die schlieBlich bloB auf die
Herrschaft iiber die Tiere hinauslduft | — nur « wenig mangeln lassen
an einem Gott » (Ps 8 ; bes. V. 6). Der Mensch soll keine Gétterbilder
verehren ; er selbst ist und bleibt « Bild Gottes » und damit Reprisen-
tant und Mandatar Gottes (Gen 1,26f. ; 5,1f. ; 9,6). Auf die Bedeutung
dieser theologisch-anthropologischen Aussagen ist noch zuriickzu-
kommen. Sie setzen eine Entgottlichung der Mythen und der Welt
voraus. War in Anbetracht dieser theologischen Aufklirung ein Atheis-
mus moglich ?

Zur endgiiltigen Beantwortung dieser Frage sei nochmals bei
Jeremia eingesetzt. Er droht den Jerusalemern, die Jahwe verlassen
haben, bei « Nicht-Géttern » (lo elohim) schworen und der Unmoral
verfallen, das Gericht an (5,5-7). Die Betroffenen gebirden sich als
« Frevler », wenn auch erst in V. 26 von rescha‘im die Rede ist, die die
Armen ibervorteilen. Wie reagieren die Abtriinnigen auf das prophe-
tische Drohwort ? « Sie haben Jahwe verleugnet und sprechen : Nicht
er (lo hu) ! Weder kommt iiber uns Boses, noch werden wir Schwert
und Hunger sehen und die Propheten werden zu Luft (ruach) und das
Wort (hadabar statt hadibber) ist nicht unter ihnen...» (5,12f.). Mit
Recht hat schon B. Duhm im Hinblick auf lo hu (5,12) festgestellt, daf3
dieser Ausdruck nicht bedeutet : « er, Jahwe, existiert nicht, denn ein
solcher Satz, der auch en jhwh lauten wiirde, ist im Munde des alten
Volkes ganz undenkbar... » 3 Handelt es sich um die gleichen Menschen,
die bei anderen Gottern schworen (5,7), so haben sie sich von Jahwe

128



abgewandt und den Baalen verschrieben, weil sie Jahwes Wirksamkeit
und nicht eigentlich seine Wirklichkeit bestreiten. « Lo hu » in bezug
auf Jahwe konnte man vulgir {ibertragen : « mit dem ist nichts los ! ».
Sie haben ihm abgeschworen, wie es Hiobs Frau als « Torin » 3 jhrem
Manne empfahl (2,9f. ; vgl. 1,11). Auch fiir Fromme wie den Propheten
Habakuk war die Wirksamkeit Gottes in Frage gestellt, wenn Jahwe
etwa zu der Ubervorteilung des Gerechten durch den Frevler schwieg
(1,2-4.13). Nach Ri 6,13 (deuteronomistisch ?) fragt Gideon den Engel
Jahwes : « Ist Jahwe mit uns (jesch), warum hat uns dies alles getrof-
fen ? Und wo sind alle seine Wundertaten, die uns unsere Viter er-
zihlten, indem sie sprachen : Hat uns nicht Jahwe aus Agypten herauf-
gefithrt... P » ® Zu einer gewissen Krise muflte es kommen, als die
von Deuterojesaja verheiene eschatologische Wende nicht eingetreten
und auch die im Zusammenhang mit dem Bau des Zweiten Tempels
von Haggai und Sacharja angekiindigte messianische Heilszeit nicht
angebrochen war. Das Buch Maleachi gibt einen Einblick in die Ver-
héltnisse nach der Einweihung des nachexilischen Tempels.?* « Um-
sonst » scheint es zu sein, Jahwe kultisch zu dienen ; zwischen Ge-
rechtem und Frevler, dem, der Jahwe dient und dem, der dies nicht
tut, besteht kein Unterschied (3,14.18). Jeder Ubeltiter scheint wohl-
gefillig in Jahwes Augen zu sein ; « wo ist der Gott des Gerichts ? »
(2,17). Der Prophet verkiindigte den Tag des Gerichts (3,19ff.). Aber
der kam nicht | Die Frommen haben nicht die Frevler zertreten (3,21).
Ganz im Gegenteil | Den armen Gerechten blieb nur iibrig, die wohl-
habenden Frevler in jeder Hinsicht zu demaskieren. Dabei muf3ten
sie weise vorgehen, zumal der Geist der Prophetie erlosch (vgl. Sach
18,2-6).

In dem bereits erwihnten klageliedartigen Ps 10,13 fragt der
Arme : « Warum verachtet der Frevler (rascha®) Gott, spricht in seinem
Herzen (d.h. «denkt sich »): Du ahndest nicht!». Demnach wiére
Gott in der Sicht des Reichen lediglich inaktiv. Die ihm unterstellte
Aussage « bal jidrosch en elohim » (V. 4) kann aber nicht ausgleichend
iibersetzt werden « er ahndet nicht, er (ndmlich Jahwe) ist kein Gott »
— dann miiBite lo elohim wie in Jer 5,12 dastehen —, sondern nur :
« er ahndet nicht, es ist (gibt) kein(en) Gott ». Es ist nicht einzusehen,
daB3 en elohim in bezug auf Jahwe eine andere Bedeutung haben sollte
als in bezug auf Gotter, deren Existenz z. B. Deuterojesaja mit en
elohim vollkommen ausschlieBt (Jes 44,6b ; 45,5).% In dem von weis-
heitlichen Begriffen wie Tor (nabal),’® Verstindiger (maskil), Ver-
sammlung der Gerechten (dor zaddik)® Rat der Armen (‘azat ‘ani)

129



durchzogenen Armenpsalm 14/53 % ist die Feststellung «es spricht
der Tor in seinem Herzen (d. h. er denkt sich): es gibt keinen Gott
(en elohim) » als gewichtiger Auftakt vorangestellt. Der nabal wird
zwar nicht als rascha® bezeichnet,”® durch sein verwerfliches Handeln
zeichnet er sich allerdings als solcher aus : Kollektiv gesehen sind die
Toren nicht verstindig, fragen nicht nach Gott, keiner tut Gutes, sie
sind Ubeltiter (po‘ale ‘awen), « mein Volk Fressende », insgesamt sind
sie abgefallen, rufen Jahwe nicht an und stehen im Gegensatz zur « Ver-
sammlung der Gerechten » und zum « Rat der Armen », deren Zuflucht
Jahwe ist. Wenn es in Ps 53,6 abweichend von Ps 14 heif}t : « denn
Gott (hat) zerstreut die Gebeine deines (d.h. der Stadt Jerusalem)
Belagerers, du beschimst (sie), denn Gott hat sie verstofen », so
muf3 man sich fragen, ob infolge einer Um- oder Uberdichtung dieses
im elohistischen Psalter stehenden Gedichts die frevelhaften Toren
Jerusalem vergeblich belagert hatten. M. E. kommen die von der Thora
Abgefallenen in Betracht, die mit Antiochus IV. im Jahre 167 vChr
gemeinsame Sache machten (vgl. 1 Makk 1,34.53). Dies ist freilich
unsicher. Aber was ist in der alttestamentlichen Wissenschaft nach
dem Zusammenbruch eher herrschender als tragfihiger Hypothesen
{iberhaupt noch sicher ? Jedenfalls war in der Sicht der Armen-
frommigkeit die Macht der gutsituierten und frevelhaften Toren grof ;
Ps 14/53 schlieBt mit dem « StofBseufzer » : « Ach, daB aus Zion die
Hilfe fiir Israel kime ! Wenn Jahwe sein Volk wiederherstellt, wird
Jakob jauchzen und Israel sich freuen. » In der Gegenwart schaut der
transzendente Jahwe, dessen Wirkungsbereich zwischenzeitlich der
Himmel ist (vgl. Ps 115,3.16), auf die Menschen, « um zu sehen, ob
es einen Verstindigen gibt (hajesch maskil), der Gott sucht » (Ps 14,2).
Die Toren sind nicht nur frevelhaft, die auf Grund der Erfahrung, daf3
Gott nicht ahndet (Ps 10,13), seine richterliche Wirksamkeit in Frage
stellen ; sie sind analog zur prophetisch-weisheitlichen Argumentation
mit dem Ziel des Nachweises der Nichtexistenz der Gotter (vgl. Ps
115,4-7 ; 185,15-20) zu dem SchluB3 gekommen : en elohim - es gibt
iiberhaupt keinen Gott. Diese Folgerung, die sie sich nach Ansicht des
gerechten Armen blo3 « denken » (amar belibbo), nicht jedoch offent-
lich bekunden, war in Anbetracht der Entddmonisierung und Ent-
gotterung der Welt durch den Jahweglauben, der wohl nach Dtn 6,4
als « Monojahwismus » 4 (« hore Israel : Jahwe, unser Gott ist ein
Jahwe » | ?) zu definieren ist, in einer Art von negativer Weisheit durch-
aus moglich. SchlieBlich verneint die Aussage «en elohim » radikal
die Existenz von Goéttern (Deuterojesaja) oder von Gott (Ps 14/53 ;

130



10,4). Gewil3 scheuten sich die Toren, dies auszusprechen. Laut Vor-
wurf des armen Verstindigen haben sie so gedacht. Wire dies eine
nicht zutreffende Unterstellung, dann hitten die Frommen diesen
Vorwurf formuliert und damit indirekt bekundet, daf3 ihnen die Inakti-
vitdt Gottes und seine mogliche Nicht-Existenz Anfechtungen darstellten.
Religions- und geistesgeschichtlich gesehen ist festzuhalten, da3 der
Glaube an den einen und einzigen Gott nicht nur die Welt sikularisiert
und damit zum Objekt des Menschen gemacht hat (vgl. Gen 1,28 ; Ps 8),
sondern daB3 Erfahrung von Welt und Menschen Gott in Frage
gestellt und — wenn auch nur spérlich bezeugt (Ps 10,4 ; 14/53) —
seine Existenz verneint hat. Damit bekundet das Alte Testament
praktischen und theoretischen Atheismus, allerdings in der Form einer
den Frevlern oder Toren unterstellten Aufllerung. Diese Feststellung
rechtfertigt nicht die Ubersetzung von « Frevlern » mit « Gottlosen »
im heutigen Sinn, denn bei weitem waren nicht alle Frevler Atheisten.

Wenn die Nichterfahrung Gottes durch Reflexion zu seiner Leugnung
fiihrte, dann hilft — abgesehen vom iiberkommenen und prakti-
zierten Glauben — mannigfache Erfahrung zum Vertrauen auf Gott.
Es gibt keinen Gottesbeweis ; Gott muf} sich selbst erweisen, wie vor
allem die Bitten der kollektiven und individuellen Klagelieder erkennen
lassen. Exemplarisch sind Klage und Bitte in Ps 22: « Mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen ? ferne ist meine Hilfe... »
(V. 2); « aber du, Jahwe, sei nicht ferne, meine Stirke, zur Hilfe eile
mir | Errette vor dem Schwert mein Leben (naphschi), vor den Hunden,
mein Einziges | Rette mich vor dem Angesicht des Lowen, vor den
Hornern der Biiffel | — Du hast mich erhort. » (20-22). Fiir den Beter
des weisheitlichen Psalm 73 ist bei allem Gliick der Frevler, d. h. bei
aller Ungerechtigkeit in der Welt, Gott « sein Teil » (V. 26).

Es soll noch kurz untersucht werden, wie Nicht-Erfahrung Gottes
und damit potenzieller Atheismus in spiter und spitester Literatur des
Alten Testaments bewiltigt wurden. Der Prediger, der ein Weiter-
leben nach dem Tod und eine Eschatologie vollkommen ausschlief3t,
erkennt, dal Frevler und Gerechte das gleiche Todes-Geschick haben
7,15 ; 8,14 ; 9,3). Es geschieht so viel Ungerechtigkeit, weil das Gericht
nicht sofort vollstreckt wird (8,11). Auch die menschliche Justiz versagt
(3,16 ; 4,1). Obgleich Gott gleichsam transzendent im Himmel ist
(5,1 ; vgl. Ps 115,3.16), kann er sagen, da} Gott alles tut (11,5 ; vgl
7,14), nur vermag der Mensch seine gesamte oder punktuelle Wirksam-
keit nicht zu erfassen (3,11). Der Mensch soll weder freveln noch (zu)
weise sein (7,17). Das beste Teil fiir den Menschen ist — nicht wie in

131



Ps 73,26 Gott selbst - die gottgegebene, unverfiigbare Freude (2,10 ;
3,22). Der Prediger beherzigte die Gottesfurcht als Prinzip der Weis-
heit ; er war kein « Tor ». Der status confessionis war fiir die Frommen
(chasidim) gekommen, als Antiochus IV. «hellenistisch » in den
Tempelkult eingriff und sich viele abtriinnige Juden zu ihm hielten,
aber schlieBlich scheiterten (vgl. Ps 53,6 ?). Daniel und seine Gefidhrten
waren jedoch verstindig (sakel Hif.) in « jeder Schrift und Weisheit » ;
dazu verstand sich Daniel insbesondere auf die Deutung von Ge-
sichten und Triumen (Dan 1,17). Damit kommt zum Ausdruck, dal
die Apokalyptik auf charismatischem Verstindnis von prophetischer
Schrift (vgl. Dan 9,25), aber auch von Visionen beruht. In der endzeit-
lich geglaubten Bedrohung standen sich die « Verstindigen » (maski-
lim), die als Minderheit zu Martyrium und Tod bereit sind (Dan 11,33-
35), und die Frevler (rescha‘im) gegeniiber (12,10). Dem Glauben
der Mirtyrer wurde die Durchbrechung der Todesgrenze zuteil :
« Und viele von den im Erdenstaub Schlafenden werden aufwachen,
die einen zum ewigen Leben, die andern zu ewiger Schmach und
Schande ; die Verstindigen (maskilim) aber leuchten wie der Glanz
des Firmaments, und die viele zur Gerechtigkeit fiihrten (mazdikim,
identisch mit den maskilim) wie die Sterne fiir ewig und immer »
(Dan 12,2f.). Die Gemeinschaft der Getreuen mit Gott bleibt iiber die
Todesgrenze hinaus gewahrt; das eschatologische Gericht stellt die
durch die Frevler gestorte Gerechtigkeit wieder her. Eine Gefahr
eschatologischer Erwartung besteht in der Verschiebung diesseitiger
Probleme ins Jenseits, was zu einer illusiondren Daseinshaltung, zu
Enttiuschungen und Radikalisierungen fithren kann. Alttestamentliche
Theologie zeichnet sich wesentlich durch einen weltzugewandten
Realismus aus, zu dem sie infolge einer Entddmonisierung und Ent-
mythisierung in der Lage war. Die Kehrseite ist eine Transzendentalie-
sierung des einen Gottes als eines deus otiosus, die den Frevlern
(rescha‘im) zu ihrem ungerechten Handeln gegeniiber den Schwicheren
Raum bot. Die Sikularisierung konnte bis zur absoluten Gottlosigkeit
im Sinne des Atheismus — wenigstens in Form des Vorwurfes des
gerechten Weisen gegeniiber dem ungerechten Toren — fiihren. Das
Alte Testament strengt nie einen Gottesbeweis an. Auch Deutero-
jesajas Argumentation setzte Jerusalemer Glaubenstraditionen voraus
(z. B. Jes 40,26ff.). « Mit wem wollt ihr El vergleichen und welches
Bild (demut) ihm zuordnen ? » (Jes 40,18). Angesichts der Bildlosig-
keit genuiner Jahweverehrung ist es erstaunlich, daf3 nach Gen 1,26
der Mensch als Bild Gottes (zildm %, auch demut) erschaffen wird.

132



Zur Herrschaft iiber die Kreatur beauftragt, steht er somit in Korre-
lation zu Gott ; so ist die T6tung des Menschen ein Angriff auf Gott
in effigie (Gen 9,6). Insofern dem Menschen als Repridsentanten und
Mandatar Gottes nur « wenig mangelt an Gott » (Ps 8,6), postuliert er
selbst Gott, dem er als Frevler nicht entfliehen kann (Am 9,1-4), in dem
er sich jedoch als Frommer in einer seine Erkenntnisfahigkeit tiberstei-
genden Weise geborgen wissen darf (Ps 139). Der Mensch als Mangelwe-
sen (Ps 8,6), d.h. letzlich nicht autonomes Wesen ist auf iiberrationale
Religion oder scheinbar rationale Ideologie hin angelegt. Das Angebot
des Alten Testaments ist die Verkiindigung der Wirksamkeit Gottes in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Zum Problem wird dieses
Angebot schon in alttestamentlicher Zeit, wenn das Walten Gottes in
einer entgotterten Welt nicht mehr erfahren wird. Die Frevler treiben
verstidrkt ihr Unwesen bis hin zur eigentlichen Gottlosigkeit, die ihrer-
seits nur durch die Erfahrung der Wirksamkeit Gottes in der Anfechtung
iberwunden wird. Das Wesentliche alttestamentlicher Theologie
besteht in den mannigfachen theologisch-anthropologischen, auch sozio-
logischen Korrelationen. Deswegen ist der Versuch einer doppelpoligen
Konzeption alttestamentlicher Theologie angemessener als der einer
einpoligen. Vermessen wire es allerdings zu meinen, die alttestament-
lichen Aussagen in ein System einfangen zu konnen. Das Judentum
war dazu — sieht man von philosophisch beeinfluBten Versuchen
ab — nicht in der Lage, was christlichen Theologen bei ihren an sich
berechtigten Bemiihungen um eine « Biblische Theologie » zu denken
geben sollte. « Frevle nicht (al tirscha’) zu viel und sei nicht zu ver-
stindig (sakal) | » sagt der Prediger Salomo — und der war zwar nicht
iibermiBig fromm, aber sehr schlau.

133



ANMERKUNGEN

2" Habakuk prigte die Wendung «stumine elilim » (=Nichtse ; 2,18) !

2¢ Zum Waffenkult siche O. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und
das Alte Testament, 1972, S. 214ff.

2% Sie sagen also nicht, dal Schaddaj nichts niitzt, sondern da3 sie vom Gottes-
dienst keinen Nutzen haben !

30 Das pluralische Verstindnis ist m. E. vorzuziehen.

31 Das Buch Jeremia, KHC XI, 1901, S. 60.

82 Hebriisch : achat hanebalot = eine der Toérinnen.

38 Damit vergleichbar ist die Bitte Mi 7,15: « Wie in den Tagen, da du uns aus
Agyptenland fiihrtest, laB uns Wunder sehen!»

M Diese Schrift wird allgemein in die erste Hilfte des 4. Jh. datiert, z. B. durch
O. Kaiser, Einleitung in das Alte Testament, 19753, S. 262.

% Die durch ajin ausgeschlossenen Gotter bei Deuterojesaja konnen m.E. nicht
durch die Hintertiir der « Gattung» (« Gerichtsverfahren den anderen Goéttern
gegeniiber ») wieder hereingelassen werden, wie S. Schwertmer (THAT I, 1971,
Sp. 129) anzunehmen scheint ; ob der Satz « und auller mir ist kein Gott» (Jes
44,6.8) « Aussage » oder « Anspruch» ist — er ist wohl beides zusammen —,
lduft auf dasselbe, nidmlich den Monotheismus, hinaus. Nicht iiberzeugend finde
ich den Anspruch der Aussage : « Die Gottesleugnung en elohim ‘es gibt keinen
Gott” in Ps 10,4 ; 14,1=53,2 ist nicht theoretisch, sondern wohl im Sinne von
3,3 ‘er hat keine Hilfe bei Gott’ praktisch als ‘Gott ist nicht gegenwirtig/greift
nicht ein’ zu verstehen...» (THAT I, Sp. 129f.).

%6 R. A. Bennet, Wisdom Motifs in Ps 14=53 — nabal and ‘esah, BASOR 220, 1975,
S. 15-21 untersucht lediglich die beiden im Titel genannten Begriffe. Anzuer-
kennen ist die « Prophetic-wisdom symbiosis» in Dtn 32 und Ps 14/53 ; die
Datierung der beiden Psalmen in die Konigszeit ist jedoch deplaziert (S. 18).
‘azat ‘ani tabishu (14,6a ; ganz anders Ps 53,6) iibersetzt Bennett mit « Stratagems
for the poor will be frustrated » (S. 19f.). Etwa analog zu ‘azat rescha‘im in Ps
1,1 ist ‘ani zweifellos ein genitivus subjectivus wie zaddik in dor zaddik (V. 5),
zumal zaddik und ‘ani denselben Personenkreis bezeichnen. Ich iibersetze V. 6 :
« Am Rat des Armen (kollektiv zu verstehen) werdet ihr scheitern, denn Jahwe ist
seine Zuflucht. »

377u dor im Sinne von « Versammlung» siehe P.R. Ackroyd, The meaning of
Hebrew dor considered, JSS 13, 1968, S. 215-217.

38 Zum Text der beiden Psalmen siehe E. San Pedro, Problemata philologica Psalm
X1V, VD 45, 1967, S. 65-78.

3 Richtig stellt M. Saeboe (THAT II, 1976, Sp. 29f.) fest: « Der nabal realisiert
sein nebala-Wesen, wozu noch seine Gottlosigkeit als dessen Tiefpunkt gehort.
Er ist kein ‘Verstindiger' (maskil..), der ‘nach Gott fragt’ (Ps 14,2), sondern
leugnet vielmehr die Wirklichkeit und Wirksamkeit Gottes (Ps 14,1=53,2 ; vgl.
Ps 12,2ff. ; 73,3ff.). Wenn dasselbe auch vom ‘Frevler’ ... gesagt wird (Ps 10,4),
erscheint rascha’ indirekt als ein Synonym zu nabal, was weisheitlich nicht
wundernimmt... ». Uberkritisch kénnte man héchstens sagen, dal die bessere
Reihenfolge « Wirsamkeit und Wirklichkeit Gottes » wire.

134



"0 H. W. Wolff (siche Anm. 18) sagt u.a. zusammenfassend : «1. ... Die Behauptung,
die alttestamentliche Literatur rechne naiv mit der Vorstellung eines jenseits der
Welt an sich existierenden Gottes, ist nicht verifizierbar... 3. Die Bezeugung
Jahwes legt die Wirklichkeit der Welt frei, indem sie sie ihrer mythischen Ver-
kleidung enthiillt und auf das Erforschbare reduziert... » (S. 440). Es ist allerdings
mit der Moglichkeit zu rechnen, dal Welterfahrung, die Gotteserfahrung aus-
schlie8t, zur radikalen Gottlosigkeit im eigentlichen Sinn fiihrt.

41 Sjehe M. Rose a.a.0. S. 139f.

221, Willi-Plein, Das Geheimnis der Apokalyptik, VT 27, 1977, S. 62-81 stellt mit
Recht die « Auslegung » als einen Wesenszug der Apokalyptik heraus. Zur Kompo-
sition des Danielbuches sieche meinen Aufsatz in Judaica 27, 1971, S. 192-220.

% Nur vereinzelt bezeichnet zilim das Goétterbild (2 Kon 11,18=2 Chron 23,17 ;
Ez 7,20 ; Num 33,52) ; siche dazu H. Wildberger in THAT 1II, 1976, Sp. 556-563,
bes. 5571. '

135



	"Gottlose" und Gottlosigkeit im Alten Testament [Fortsetzung]

