
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: "Gottlose" und Gottlosigkeit im Alten Testament [Fortsetzung]

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960888

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«GOTTLOSE» UND GOTTLOSIGKEIT

IM ALTEN TESTAMENT

von Herbert Schmid

(Fortsetzung)

Das Alte Testament bezeugt nicht nur einen mythischen, sondern
auch einen unmythisch-realistischen « Fremdkult » bis hin zur
Selbstvergötterung im Rückgriff auf mythische Motive. Schon Jesaja
ruft den großmächtigen Assyrern ein Wehe zu, die meinen, den Gott
Israels in Samaria und Jerusalem unter die nichtigen Götterbilder
(elilim und 'azabbim) einreihen und die Welt durch die eigene Kraft
und Weisheit (koach und chokma) neuordnen zu können (5,5-15, bes.
V. llf.). Habakuk erkannte, daß der neubabylonische König « seine
Kraft zu seinem Gott macht » (1,11). Er klagt, daß Gott angesichts des

Frevlers (rascha') schweigt,27 der beim Waffenkult28 seinem Netz
opfert und seinem Garn räuchert (1,12-17). Der als Gotteswort
eingeleitete Weisheitsspruch Jer 17,5 verflucht « den Mann, der sich auf
Menschen verläßt und macht Fleisch zu seinem Arm, doch von Jahwe
weicht sein Herz » (vgl. Jes 31,1-3 ; 2 Chron 32,8 ; Ps 118,8f.). Hiob
beteuert, daß er Gott nicht götzendienerisch verleugnet oder Feingold
zu seiner Zuversicht (mibtach) gemacht hätte (31,24-28). Der Dichter
des Vertrauensliedes Ps 62, der sich still auf Gott verläßt, warnt :

« Vertraut nicht auf Bedrückung und macht euch aus Raub keine
Illusionen (tähbalu) ; wenn die Macht wächst, setzt das Herz nicht
darauf » (V. 11). Weisheitliche Erfahrung und Reflexion wußten um
die Gefahren von Reichtum, aber auch von Armut. Deswegen bittet
Agur : « Weder Armut noch Reichtum gib mir... damit ich nicht (zu)
satt werde und dich verleugnend spreche : Wer ist (schon) Jahwe
und damit ich nicht mittellos stehle und mich am Namen meines
Gottes vergreife » (Prov 30,8f.). Die wohlhabenden Frevler, denen es

im Gegensatz zum weisheitlichen Gerechtigkeitsverständnis gut ergeht,
sprechen zu Gott : « Weiche von uns, das Wissen um deine Wege
interessiert uns nicht ; was ist Schaddaj der Allmächtige), daß wir
ihm dienen sollten, oder was nützt es uns (no'il),29 daß wir uns an ihn
wenden » (Hiob 21,14f. ; vgl. 22,17, auch Mal 3,13-15). Abfall von
Gott, Dienst der Götter und Vergötzung von Macht und Reichtum
werden überboten, wenn sich der Mensch an Gottes Stelle setzt. Die
Zusicherung der Schlange im Gottesgarten « ihr werdet sein wie Götter,
wissend Gutes und Böses » (Gen 3,5)so geht auf mythische Motive

127



zurück, die in der Unheilsandrohung Ezechiels über den König von Tyrus
(28,1-10) deutlich zum Ausdruck kommen, der sein Herz überhob und
sprach : « El bin ich, den Göttersitz nehme ich ein inmitten der Meere ;

du aber bist ein Mensch und nicht Gott (lo ei) und hast dein Herz
gegeben wie das Herz Gottes » (d. h. bildetest dir ein, Gott zu sein ;

V. 2 ; vgl. V. 6 und 9). Weisheit und Reichtum haben den König
verführt, der in Ez 28,11-19 mit dem vollkommenen Urmenschen im
Gottes garten Eden verglichen wird, dort als Kerub bzw. als Gott
(elohim) weilte (V. 14), jedoch infolge seines Frevels vom Gottesberg
gestürzt wurde. Auch der babylonische König hatte gemeint, in den
Himmel zu steigen, auf dem Gottesberg Zaphon zu thronen und dem

Eljon (— dem Höchsten) gleichzuwerden (Jes 14,12f.). Die Entmythi-
sierung durch den Glauben an den ausschließlichen Gott Israels erlaubte
die Applikation mythischer Motive und Vorstellungen auf den fremden
Machthaber, der sich in prophetischen Augen als autonomes Wesen
gebürdete. Tatsächlich hat Gott, der den Menschen als königlichen
Herrn über seine Schöpfung einsetzt — die schließlich bloß auf die
Herrschaft über die Tiere hinausläuft — nur « wenig mangeln lassen

an einem Gott » (Ps 8 ; bes. V. 6). Der Mensch soll keine Götterbilder
verehren ; er selbst ist und bleibt « Bild Gottes » und damit Repräsentant

und Mandatar Gottes (Gen l,26f. ; 5,lf. ; 9,6). Auf die Bedeutung
dieser theologisch-anthropologischen Aussagen ist noch zurückzukommen.

Sie setzen eine Entgöttlichung der Mythen und der Welt
voraus. War in Anbetracht dieser theologischen Aufklärung ein Atheismus

möglich
Zur endgültigen Beantwortung dieser Frage sei nochmals bei

Jeremia eingesetzt. Er droht den Jerusalemern, die Jahwe verlassen
haben, bei « Nicht-Göttern » (lo elohim) schwören und der Unmoral
verfallen, das Gericht an (5,5-7). Die Betroffenen gebärden sich als

« Frevler », wenn auch erst in V. 26 von rescha'im die Rede ist, die die
Armen übervorteilen. Wie reagieren die Abtrünnigen auf das prophetische

Drohwort « Sie haben Jahwe verleugnet und sprechen : Nicht
er (lo hu) Weder kommt über uns Böses, noch werden wir Schwert
und Hunger sehen und die Propheten werden zu Luft (mach) und das

Wort (hadabar statt hadibber) ist nicht unter ihnen... » (5,12f.). Mit
Recht hat schon B. Duhm im Hinblick auf lo hu (5,12) festgestellt, daß
dieser Ausdruck nicht bedeutet : « er, Jahwe, existiert nicht, denn ein
solcher Satz, der auch en jhwh lauten würde, ist im Munde des alten
Volkes ganz undenkbar... » 31 Handelt es sich um die gleichen Menschen,
die bei anderen Göttern schwören (5,7), so haben sie sich von Jahwe

128



abgewandt und den Baalen verschrieben, weil sie Jahwes Wirksamkeit
und nicht eigentlich seine Wirklichkeit bestreiten. « Lo hu » in bezug
auf Jahwe könnte man vulgär übertragen : « mit dem ist nichts los ».
Sie haben ihm abgeschworen, wie es Hiobs Frau als « Törin » 32 ihrem
Manne empfahl (2,9f. ; vgl. 1,11). Auch für Fromme wie den Propheten
Habakuk war die Wirksamkeit Gottes in Frage gestellt, wenn Jahwe
etwa zu der Übervorteilung des Gerechten durch den Frevler schwieg
(.1,2-4.13). Nach Ri 6,13 (deuteronomistisch fragt Gideon den Engel
Jahwes : « Ist Jahwe mit uns (jesch), warum hat uns dies alles getroffen

Und wo sind alle seine Wundertaten, die uns unsere Väter
erzählten, indem sie sprachen : Hat uns nicht Jahwe aus Ägypten
heraufgeführt... »33 Zu einer gewissen Krise mußte es kommen, als die
von Deuterojesaja verheißene eschatologische Wende nicht eingetreten
und auch die im Zusammenhang mit dem Bau des Zweiten Tempels
von Haggai und Sacharja angekündigte messianische Heilszeit nicht
angebrochen war. Das Buch Maleachi gibt einen Einblick in die
Verhältnisse nach der Einweihung des nachexilischen Tempels.34 «

Umsonst » scheint es zu sein, Jahwe kultisch zu dienen ; zwischen
Gerechtem und Frevler, dem, der Jahwe dient und dem, der dies nicht
tut, besteht kein Unterschied (3,14.18). Jeder Übeltäter scheint
wohlgefällig in Jahwes Augen zu sein ; « wo ist der Gott des Gerichts »

(2,17). Der Prophet verkündigte den Tag des Gerichts (3,19ff.). Aber
der kam nicht Die Frommen haben nicht die Frevler zertreten (3,21).
Ganz im Gegenteil Den armen Gerechten blieb nur übrig, die
wohlhabenden Frevler in jeder Hinsicht zu demaskieren. Dabei mußten
sie weise vorgehen, zumal der Geist der Prophétie erlosch (vgl. Sach

13,2-6).

In dem bereits erwähnten klageliedartigen Ps 10,13 fragt der
Arme : « Warum verachtet der Frevler (rascha') Gott, spricht in seinem
Herzen (d. h. « denkt sich ») : Du ahndest nicht ». Demnach wäre
Gott in der Sicht des Reichen lediglich inaktiv. Die ihm unterstellte
Aussage « bal jidrosch en elohim » (V. 4) kann aber nicht ausgleichend
übersetzt werden « er ahndet nicht, er (nämlich Jahwe) ist kein Gott »

— dann müßte lo elohim wie in Jer 5,12 dastehen —, sondern nur :

« er ahndet nicht, es ist (gibt) kein(en) Gott ». Es ist nicht einzusehen,
daß en elohim in bezug auf Jahwe eine andere Bedeutung haben sollte
als in bezug auf Götter, deren Existenz z. B. Deuterojesaja mit en
elohim vollkommen ausschließt (Jes 44,6b ; 45,5).35 In dem von
weisheitlichen Begriffen wie Tor (nabal),36 Verständiger (maskil),
Versammlung der Gerechten (dor zaddik),37 Rat der Armen ('azat 'ani)

129



durchzogenen Armenpsalm 14/53 38 ist die Feststellung « es spricht
der Tor in seinem Herzen (d. h. er denkt sich) : es gibt keinen Gott
(en elohim) » als gewichtiger Auftakt vorangestellt. Der nabal wird
zwar nicht als rascha' bezeichnet,39 durch sein verwerfliches Handeln
zeichnet er sich allerdings als solcher aus : Kollektiv gesehen sind die
Toren nicht verständig, fragen nicht nach Gott, keiner tut Gutes, sie
sind Übeltäter (po'ale 'aweri), « mein Volk Fressende », insgesamt sind
sie abgefallen, rufen Jahwe nicht an und stehen im Gegensatz zur «

Versammlung der Gerechten » und zum « Rat der Armen », deren Zuflucht
Jahwe ist. Wenn es in Ps 53,6 abweichend von Ps 14 heißt : « denn
Gott (hat) zerstreut die Gebeine deines (d. h. der Stadt Jerusalem)
Belagerers, du beschämst (sie), denn Gott hat sie verstoßen », so
muß man sich fragen, ob infolge einer Um- oder Uberdichtung dieses
im elohistischen Psalter stehenden Gedichts die frevelhaften Toren
Jerusalem vergeblich belagert hatten. M. E. kommen die von der Thora
Abgefallenen in Betracht, die mit Antiochus IV. im Jahre 167 vChr
gemeinsame Sache machten (vgl. 1 Makk 1,34.53). Dies ist freilich
unsicher. Aber was ist in der alttestamentlichen Wissenschaft nach
dem Zusammenbruch eher herrschender als tragfähiger Hypothesen
überhaupt noch sicher Jedenfalls war in der Sicht der
Armenfrömmigkeit die Macht der gutsituierten und frevelhaften Toren groß ;

Ps 14/53 schließt mit dem « Stoßseufzer » : « Ach, daß aus Zion die
Hilfe für Israel käme Wenn Jahwe sein Volk wiederherstellt, wird
Jakob jauchzen und Israel sich freuen. » In der Gegenwart schaut der
transzendente Jahwe, dessen Wirkungsbereich zwischenzeitlich der
Himmel ist (vgl. Ps 115,3.16), auf die Menschen, « um zu sehen, ob
es einen Verständigen gibt (hajesch maskil), der Gott sucht » (Ps 14,2).
Die Toren sind nicht nur frevelhaft, die auf Grund der Erfahrung, daß
Gott nicht ahndet (Ps 10,13), seine richterliche Wirksamkeit in Frage
stellen ; sie sind analog zur prophetisch-weisheitlichen Argumentation
mit dem Ziel des Nachweises der Nichtexistenz der Götter (vgl. Ps

115,4-7 ; 135,15-20) zu dem Schluß gekommen : en elohim - es gibt
überhaupt keinen Gott. Diese Folgerung, die sie sich nach Ansicht des

gerechten Armen bloß « denken » (amar belihbo), nicht jedoch öffentlich

bekunden, war in Anbetracht der Entdämonisierung und Ent-
götterung der Welt durch den Jahweglauben, der wohl nach Dtn 6,4
als « Monojahwismus »41 (« höre Israel : Jahwe, unser Gott ist ein
Jahwe » zu definieren ist, in einer Art von negativer Weisheit durchaus

möglich. Schließlich verneint die Aussage « en elohim » radikal
die Existenz von Göttern (Deuterojesaja) oder von Gott (Ps 14/53 ;

130



10,4). Gewiß scheuten sich die Toren, dies auszusprechen. Laut
Vorwurf des armen Verständigen haben sie so gedacht. Wäre dies eine
nicht zutreffende Unterstellung, dann hätten die Frommen diesen
Vorwurf formuliert und damit indirekt bekundet, daß ihnen die Inakti-
vität Gottes und seine mögliche Nicht-Existenz Anfechtungen darstellten.
Religions- und geistesgeschichtlich gesehen ist festzuhalten, daß der
Glaube an den einen und einzigen Gott nicht nur die Welt säkularisiert
und damit zum Objekt des Menschen gemacht hat (vgl. Gen 1,28 ; Ps 8),
sondern daß Erfahrung von Welt und Menschen Gott in Frage
gestellt und — wenn auch nur spärlich bezeugt (Ps 10,4 ; 14/53) —
seine Existenz verneint hat. Damit bekundet das Alte Testament
praktischen und theoretischen Atheismus, allerdings in der Form einer
den Frevlern oder Toren unterstellten Äußerung. Diese Feststellung
rechtfertigt nicht die Ubersetzung von « Frevlern » mit « Gottlosen »

im heutigen Sinn, denn bei weitem waren nicht alle Frevler Atheisten.
Wenn die Nichterfahrung Gottes durch Reflexion zu seiner Leugnung

führte, dann hilft — abgesehen vom überkommenen und
praktizierten Glauben — mannigfache Erfahrung zum Vertrauen auf Gott.
Es gibt keinen Gottesbeweis ; Gott muß sich selbst erweisen, wie vor
allem die Bitten der kollektiven und individuellen Klagelieder erkennen
lassen. Exemplarisch sind Klage und Bitte in Ps 22 : « Mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen ferne ist meine Hilfe... »

(V. 2) ; « aber du, Jahwe, sei nicht ferne, meine Stärke, zur Hilfe eile
mir Errette vor dem Schwert mein Leben (naphschi), vor den Hunden,
mein Einziges Rette mich vor dem Angesicht des Löwen, vor den
Hörnern der Büffel — Du hast mich erhört. » (20-22). Für den Beter
des weisheitlichen Psalm 73 ist bei allem Glück der Frevler, d. h. bei
aller Ungerechtigkeit in der Welt, Gott « sein Teil » (V. 26).

Es soll noch kurz untersucht werden, wie Nicht-Erfahrung Gottes
und damit potenzieller Atheismus in später und spätester Literatur des

Alten Testaments bewältigt wurden. Der Prediger, der ein Weiterleben

nach dem Tod und eine Eschatologie vollkommen ausschließt,
erkennt, daß Frevler und Gerechte das gleiche Todes-Geschick haben
7,15 ; 8,14 ; 9,3). Es geschieht so viel Ungerechtigkeit, weil das Gericht
nicht sofort vollstreckt wird (8,11). Auch die menschliche Justiz versagt
(3,16 ; 4,1). Obgleich Gott gleichsam transzendent im Himmel ist
(5,1 ; vgl. Ps 115,3.16), kann er sagen, daß Gott alles tut (11,5 ; vgl.
7,14), nur vermag der Mensch seine gesamte oder punktuelle Wirksamkeit

nicht zu erfassen (3,11). Der Mensch soll weder freveln noch (zu)
weise sein (7,17). Das beste Teil für den Menschen ist — nicht wie in

131



Ps 73,26 Gott selbst - die gottgegebene, unverfügbare Freude (2,10 ;

3,22). Der Prediger beherzigte die Gottesfurcht als Prinzip der Weisheit

; er war kein « Tor ». Der status confessionis war für die Frommen
(chasidim) gekommen, als Antiochus IV. « hellenistisch » in den
Tempelkult eingriff und sich viele abtrünnige Juden zu ihm hielten,
aber schließlich scheiterten (vgl. Ps 53,6 Daniel und seine Gefährten
waren jedoch verständig (sakal Hif.) in « jeder Schrift und Weisheit » ;

dazu verstand sich Daniel insbesondere auf die Deutung von
Gesichten und Träumen (Dan 1,17). Damit kommt zum Ausdruck, daß
die Apokalyptik auf charismatischem Verständnis von prophetischer
Schrift (vgl. Dan 9,25), aber auch von Visionen beruht. In der endzeitlich

geglaubten Bedrohung standen sich die « Verständigen » (maski-
lim), die als Minderheit zu Martyrium und Tod bereit sind (Dan 11,33-
35), und die Frevler (rescha'im) gegenüber (12,10). Dem Glauben
der Märtyrer wurde die Durchbrechung der Todesgrenze zuteil :

« Und viele von den im Erdenstaub Schlafenden werden aufwachen,
die einen zum ewigen Leben, die andern zu ewiger Schmach und
Schande ; die Verständigen (maskilim) aber leuchten wie der Glanz
des Firmaments, und die viele zur Gerechtigkeit führten (mazdikim,
identisch mit den maskilim) wie die Sterne für ewig und immer »

(Dan 12,2f.). Die Gemeinschaft der Getreuen mit Gott bleibt über die
Todesgrenze hinaus gewahrt ; das eschatologische Gericht stellt die
durch die Frevler gestörte Gerechtigkeit wieder her. Eine Gefahr
eschatologischer Erwartung besteht in der Verschiebung diesseitiger
Probleme ins Jenseits, was zu einer illusionären Daseinshaltung, zu
Enttäuschungen und Radikalisierungen führen kann. Alttestamentliche
Theologie zeichnet sich wesentlich durch einen weltzugewandten
Realismus aus, zu dem sie infolge einer Entdämonisierung und Ent-
mythisierung in der Lage war. Die Kehrseite ist eine Transzendentalie-
sierung des einen Gottes als eines deus otiosus, die den Frevlern
(rescha'im) zu ihrem ungerechten Handeln gegenüber den Schwächeren
Raum bot. Die Säkularisierung konnte bis zur absoluten Gottlosigkeit
im Sinne des Atheismus — wenigstens in Form des Vorwurfes des

gerechten Weisen gegenüber dem ungerechten Toren — führen. Das
Alte Testament strengt nie einen Gottesbeweis an. Auch Deutero-
jesajas Argumentation setzte Jerusalemer Glaubenstraditionen voraus
(z. B. Jes 40,26ff.). « Mit wem wollt ihr El vergleichen und welches
Bild (demut) ihm zuordnen » (Jes 40,18). Angesichts der Bildlosig-
keit genuiner Jahweverehrung ist es erstaunlich, daß nach Gen 1,26
der Mensch als Bild Gottes (zäläm44, auch demut) erschaffen wird.

132



Zur Herrschaft über die Kreatur beauftragt, steht er somit in Korrelation

zu Gott ; so ist die Tötung des Menschen ein Angriff auf Gott
in effigie (Gen 9,6). Insofern dem Menschen als Repräsentanten und
Mandatar Gottes nur « wenig mangelt an Gott » (Ps 8,6), postuliert er
selbst Gott, dem er als Frevler nicht entfliehen kann (Am 9,1-4), in dem
er sich jedoch als Frommer in einer seine Erkenntnisfähigkeit übersteigenden

Weise geborgen wissen darf (Ps 139). Der Mensch als Mangelwesen

(Ps 8,6), d.h. letzlich nicht autonomes Wesen ist auf überrationale
Religion oder scheinbar rationale Ideologie hin angelegt. Das Angebot
des Alten Testaments ist die Verkündigung der Wirksamkeit Gottes in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Zum Problem wird dieses

Angebot schon in alttestamentlicher Zeit, wenn das Walten Gottes in
einer entgötterten Welt nicht mehr erfahren wird. Die Frevler treiben
verstärkt ihr Unwesen bis hin zur eigentlichen Gottlosigkeit, die ihrerseits

nur durch die Erfahrung der Wirksamkeit Gottes in der Anfechtung
überwunden wird. Das Wesentliche alttestamentlicher Theologie
besteht in den mannigfachen theologisch-anthropologischen, auch
soziologischen Korrelationen. Deswegen ist der Versuch einer doppelpoligen
Konzeption alttestamentlicher Theologie angemessener als der einer
einpoligen. Vermessen wäre es allerdings zu meinen, die alttestament-
lichen Aussagen in ein System einfangen zu können. Das Judentum
war dazu — sieht man von philosophisch beeinflußten Versuchen
ab — nicht in der Lage, was christlichen Theologen bei ihren an sich
berechtigten Bemühungen um eine « Biblische Theologie » zu denken
geben sollte. « Frevle nicht (al tirscha) zu viel und sei nicht zu
verständig (sakal) » sagt der Prediger Salomo — und der war zwar nicht
übermäßig fromm, aber sehr schlau.

133



ANMERKUNGEN

27 Habakuk prägte die Wendung « stunxme elilim» Nichtse ; 2,18)!
Zum Waffenkult siehe O. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und
das Alte Testament, 1972, S. 214ff.

29 Sie sagen also nicht, daß Schaddaj nichts nützt, sondern daß sie vom Gottesdienst

keinen Nutzen haben
30 Das plüralische Verständnis ist m. E. vorzuziehen.
37 Das Buch Jeremia, KHC XI, 1901, S. 60.
82 Hebräisch : achat hanebalot eine der Törinnen.
33 Damit vergleichbar ist die Bitte Mi 7,15: «Wie in den Tagen, da du uns aus

Ägyptenland führtest, laß uns Wunder sehen »

34 Diese Schrift wird allgemein in die erste Hälfte des 4. Jh. datiert, z. B. durch
Ö. Kaiser, Einleitung in das Alte Testament, 19753, S. 262.

33 Die durch afin ausgeschlossenen Götter bei Deuterojesaja können m. E. nicht
durch die Hintertür der « Gattung » (« Gerichtsverfahren den anderen Göttern
gegenüber ») wieder hereingelassen werden, wie S. Schwertner (THAT I, 1971,
Sp. 129) anzunehmen scheint ; ob der Satz « und außer mir ist kein Gott » (Jes
44,6.8) « Aussage » oder « Anspruch » ist — er ist wohl beides zusammen —,
läuft auf dasselbe, nämlich den Monotheismus, hinaus. Nicht überzeugend' finde
ich den Anspruch der Aussage : « Die Gottesleugnung en elohim 'es gibt keinen
Gott' in Ps 10,4 ; 14,1 53,2 ist nicht theoretisch, sondern wohl im Sinne von
3,3 'er hat keine Hilfe bei Gott' praktisch als 'Gott ist nicht gegenwärtig/greift
nicht ein' zu verstehen... » (THAT I, Sp. 129f.).

30 R. A. Bennet, Wisdom Motifs in Ps 14 53 — nabal and 'esah, BASOR 220, 1975,
S. 15-21 untersucht lediglich die beiden im Titel genannten Begriffe. Anzuerkennen

ist die « Prophetic-wisdom symbiosis » in Dtn 32 und Ps 14/53 ; die
Datierung der beiden Psalmen in die Königszeit ist jedoch deplaziert (S. 18).
'azat 'ani tabishu (14,6a ; ganz anders Ps 53,6) übersetzt Bennett mit « Stratagems
for the poor will be frustrated » (S. 19f.). Etwa analog zu 'azat rescha'im in Ps

1,1 ist 'ani zweifellos ein genitivus subjectivus wie zaddik in dor zaddik (V. 5),
zumal zaddik und 'ani denselben Personenkreis bezeichnen. Ich übersetze V. 6 :

« Am Rat des Armen (kollektiv zu verstehen) werdet ihr scheitern, denn Jahwe ist
seine Zuflucht. »

37 Zu dor im Sinne von « Versammlung» siehe P. R. Ackroyd, The meaning of
Hebrew dor considered, JSS 13, 1968, S. 215-217.

38 Zum Text der beiden Psalmen siehe E. San Pedro, Problemata philologica Psalm

XIV, VD 45, 1967, S. 65-78.
39 Richtig stellt M. Saeboe (THAT II, 1976, Sp. 29f.) fest : « Der nabal realisiert

sein nebala-Wesen, wozu noch seine Gottlosigkeit als dessen Tiefpunkt gehört.
Er ist kein 'Verständiger' (maskil...), der 'nach Gott fragt' (Ps 14,2), sondern
leugnet vielmehr die Wirklichkeit und Wirksamkeit Gottes (Ps 14,1 53,2 ; vgl.
Ps 12,2ff. ; 73,3ff.). W7enn dasselbe auch vom 'Frevler' gesagt wird (Ps 10,4),
erscheint rascha' indirekt als ein Synonym zu nabal, was weisheitlich nicht
wundernimmt... ». Überkritisch könnte man höchstens sagen, daß die bessere

Reihenfolge « Wirsamkeit und Wirklichkeit Gottes » wäre.

134



40 H. W. Wolff (siehe Anm. 18) sagt u.a. zusammenfassend : « 1. Die Behauptung,
die alttestamentliche Literatur rechne naiv mit der Vorstellung eines jenseits der
Welt an sich existierenden Gottes, ist nicht verifizierbar... 3. Die Bezeugimg
Jahwes legt die Wirklichkeit der Welt frei, indem sie sie ihrer mythischen
Verkleidung enthüllt und auf das Erforschbare reduziert... » (S. 440). Es ist allerdings
mit dier Möglichkeit zu rechnen, daß Welterfahrung, die Gotteserfahrung
ausschließt, zur radikalen Gottlosigkeit im eigentlichen Sinn führt.

41 Siehe M. Rose a.a.O. S. 139f.
42 I. Willi-Plein, Das Geheimnis der Apokalyptik, VT 27, 1977, S. 62-81 stellt mit

Recht die « Auslegung » als einen Wesemszug der Apokalyptik heraus. Zur Komposition

des Danielbuches siehe meinen Aufsatz in Judaica 27, 1971, S. 192-220.
43 Nur vereinzelt bezeichnet zäläm das Götterbild (2 Kön 11,18 2 Chron 23,17;

Ez 7,20 ; Num 33,52) ; siehe dazu H. Wildberger in THAT II, 1976, Sp. 556-563,
bes. 557f.

135


	"Gottlose" und Gottlosigkeit im Alten Testament [Fortsetzung]

