Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: Torah und Messias : Versuch einer Interpretation der Geschichte des
Judentums [Fortsetzung]

Autor: Neusner, Jacob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960887

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TORAH UND MESSIAS — VERSUCH
EINER INTERPRETATION DER GESCHICHTE
DES JUDENTUMS *

von Jacob Neusner
(Fortsetzung)

Aber, wie ich schon gesagt habe, die Pharisier hielten daran fest,
daB man auch auBerhalb des Tempels, im eigenen Heim, die Gesetze
der rituellen Reinheit zu befolgen habe, und zwar bei der einzigen
Gelegenheit, auf die sie anwendbar sind, nimlich bei Tische. Sie
hielten also daran fest, daBB profane Nahrungsmittel, und demnach die
gewohnliche, alltigliche Nahrung, ebenfalls im Zustand ritueller
Reinheit zu genieBen seien, wie wenn man ein Tempelpriester wire.
Die Pharisder nahmen deshalb fiir sich — und demzufolge gleicher-
malen fiir alle Juden — den Status von Tempelpriestern in Anspruch
und handelten so, wie Priester es ihrem Stand entsprechend zu tun
hatten. Der Tisch jedes Juden in seinem eigenen Haus wurde demnach
dem Tisch des Herrn im Tempel von Jerusalem gleichgestellt und das
Gebot (Ex 19,6) : « Ihr sollt mir ein Konigreich von Priestern und ein
heiliges Volk sein » wurde buchstiblich verstanden. Das ganze Land
war heilig. Der Tisch jedes einzelnen hatte dieselbe Heiligkeit wie der
Tisch, der dem Kult diente. Doch hielten sich zu jener Zeit nur die
Pharisder an diese Auffassung, und wenn nun ein Jude ungeweihte
Nahrungsmittel so a3, wie wenn er ein Tempelpriester am Tisch des
Herrn wire, so kennzeichnete ihn das als Pharisder, als Angehérigen
einer Sonderrichtung.

Diese pharisdische Haltung war auBerordentlich angemessen, als
der Tempel nicht mehr bestand. Auf eine seltsame und paradox an-
mutende Weise hatten die Pharisier diese Zeit schon vorweggenommen,
indem sie so lebten, als ob sie Tempelpriester wiren. Aber diese Vor-
wegnahme enthielt zugleich den Keim einer einschneidenden Um-
wilzung. Im Grunde ging es namlich um das Problem des Geheiligten.
Jedermann glaubte an Heiligkeit, an einen Gott, der einen Ort, den
Tempel, ausgesondert hatte fiir das Geheiligte. Jeder wuBte, daB3 es
eine bestimmte magische Atmosphire, eine Anzahl von Riten gab, die
den einzelnen darauf vorbereiteten, dem Geheiligten zu begegnen.
Was die Pharisier vor 70 einhielten, war nicht ein bloBles Phantasie-
gebilde, sich wie Priester zu verhalten. Ihre Botschaft vor 70 war, daB3
das Geheiligte nicht auf den Tempel begrenzt bleibt, sondern daB3 das

117



Land heilig ist, da3 das Volk heilig ist, dal3 der Boden heilig ist. Das
Ubernatiirliche, das Geheiligte, — diese Eigenschaften sind nicht an
einen einzigen Platz gebunden. Es sind Eigenschaften einer ganzen
Gruppe. Das Volk ist heilig, nicht nur der Tempel. Das Leben des
Volkes und nicht nur der Tempelkult ist der Heiligung fihig. Wie
dienen die Priester Gott ? Sie reinigen sich und bringen Opfer dar.
Wie mii8te das Volk Gott dienen ? Es mii8te sich reinigen, indem es
sich durch ethisches und moralisches Verhalten heiligt. Die Menschen
miiBten Gott das Opfer eines zerknirschten Herzens bringen, wie es
der Psalmist sagt (Ps 51,19), und sie miiflten Gott in Treue und Liebe
dienen, wie es die Propheten verlangten. Mit anderen Worten : die
pharisiische Botschaft fiir die Zeit der Krise in ihrer seltsamen und
begrenzten Art war es, in der Schrift jene Elemente wiederzuentdecken,
welche den Gottesdienst in einem weiteren Sinn verstanden, als dies
im Tempel iiblich war. Thre Methode — so zu leben, als ob man
Priester wiire — enthielt eine Botschaft fiir alles, was die Juden in der
Nachlese des messianischen Krieges hinterlassen hatten : der Tempel,
der noch vorhanden ist, ist das Volk. Der iiberlebende heilige Ort ist
das Heim und das Dorf. Der Kult ist das Leben der Gemeinschaft.

So weit, was die Pharisder vor 70 betrifft. Was geschah nachher,
das heilt nach diesem entscheidenden Augenblick, der in der Ge-
schichte des Judentums durch die Zerstérung des Tempels von Jeru-
salem gekennzeichnet ist ?

Eine Geschichte von einem fithrenden Rabbi, R. Jochanan b. Zakkai
und seinem Schiiler Jehoschua® b. Chananja, zeichnet in wenigen
Worten die grofen Linien von Jabne, den wichtigsten Umril der
pharisdisch-rabbinischen Betrachtungsweise der Zerstérung :

Einmal, als Rabban Jochanan b. Sakkai von Jerusalem kam,
folgte ihm R. Jehoschua® und erblickte den Tempel in Triimmern.
« Wehe uns », rief R. Jehoschua’, da} der Ort, an dem die Unge-
rechtigkeiten von Israel gesithnt wurden, verwiistet ist | » — « Mein
Sohn », antwortete Rabban Jochanan, «sei nicht betriibt. Wir
haben eine andere Siihne, so wirkungsvoll wie diese. Und worin
besteht sie ? In den Taten der Liebe, wie gesagt ist (Hos 6,6) :
‘Barmherzigkeit will ich und nicht Opfer’ ».

(Abot de-R. Nathan, Kap. VI)

Wie sollen wir die geheimen Regeln iiber die rituelle Reinheit in
Verbindung bringen mit dem allgemeinen Ungliick, das die Erben der
Phariséer in Jabne ins Auge faten ? Welcher Zusammenhang besteht
zwischen der rituellen Reinheit des « Konigreichs von Priestern » und
der Siihne der Siinden im Tempel ?

118



Fiir Jochanan b.Zakkai war die Erhaltung des Tempels nicht
Selbstzweck ; er lehrte, daB3 es andere Mittel zur Verséhnung zwischen
Gott und Israel gab, so daf} der Tempel und sein Kult nicht entschei-
dend waren. Was zihlte wirklich im Leben des jidischen Volkes ?
Torah, Frommigkeit. Fiir die Zeloten und Messianisten dieser Zeit
aber war die Antwort: Macht, Politik und das Recht, unter einer
eigenen Regierung zu leben.

Was war der Wille Gottes P Werke der Liebe zu tun : « Barmher-
zigkeit will ich und nicht Opfer » (Hos 6,6), das hief3 fiir Jochanan :
« Wir haben Mittel zur Versshnung, die so wirksam sind wie der
Tempel, nimlich Werke der Liebe zu tun ». Genau so willig, wie die
Menschen Ziegel und Mértel fiir die Wiederaufrichtung des Heiligtums
beisteuern wiirden, sollten sie auch Entsagung, Selbsthingabe und
Liebe beisteuern fiir den Bau einer geheiligten Gemeinde. Friiher
hatten die Priester behauptet, da3 der Tempel iiberall sein sollte, sogar
am hiuslichen Herd. Jetzt lehrte Jochanan, dal3 gréBere Opfer als die
frilher im Tempel dargebrachten das Leben der Gemeinschaft kenn-
zeichnen miiten. Wenn jemand etwas fiir Gott tun wollte in der
Zeit, da der Tempel nicht mehr existierte, so mufte das Opfer im
selbstlosen Mitleid bestehen. Der heilige Altar sollten nun die Straflen
und Marktplitze der Welt sein, ganz so wie frither die Reinheit des
Tempels auf den StraBBen und Marktplitzen von Jerusalem beobachtet
werden muflte. So hatten die Pharisier gewissermal3en, indem sie die
Gesetze ritueller Reinheit fiir die gewohnlichen Juden zu einer Ver-
pflichtung erhoben, in Wirklichkeit die Bedeutung des Tempels und
seines Kults begrenzt. Die frithe Geschichte der pharisidischen
Richtung hatte also die Voraussetzungen geschaffen fiir Jochanan
b. Zakkais Antwort an Jehoschua® b. Chananja. Diese Antwort war eine
natiirliche Folgerung fiir jemanden, der in einer Bewegung groBge-
worden war, die auf dem allgemeinen Priestertum von ganz Israel
griindete.

Das Symbol der Torah

Wir wollen uns nun der Definition dessen zuwenden, was der
Glaube der Torah fiir das rabbinische Judentum ist. Dabei iiberpriifen
wir einige der Gedanken, die wir bereits dargelegt haben, und wieder-
holen sie in systematischer Art.

Die zentrale Auffassung des rabbinischen Judentums ist der Glaube,
daB3 die alten Schriften géttliche Offenbarung darstellen, jedoch nur
einen Teil derselben. Auf dem Sinai gab Gott eine doppelte Offen-
barung : den schriftlichen Teil, der allen bekannt ist, aber auch den

119



miindlichen, bewahrt von den groBen Heroen der Schrift, durch Pro-
pheten verschiedenen Vorfahren in grauer Vergangenheit weiteriiber-
liefert, schlieBlich ganz offen den Rabbis iibergeben, die den
paléstinensischen und den babylonischen Talmud schufen. Die « ganze
Torah » bestand also aus beiden, dem geschriebenen und dem miindli-
chen Teil. Die Rabbinen lehrten, da3 die « ganze Torah » von David
studiert, von Ezechiel vermehrt, von Esra zum Gesetz erhoben, in den
Schulen und durch die Weisen jeder Periode der israelitischen Ge-
schichte von Mose bis zur Gegenwart verkorpert worden war. Es ist das
eine einzigartige, lineare Auffassung von einer Offenbarung, die, nur
durch wenige bewahrt, die vielen betraf und imstande ist, zur gege-
benen Zeit allen Erlosung zu bringen.

Weiter betrachtet die rabbinische Auffassung Mose als « unseren
Lehrer », den ersten und das Urbild des idealen Juden. Das bedeutet,
daB wer immer die Lehren des Mose, « unseres Lehrers », verkorpert,
dadurch mit dem Willen Gottes konform geht, und nicht nur mit Gottes
Willen, sondern auch mit Gottes Weg. Im Himmel studieren Gott und die
Engel die Torah, genau so wie es die Rabbinen auf Erden tun. Gott legt
Gebetsriemen an wie ein rabbinischer Jude. Er betet in rabbinischer
Weise. Gott iibt Werke der Barmherzigkeit, zu denen die jiidische
Ethik aufruft. Er fiihrt die Geschifte der Welt entsprechend den
Regeln der Torah, so wie es ein Rabbi in seinem Gerichtshof tut. Eine
Auslegung der Schopfungslegende lehrte, dass Gott beim Schopfungs-
werk in der Torah nachsah « wie ein Architekt in einem Plan » (GenR
X) und die Welt in entsprechender Weise schuf.

Der Begriff der Torah hat viele Dimensionen. Er schliefft die
erstaunliche Tatsache ein, dal was immer der jiingste Rabbi durch
seine Auslegung der Tradition zu entdecken bestimmt ist, ebenso einen
Teil der dem Mose geoffenbarten Torah darstellt wie ein Satz der
Schrift selber (jMeg IV,1). Es ist daher moglich, sogar an der Gesetz-
gebung teilzuhaben durch angemessene, logische Erforschung der
Torah. Von Gott selbst — denn auch er erforscht die Torah und lebt
in ihr — wird angenommen, daB er sich den gleichen Regeln der Aus-
legung unterwirft. Wenn ein irdischer Gerichtshof das Zeugnis, das
durch Wunder des himmlischen gegeben wird, verwirft, wiirde Gott
voll Freude ausrufen : « Meine Séhne haben mich iibertroffen | Meine
Séhne haben mich iibertroffen ! »

Mit einem Wort : vor uns steht ein mythisch-religiéses System, in
dem sich Erde und Himmel entsprechen in der Torah — anstelle des
Tempels —, als Verbindung und Modell fiir beide. Das himmlische
Vorbild ist auf Erden verkorpert. Mose « unser Lehrer » ist das Modell

120



fiir den gewohnlichen Weisen, der in Jerusalem, Pumbedita, Mainz,
London, Lwow, Bombay, Dallas oder New York wohnt. Und Gott
selbst nimmt an diesem System teil, denn es ist sein Bild, worin letzten
Endes das kosmische Vorbild besteht. Der gliubige Jude stellt die
Projektion des Gottlichen auf Erden dar. Ehre gebiihrt dem gelehrten
Rabbi mehr als den Schriftrollen der Torah, denn durch seine Ge-
lehrsamkeit und Logik kann er sogar den Inhalt der mosaischen Offen-
barung verindern. Er ist die Torah, nicht nur, weil er ihr entsprechend
lebt, sondern im besten Fall stellt er eine ebenso zwingende Ver-
kérperung des himmlischen Modells dar wie die Torahrollen selbst.

Das letzte Element in der rabbinischen Auffassung von der Torah
betrifft die Erlésung. Es nimmt vielerlei Formen an. Eine der Erlosungs-
lehren hilt fest, daB fiir den Fall, daf3 Israel nicht gesiindigt hitte —
das heiBt nicht der Torah untreu geworden wire —, die Heiligen
Schriften mit der Eroberung des Israellandes ihren AbschluB3 gefunden
hitten. Von dieser eschatologischen Zeit an und weiterhin hitte die
geheiligte Gemeinschaft in ewigem Frieden unter dem gottlichen
Gesetz gelebt. Das Beobachten der Torah erscheint so als die eigent-
liche Garantie der Erlosung. Aber auch das Gegenstiick kommt viel-
fach zum Ausdruck. Israel hat gesiindigt und deshalb hat Gott die
Babylonier und die Rémer gerufen, um den Tempel von Jerusalem zu
zerstoren. Aber in seiner Gnade wiirde er mit der gleichen Treue die
Wohlfahrt des Volkes wiederherstellen, nachdem es durch sein Leiden
und seine Reue die Folgen und die Ursache seiner Siinden gesiihnt
haben wird.

So kiindet die rabbinische Vorstellung von der Torah negativ und
positiv von einer notwendigen Verbindung zwischen der Erlgsung des
Volkes und der Welt und dem Status der Torah in seiner Mitte. So
wiirde zum Beispiel fiir den Fall, daB die Israeliten einen einzigen
Sabbat genau nach allen Vorschriften beobachteten, sogleich der
Messias kommen. Von besonderem Interesse ist hier die rabbinische
Aussage, da3 die Herrschaft der Heiden von der Siinde Israels abhingt.
Wiirde Israel eine ganze und vollstindige Wiedergabe der « Torah »
und somit des Himmels bilden, dann kidme die heidnische Herrschaft
zu einem Ende. Sie wiirde aufhdren, weil dann ganz Israel, wie jetzt
schon einige wenige Rabbis, die schopferischen Krifte erlangen wiirde,
die in der Torah enthalten sind. Genau so, wie Gott die Welt durch
die Torah schuf, kénnten heilige Rabbis jetzt eine geheiligte Gemein-
schaft schaffen. Wenn Israel sich durch die Verkérperung der Torah,
das hei3t durch seine vollkommene Wiedergabe des Himmels, wiirdig
erweist, dann wird das Ende kommen.

121



Es ist der Talmud, der diese « miindliche Torah » verkérpert, von
der wir gesprochen haben, deren Studium das zentrale Anliegen des
rabbinischen Judentums ist. Wir wollen uns nun den religiosen Konse-
quenzen des Studiums der Torah und des Talmuds zuwenden. Welches
sind die theologischen Schwerpunkte des Talmudstudiums und des
talmudischen Judentums ?

Der Talmud ist ein grundsitzlich nicht-geschichtliches, nicht-
traditionelles Dokument. Er beruft sich nicht auf die Autoritit der
Vergangenheit, sondern auf die Autoritit von Mose, unserem Lehrer,
und auf die Autoritit Gottes. Das talmudische Argument, wiewohl es
von Generationen von Rabbis weitergesponnen wird, bezieht sich nicht
auf die Autoritiit oder die Lebensumstinde der fritheren Generationen,
sondern auf die zeitlosen und unpersonlichen Ursachen des normativen
Charakters ihrer Regeln. Manchmal werden die an solchen Diskussio-
nen Beteiligten namentlich angefiihrt, oder aber die interessantesten
Auslegungen werden anonym mitgeteilt. Diese eleganten Gedanken-
ginge werden nicht bestimmten Autorititen zugeschrieben, denn fiir
den Talmud sind weder Zeit noch Ort, weder Name noch Beschifti-
gung der Autoritit, die hinter einer Untersuchung steht, von groBem
Interesse. Logik und Kritik sind nicht an bestimmte geschichtliche oder
biographische Umstinde gebunden. Deshalb werden auch die Regeln
eines geordneten, zuchtvollen und heiligen Lebenswandels nicht auf
die Personlichkeiten oder die Lebensumstinde der Minner zuriick-
gefiihrt, die diese Regeln festlegten oder entdeckten.

Talmudisches Denken ist historischer und psychologischer Inter-
pretation entgegengesetzt, weil es Abstraktion und Ordnung in den
konkreten, permanenten Problemen des téglichen Lebens bevorzugt.
Was zihlt, ist allgegenwirtige, vorherrschende und durchdringende
Vernunft. Der Gegenstand der Vernunft ist zweifach beschaffen : er
ist in erster Linie die Kritik des Gegenstands, entsprechend den grund-
sitzlichen Ordnungsprinzipien, zweitens aber der Nachweis vom Dasein
transzendenter Uberlegungen in alltiglichen Angelegenheiten. Streit-
fragen iiber Alltigliches verbinden sich nicht immer mit transzendentem
Interesse fiir das Geheiligte, aber es sollte zumindest so sein. Denn das
letzte Ziel ist herauszufinden, wie sich die Ordnung einer gut ge-
regelten Existenz und korrekter Beziehungen entdecken ldBt. Die
vorherrschende Haltung ist vollkommener Ernst (und nicht nur schein-
bare Feierlichkeit) gegeniiber dem Leben, den Absichten und den
Taten des Menschen. '

Die Voraussetzung fiir die talmudische Lebensauffassung ist, daf3
Ordnung besser ist als Chaos, Uberlegung besser als Laune, Entschei-

122



dung besser als Zufall, Uberlegungsfihigkeit und Vernunft besser als
Gedankenlosigkeit und Gewalt. Die einzig zulidssige Kraft ist die
Macht der durchdringenden Logik, stets geschirft durch die Zucht des
Alltagslebens. Die Bemiihung des Rabbis geht dahin, die zwischen-
menschlichen Beziehungen so zu regeln, dal3 alles verstindlich, gut
geordnet, glaubhaft und geheiligt ist. Der Talmud tritt ein fiir die
vollkommene Intellektualisierung des Lebens, das heilt fiir die Unter-
werfung des Lebens unter verstandesmidBige Erforschung. Nichts ist
zu trivial, als daB es nicht mit einem begrifflichen, abstrakten Prinzip
in Verbindung gebracht werden kénnte. Wenn der Platz einer Serviette
oder das Hindewaschen einer kritischen Analyse unterworfen werden,
was kann dann von der strengen Untersuchung durch den Talmud zu
weit entfernt sein ? Aber die Art der Untersuchung ist nicht nur
Menschensache. Der Mensch ist nach Gottes Ebenbild erschaffen.
Und der Teil des Menschen, der Gott entspricht, ist nicht korperlich.
Er ist das, was den Menschen vom Tier unterscheidet : der Geist, das
BewuBtsein. Wenn der Mensch seinen Geist gebraucht, dann handelt
er wie Gott. |

Die ausschlieBliche Beschiftigung des Talmuds mit vereinheit-
lichenden Wahrheiten ist seine hauptsichlichste Disziplin. Aber diese
Disziplin stammt nicht von der Vorstellung einer einigenden Ordnung
in der natiirlichen Welt. Sie kommt vielmehr von den Belehrungen,
die die Torah in iibernatiirlicher Weise gibt. Die Weisen betrachten
die Torah nicht als ein' Gemisch von Quellen und Gesetzen verschiede-
nen Ursprungs, sondern als einziges, einheitliches Dokument, als eine
Gesetzessammlung, die einen ihr zugrundeliegenden ordnenden Willen
wiederspiegelt. Die Torah zeigt, wie die Dinge sein sollten, ob es nun
der Art und Weise, wie sie in Wirklichkeit getan werden, entspricht
oder nicht. Die Ordnung stammt vom Plan und Willen des Schépfers
der Welt, als Grundlage aller Wirklichkeit. Die Torah wurde von den
Rabbis des Talmuds in der Form des Planes eines Architekten fiir die
Wirklichkeit ausgelegt : Gott hat in der Torah nachgesehen und dann
die Welt erschaffen, gerade wie ein Architekt bei der Errichtung eines
Gebiudes seinem Plan folgt. Eine einzige ganze Torah — in zwei
Ausdrucksformen natiirlich, miindlich und schriftlich — liegt der einen,
nahtlosen Wirklichkeit der Welt zugrunde. Die Suche nach den Singu-
larititen, die in den Pluralititen der alltiglichen Welt verborgen
sind, die Annahme, da3 eine einzige Sache offenbar wird in vielen
Dingen, — dies stellt in intellektueller Form die theologische und
metaphysische Vorstellung von dem einen, einzigen Gott dar, dem
Schopfer von Himmel und Erde, dem Offenbarer der einen, vollstindi-

123



gen Torah, dem Garanten der Einheit und des letzten Sinnes aller
menschlichen Taten und Ereignisse, die zusammen die Geschichte
ausmachen. In dieser Hinsicht verbindet der Talmud die privaten
Handlungen mit einem groBeren Modell und gibt kleinen, einzelnen
und alltiglichen Verrichtungen einen weiten und allgemeinen « Sinn ».

Hinter dieser Auffassung von der einigenden Funktion der Vernunft
und der integrierenden Kraft der Kritik steht die Uberzeugung, da3
Gott das Urbild fiir den menschlichen Geist darstellt und daB3 deshalb
der Mensch, wenn er die Gesetze der Torah durchdenkt, zu Gottes
Absicht und Plan durchdringen kann. Die Rabbis des Talmuds glaubten,
die Torah so zu studieren, wie Gott es im Himmel tut, ihre Schulen
waren so gefithrt wie die « Akademie in der Hohe ». Sie erfiillten die
Riten, geradeso wie Gott Riten erfiillt, indem sie Schaufiden trugen,
wie er es tut, indem sie Gebetsriemen anlegten, wie Gott Gebetsriemen
anlegt. Indem sie die Torah studierten, betrachteten sie das himm-
lisches Urbild, von Gott «in seinem Bild » offenbart und iiberliefert
durch Mose und die Propheten bis herunter auf ihre eigenen Lehrer.
Wenn die Rabbis des Talmuds die gottlichen Lehren des Mose (den
sie « unseren Lehrer » nannten) studierten und in die Tat umsetzen,

so geschah das, weil die Ordnung, die sie den irdischen Dingen auf-
erlegten, auf Erden die Ordnung nachbilden sollte, die sie vom Himmel
her erkannt hatten, den vernunftgemiBen Aufbau der Wirklichkeit.
Die Torah ist es, die die Absicht Gottes offenbart, die Prinzipien, nach
denen er die Wirklichkeit schuf. So heiit die Torah studieren auch
nicht einfach Gott nachahmen, der dasselbe tut, sondern es ist ein
Weg, um Gott zu erfassen und die Heiligung zu erlangen. Die Arten
der Beweisfiihrung sind heilig, denn sie fithren von der Erde zum
Himmel, was Gebet, Fasten und Selbstverleugnung nicht tun kénnen.
Vernunft ist der Weg, Gottes Weg, und ein heiliger Mann ist deshalb
derjenige, der fihig ist, klar zu denken und tief in die Geheimnisse
der Torah einzudringen, besonders auch in ihre so alltiglich anmuten-
den Gesetze. Im grofSen Gesamtzusammenhang gesehen enthalten diese
Alltdglichkeiten Offenbarung.

Der Wiederaufbau einer gangbaren kulturell-religiosen Existenz
ist das Ergebnis des nichsten halben Jahrhunderts, denn zwischen 70
und etwa 120 — wir wissen das aus der Riickschau — wurden eine
Anzahl von Elementen der religiés-kulturellen Struktur der Zeit vor 70
zu einer neuen Synthese zusammengefiigt, der Synthese, die wir jetzt
das rabbinische Judentum nennen. Als Antwort auf das Unheil der
Zerstorung nahm das rabbinische Judentum Gestalt an, und sein
Erfolg lag in seiner Fihigkeit, den Anspruch zu erheben, daB3 die

124



Dinge sich gar nicht verindert hitten — daher die Behauptung, dal3
Mose « unser Lehrer » gewesen sei —, weil ja gerade die Zerstérung
des Tempels zur Bestitigung und Rechtfertigung des neuen Systems
wurde. Das rabbinische Judentum erhob Anspruch, dafl es mdoglich
sei, Gott nicht durch Opfer, sondern durch Torahstudium zu dienen.
Ein Priester ist verantwortlich fiir das Leben der Gemeinschaft, —
aber ein neuer Priester, der Rabbi. Die alten Siindopfer konnen sehr
wohl noch dargebracht werden, ndmlich durch Werke der Liebe. Und
nicht nur das: wenn wirklich das gesamte jiidische Volk die Lehren
der Torah vollkommen in die Tat umsetzen wird, dann wird auch
der Tempel wieder aufgebaut werden. Genauer gesagt, der Tempel
wird wiederhergestellt gemif3 den Richtlinien, die in der Torah dar-
gelegt sind, das heif5t in der ganzen Torah des Mose, in der Torah,
wie sie von den Rabbis gelehrt wird. Und, wie die Propheten und
Geschichtsschreiber zur Zeit der ersten Zerstérung, so behaupten die
Rabbis auch weiterhin, dafl der Tempel zerstért worden sei, weil das
Volk gesiindigt, ndmlich die Torah nicht gehalten habe. So wurde das
Unheil selbst dazu verwendet, die rabbinische Lehre zu rechtfertigen
und ihre Wahrheit zu bestitigen.

Wir wollen nun Distanz beziehen zu dieser Synthese und uns
fragen : Wie wurde das alles zusammengefiigt ? Welches sind die
wichtigsten Elemente ? Welche Richtungen und Bewegungen aus der
Zeit vor 70 werden durch diese Elemente vertreten ? Zwei wesentliche
Bestandteile der Synthese von Jabne sind zu unterscheiden : erstens
die Schwerpunkte des Pharisaismus vor 70, und zweitens der Wert
des Schriftgelehrtenstandes vor dieser Zeit. Beim ersten Element lag
die Betonung auf der allgemeinen Innehaltung des Gesetzes, so dal3
jeder Jude verpflichtet ist, das zu tun, was normalerweise nur die
Elite — die Priester — erfiillen kann. Der Pharisaismus vor 70 legte
den Akzent auf die allgemeine Beobachtung des Gesetzes. Die zweite
Komponente stammt von den Schriftgelehrten, deren Berufsideal das
Torahstudium und die Schliisselstellung des Gelehrten innerhalb des
religitsen Systems betonte.

Das nicht vorauszusehende entscheidende Element in der Synthese
von pharisdischer Betonung umfassender Gesetzesbefolgung — ein-
schlieBlich der Ritualgesetze — und schriftgelehrter Betonung der
Gelehrsamkeit ist es, was das rabbinische Judentum auszeichnet : die
Uberzeugung, daBl die Gemeinschaft jetzt anstelle des Tempels ge-
treten ist. Der Untergang des Kultes bedeutete schliefSlich doch nicht
das Ende des Kollektivlebens Israels. Was iiberlebte, war das Volk.
Der Genius des rabbinischen Judentums war es, zu erkennen, daf

125



das Volk in seinem eigenen Gemeinschaftsleben den Tempel ersetzen
kénne.

Deshalb mufte das Volk geheiligt werden, wie der Tempel heilig
gewesen war, und das Gemeinschaftsleben des Volkes muBte geheiligt
werden als Ersatz fiir das Verlorene. Das rabbinische Ideal hielt in
Zukunft daran fest, daf} der Rabbi seinen Dienst als neuer Priester tut,
daB das Torahstudium die Tempelopfer ersetzt, und Werke der Liebe
waren der gemeinschaftliche Ersatz fiir die Sithnopfer, das heif3t ein
personliches Opfer trat jetzt an die Stelle der Tieropfer.

Wir haben nun den Weg betrachtet, auf welchem das rabbinische
Judentum Gestalt annahm. Wir kennen sein zentrales Symbol, die
Torah, und wir haben eine gewisse Vorstellung von der Bedeutung
dieses Symbols, von den Einrichtungen, dazu geschaffen, es zum
Ausdruck zu bringen : die Betonung des Lebens mit der Torah. So
verstehen wir auch, daB3 die Rabbis ihre Auffassung von der Torah
durch Gelehrsamkeit im weitesten Sinn des Wortes ausdriickten.

(Wird fortgesetzt)

* The Merrick Lecturers for 1974-1975, Ohio Wesleyan University, January 26-28, 1975.
Deutsche Ubersetzung aus dem Amerikanischen von Frau Eva Naegeli-Kohler.

126



	Torah und Messias : Versuch einer Interpretation der Geschichte des Judentums [Fortsetzung]

