
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: Torah und Messias : Versuch einer Interpretation der Geschichte des
Judentums [Fortsetzung]

Autor: Neusner, Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TORAH UND MESSIAS — VERSUCH

EINER INTERPRETATION DER GESCHICHTE

DES JUDENTUMS *

von Jacob Neusner

(Fortsetzung)

Aber, wie ich schon gesagt habe, die Pharisäer hielten daran fest,
daß man auch außerhalb des Tempels, im eigenen Heim, die Gesetze
der rituellen Reinheit zu befolgen habe, und zwar bei der einzigen
Gelegenheit, auf die sie anwendbar sind, nämlich bei Tische. Sie
hielten also daran fest, daß profane Nahrungsmittel, und demnach die
gewöhnliche, alltägliche Nahrung, ebenfalls im Zustand ritueller
Reinheit zu genießen seien, wie wenn man ein Tempelpriester wäre.
Die Pharisäer nahmen deshalb für sich — und demzufolge gleichermaßen

für alle Juden — den Status von Tempelpriestern in Anspruch
und handelten so, wie Priester es ihrem Stand entsprechend zu tun
hatten. Der Tisch jedes Juden in seinem eigenen Haus wurde demnach
dem Tisch des Herrn im Tempel von Jerusalem gleichgestellt und das
Gebot (Ex 19,6) : « Ihr sollt mir ein Königreich von Priestern und ein
heiliges Volk sein » wurde buchstäblich verstanden. Das ganze Land
war heilig. Der Tisch jedes einzelnen hatte dieselbe Heiligkeit wie der
Tisch, der dem Kult diente. Doch hielten sich zu jener Zeit nur die
Pharisäer an diese Auffassung, und wenn mm ein Jude ungeweihte
Nahrungsmittel so aß, wie wenn er ein Tempelpriester am Tisch des
Herrn wäre, so kennzeichnete ihn das als Pharisäer, als Angehörigen
einer Sonderrichtung.

Diese pharisäische Haltung war außerordentlich angemessen, als
der Tempel nicht mehr bestand. Auf eine seltsame und paradox
anmutende Weise hatten die Pharisäer diese Zeit schon vorweggenommen,
indem sie so lebten, als ob sie Tempelpriester wären. Aber diese
Vorwegnahme enthielt zugleich den Keim einer einschneidenden
Umwälzung. Im Grunde ging es nämlich um das Problem des Geheiligten.
Jedermann glaubte an Heiligkeit, an einen Gott, der einen Ort, den
Tempel, ausgesondert hatte für das Geheiligte. Jeder wußte, daß es

eine bestimmte magische Atmosphäre, eine Anzahl von Riten gab, die
den einzelnen darauf vorbereiteten, dem Geheiligten zu begegnen.
Was die Pharisäer vor 70 einhielten, war nicht ein bloßes Phantasiegebilde,

sich wie Priester zu verhalten. Ihre Botschaft vor 70 war, daß
das Geheiligte nicht auf den Tempel begrenzt bleibt, sondern daß das

117



Land heilig ist, daß das Volk heilig ist, daß der Boden heilig ist. Das
Ubernatürliche, das Geheiligte, — diese Eigenschaften sind nicht an
einen einzigen Platz gebunden. Es sind Eigenschaften einer ganzen
Gruppe. Das Volk ist heilig, nicht nur der Tempel. Das Leben des
Volkes und nicht nur der Tempelkult ist der Heiligung fähig. Wie
dienen die Priester Gott Sie reinigen sich und bringen Opfer dar.
Wie müßte das Volk Gott dienen Es müßte sich reinigen, indem es
sich durch ethisches und moralisches Verhalten heiligt. Die Menschen
müßten Gott das Opfer eines zerknirschten Herzens bringen, wie es

der Psalmist sagt (Ps 51,19), und sie müßten Gott in Treue und Liebe
dienen, wie es die Propheten verlangten. Mit anderen Worten : die
pharisäische Botschaft für die Zeit der Krise in ihrer seltsamen und
begrenzten Art war es, in der Schrift jene Elemente wiederzuentdecken,
welche den Gottesdienst in einem weiteren Sinn verstanden, als dies
im Tempel üblich war. Ihre Methode — so zu leben, als ob man
Priester wäre -— enthielt eine Botschaft für alles, was die Juden in der
Nachlese des messianischen Krieges hinterlassen hatten : der Tempel,
der noch vorhanden ist, ist das Volk. Der überlebende heilige Ort ist
das Heim und das Dorf. Der Kult ist das Leben der Gemeinschaft.

So weit, was die Pharisäer vor 70 betrifft. Was geschah nachher,
das heißt nach diesem entscheidenden Augenblick, der in der
Geschichte des Judentums durch die Zerstörung des Tempels von
Jerusalem gekennzeichnet ist

Eine Geschichte von einem führenden Rabbi, R. Jochanan b. Zakkai
und seinem Schüler Jehoschua' b. Chananja, zeichnet in wenigen
Worten die großen Linien von Jabne, den wichtigsten Umriß der
pharisäisch-rabbinischen Betrachtungsweise der Zerstörung :

Einmal, als Rabban Jochanan b. Sakkai von Jerusalem kam,
folgte ihm R. Jehoschua' und erblickte den Tempel in Trümmern.
« Wehe uns », rief R. Jehoschua', daß der Ort, an dem die
Ungerechtigkeiten von Israel gesühnt wurden, verwüstet ist !» — « Mein
Sohn », antwortete Rabban Jochanan, « sei nicht betrübt. Wir
haben eine andere Sühne, so wirkungsvoll wie diese. Und worin
besteht sie In den Taten der Liebe, wie gesagt ist (Hos 6,6) :

'Barmherzigkeit will ich und nicht Opfer' ».

(Abot de-R. Nathan, Kap. VI)
Wie sollen wir die geheimen Regeln über die rituelle Reinheit in

Verbindung bringen mit dem allgemeinen Unglück, das die Erben der
Pharisäer in Jabne ins Auge faßten Welcher Zusammenhang besteht
zwischen der rituellen Reinheit des « Königreichs von Priestern » und
der Sühne der Sünden im Tempel

118



Für Jochanan b. Zakkai war die Erhaltung des Tempels nicht
Selbstzweck ; er lehrte, daß es andere Mittel zur Versöhnung zwischen
Gott und Israel gab, so daß der Tempel und sein Kult nicht entscheidend

waren. Was zählte wirklich im Leben des jüdischen Volkes
Torah, Frömmigkeit. Für die Zeloten und Messianisten dieser Zeit
aber war die Antwort : Macht, Politik und das Recht, unter einer
eigenen Regierung zu leben.

Was war der Wille Gottes Werke der Liebe zu tun : « Barmherzigkeit

will ich und nicht Opfer » (Hos 6,6), das hieß für Jochanan :

« Wir haben Mittel zur Versöhnung, die so wirksam sind wie der
Tempel, nämlich Werke der Liebe zu tun ». Genau so willig, wie die
Menschen Ziegel und Mörtel für die Wiederaufrichtung des Heiligtums
beisteuern würden, sollten sie auch Entsagung, Selbsthingabe und
Liebe beisteuern für den Bau einer geheiligten Gemeinde. Früher
hatten die Priester behauptet, daß der Tempel überall sein sollte, sogar
am häuslichen Herd. Jetzt lehrte Jochanan, daß größere Opfer als die
früher im Tempel dargebrachten das Leben der Gemeinschaft
kennzeichnen müßten. Wenn jemand etwas für Gott tun wollte in der
Zeit, da der Tempel nicht mehr existierte, so mußte das Opfer im
selbstlosen Mitleid bestehen. Der heilige Altar sollten nun die Straßen
und Marktplätze der Welt sein, ganz so wie früher die Reinheit des

Tempels auf den Straßen und Marktplätzen von Jerusalem beobachtet
werden mußte. So hatten die Pharisäer gewissermaßen, indem sie die
Gesetze ritueller Reinheit für die gewöhnlichen Juden zu einer
Verpflichtung erhoben, in Wirklichkeit die Bedeutung des Tempels und
seines Kults begrenzt. Die frühe Geschichte der pharisäischen
Richtung hatte also die Voraussetzungen geschaffen für Jochanan
b. Zakkais Antwort an Jehoschua' b. Chananja. Diese Antwort war eine
natürliche Folgerung für jemanden, der in einer Bewegung großgeworden

war, die auf dem allgemeinen Priestertum von ganz Israel
gründete.

Das Symbol der Torah

Wir wollen uns nun der Definition dessen zuwenden, was der
Glaube der Torah für das rabbinische Judentum ist. Dabei überprüfen
wir einige der Gedanken, die wir bereits dargelegt haben, und wiederholen

sie in systematischer Art.
Die zentrale Auffassung des rabbinischen Judentums ist der Glaube,

daß die alten Schriften göttliche Offenbarung darstellen, jedoch nur
einen Teil derselben. Auf dem Sinai gab Gott eine doppelte
Offenbarung : den schriftlichen Teil, der allen bekannt ist, aber auch den

119



mündlichen, bewahrt von den großen Heroen der Schrift, durch
Propheten verschiedenen Vorfahren in grauer Vergangenheit weiterüberliefert,

schließlich ganz offen den Rabbis übergeben, die den
palästinensischen und den babylonischen Talmud schufen. Die « ganze
Torah » bestand also aus beiden, dem geschriebenen und dem mündlichen

Teil. Die Rabbinen lehrten, daß die « ganze Torah » von David
studiert, von Ezechiel vermehrt, von Esra zum Gesetz erhoben, in den
Schulen und durch die Weisen jeder Periode der israelitischen
Geschichte von Mose bis zur Gegenwart verkörpert worden war. Es ist das

eine einzigartige, lineare Auffassung von einer Offenbarung, die, nur
durch wenige bewahrt, die vielen betraf und imstande ist, zur
gegebenen Zeit allen Erlösung zu bringen.

Weiter betrachtet die rabbinische Auffassung Mose als « unseren
Lehrer », den ersten und das Urbild des idealen Juden. Das bedeutet,
daß wer immer die Lehren des Mose, « unseres Lehrers », verkörpert,
dadurch mit dem Willen Gottes konform geht, und nicht nur mit Gottes
Willen, sondern auch mit Gottes Weg. Im Himmel studieren Gott und die
Engel die Torah, genau so wie es die Rabbinen auf Erden tun. Gott legt
Gebetsriemen an wie ein rabbinischer Jude. Er betet in rabbinischer
Weise. Gott übt Werke der Barmherzigkeit, zu denen die jüdische
Ethik aufruft. Er führt die Geschäfte der Welt entsprechend den
Regeln der Torah, so wie es ein Rabbi in seinem Gerichtshof tut. Eine
Auslegung der Schöpfungslegende lehrte, dass Gott beim Schöpfungswerk

in der Torah nachsah « wie ein Architekt in einem Plan » (GenR
X) und die Welt in entsprechender Weise schuf.

Der Begriff der Torah hat viele Dimensionen. Er schließt die
erstaunliche Tatsache ein, daß was immer der jüngste Rabbi durch
seine Auslegung der Tradition zu entdecken bestimmt ist, ebenso einen
Teil der dem Mose geoffenbarten Torah darstellt wie ein Satz der
Schrift selber (/'Meg IV,1). Es ist daher möglich, sogar an der
Gesetzgebung teilzuhaben durch angemessene, logische Erforschung der
Torah. Von Gott selbst — denn auch er erforscht die Torah und lebt
in ihr — wird angenommen, daß er sich den gleichen Regeln der
Auslegung unterwirft. Wenn ein irdischer Gerichtshof das Zeugnis, das
durch Wunder des himmlischen gegeben wird, verwirft, würde Gott
voll Freude ausrufen : « Meine Söhne haben mich übertroffen Meine
Söhne haben mich übertroffen »

Mit einem Wort : vor uns steht ein mythisch-religiöses System, in
dem sich Erde und Himmel entsprechen in der Torah — anstelle des
Tempels —, als Verbindung und Modell für beide. Das himmlische
Vorbild ist auf Erden verkörpert. Mose « unser Lehrer » ist das Modell

120



für den gewöhnlichen Weisen, der in Jerusalem, Pumbedita, Mainz,
London, Lwow, Bombay, Dallas oder New York wohnt. Und Gott
selbst nimmt an diesem System teil, denn es ist sein Bild, worin letzten
Endes das kosmische Vorbild besteht. Der gläubige Jude stellt die
Projektion des Göttlichen auf Erden dar. Ehre gebührt dem gelehrten
Rabbi mehr als den Schriftrollen der Torah, denn durch seine
Gelehrsamkeit und Logik kann er sogar den Inhalt der mosaischen
Offenbarung verändern. Er ist die Torah, nicht nur, weil er ihr entsprechend
lebt, sondern im besten Fall stellt er eine ebenso zwingende
Verkörperung des himmlischen Modells dar wie die Torahrollen selbst.

Das letzte Element in der rabbinischen Auffassung von der Torah
betrifft die Erlösung. Es nimmt vielerlei Formen an. Eine der Erlösungslehren

hält fest, daß für den Fall, daß Israel nicht gesündigt hätte —
das heißt nicht der Torah untreu geworden wäre —, die Heiligen
Schriften mit der Eroberung des Israellandes ihren Abschluß gefunden
hätten. Von dieser eschatologischen Zeit an und weiterhin hätte die
geheiligte Gemeinschaft in ewigem Frieden unter dem göttlichen
Gesetz gelebt. Das Beobachten der Torah erscheint so als die eigentliche

Garantie der Erlösung. Aber auch das Gegenstück kommt vielfach

zum Ausdruck. Israel hat gesündigt und deshalb hat Gott die
Babylonier und die Römer gerufen, um den Tempel von Jerusalem zu
zerstören. Aber in seiner Gnade würde er mit der gleichen Treue die
Wohlfahrt des Volkes wiederherstellen, nachdem es durch sein Leiden
und seine Reue die Folgen und die Ursache seiner Sünden gesühnt
haben wird.

So kündet die rabbinische Vorstellung von der Torah negativ und
positiv von einer notwendigen Verbindung zwischen der Erlösung des
Volkes und der Welt und dem Status der Torah in seiner Mitte. So

würde zum Beispiel für den Fall, daß die Israeliten einen einzigen
Sabbat genau nach allen Vorschriften beobachteten, sogleich der
Messias kommen. Von besonderem Interesse ist hier die rabbinische
Aussage, daß die Herrschaft der Heiden von der Sünde Israels abhängt.
Würde Israel eine ganze und vollständige Wiedergabe der « Torah »
und somit des Himmels bilden, dann käme die heidnische Herrschaft
zu einem Ende. Sie würde aufhören, weil dann ganz Israel, wie jetzt
schon einige wenige Rabbis, die schöpferischen Kräfte erlangen würde,
die in der Torah enthalten sind. Genau so, wie Gott die Welt durch
die Torah schuf, könnten heilige Rabbis jetzt eine geheiligte Gemeinschaft

schaffen. Wenn Israel sich durch die Verkörperung der Torah,
das heißt durch seine vollkommene Wiedergabe des Himmels, würdig
erweist, dann wird das Ende kommen.

121



Es ist der Talmud, der diese « mündliche Torah » verkörpert, von
der wir gesprochen haben, deren Studium das zentrale Anliegen des

rabbinischen Judentums ist. Wir wollen uns nun den religiösen
Konsequenzen des Studiums der Torah und des Talmuds zuwenden. Welches
sind die theologischen Schwerpunkte des Talmudstudiums und des
talmudischen Judentums

Der Talmud ist ein grundsätzlich nicht-geschichtliches,
nichttraditionelles Dokument. Er beruft sich nicht auf die Autorität der
Vergangenheit, sondern auf die Autorität von Mose, unserem Lehrer,
und auf die Autorität Gottes. Das talmudische Argument, wiewohl es

von Generationen von Rabbis weitergesponnen wird, bezieht sich nicht
auf die Autorität oder die Lebensumstände der früheren Generationen,
sondern auf die zeitlosen und unpersönlichen Ursachen des normativen
Charakters ihrer Regeln. Manchmal werden die an solchen Diskussionen

beteiligten namentlich angeführt, oder aber die interessantesten
Auslegungen werden anonym mitgeteilt. Diese eleganten Gedankengänge

werden nicht bestimmten Autoritäten zugeschrieben, denn für
den Talmud sind weder Zeit noch Ort, weder Name noch Reschäfti-

gung der Autorität, die hinter einer Untersuchung steht, von großem
Interesse. Logik und Kritik sind nicht an bestimmte geschichtliche oder
biographische Umstände gebunden. Deshalb werden auch die Regeln
eines geordneten, zuchtvollen und heiligen Lebenswandels nicht auf
die Persönlichkeiten oder die Lebensumstände der Männer
zurückgeführt, die diese Regeln festlegten oder entdeckten.

Talmudisches Denken ist historischer und psychologischer
Interpretation entgegengesetzt, weil es Abstraktion und Ordnung in den
konkreten, permanenten Problemen des täglichen Lebens bevorzugt.
Was zählt, ist allgegenwärtige, vorherrschende und durchdringende
Vernunft. Der Gegenstand der Vernunft ist zweifach beschaffen : er
ist in erster Linie die Kritik des Gegenstands, entsprechend den
grundsätzlichen Ordnungsprinzipien, zweitens aber der Nachweis vom Dasein
transzendenter Überlegungen in alltäglichen Angelegenheiten.
Streitfragen über Alltägliches verbinden sich nicht immer mit transzendentem
Interesse für das Geheiligte, aber es sollte zumindest so sein. Denn das
letzte Ziel ist herauszufinden, wie sich die Ordnung einer gut
geregelten Existenz und korrekter Reziehungen entdecken läßt. Die
vorherrschende Haltung ist vollkommener Ernst (und nicht nur scheinbare

Feierlichkeit) gegenüber dem Leben, den Absichten und den
Taten des Menschen.

Die Voraussetzung für die talmudische Lebensauffassung ist, daß

Ordnung besser ist als Chaos, Überlegung besser als Laune, Entschei-

122



dung besser als Zufall, Überlegungsfähigkeit und Vernunft besser als

Gedankenlosigkeit und Gewalt. Die einzig zulässige Kraft ist die
Macht der durchdringenden Logik, stets geschärft durch die Zucht des

Alltagslebens. Die Bemühung des Rabbis geht dahin, die
zwischenmenschlichen Beziehungen so zu regeln, daß alles verständlich, gut
geordnet, glaubhaft und geheiligt ist. Der Talmud tritt ein für die
vollkommene Intellektualisierung des Lebens, das heißt für die
Unterwerfung des Lebens unter verstandesmäßige Erforschung. Nichts ist
zu trivial, als daß es nicht mit einem begrifflichen, abstrakten Prinzip
in Verbindung gebracht werden könnte. Wenn der Platz einer Serviette
oder das Händewaschen einer kritischen Analyse unterworfen werden,
was kann dann von der strengen Untersuchung durch den Talmud zu
weit entfernt sein Aber die Art der Untersuchung ist nicht nur
Menschensache. Der Mensch ist nach Gottes Ebenbild erschaffen.
Und der Teil des Menschen, der Gott entspricht, ist nicht körperlich.
Er ist das, was den Menschen vom Tier unterscheidet : der Geist, das
Bewußtsein. Wenn der Mensch seinen Geist gebraucht, dann handelt
er wie Gott.

Die ausschließliche Beschäftigung des Talmuds mit vereinheitlichenden

Wahrheiten ist seine hauptsächlichste Disziplin. Aber diese
Disziplin stammt nicht von der Vorstellung einer einigenden Ordnung
in der natürlichen Welt. Sie kommt vielmehr von den Belehrungen,
die die Torah in übernatürlicher Weise gibt. Die Weisen betrachten
die Torah nicht als ein Gemisch von Quellen und Gesetzen verschiedenen

Ursprungs, sondern als einziges, einheitliches Dokument, als eine
Gesetzessammlung, die einen ihr zugrundeliegenden ordnenden Willen
wiederspiegelt. Die Torah zeigt, wie die Dinge sein sollten, ob es nun
der Art und Weise, wie sie in Wirklichkeit getan werden, entspricht
oder nicht. Die Ordnung stammt vom Plan und Willen des Schöpfers
der Welt, als Grundlage aller Wirklichkeit. Die Torah wurde von den
Rabbis des Talmuds in der Form des Planes eines Architekten für die
Wirklichkeit ausgelegt : Gott hat in der Torah nachgesehen und dann
die Welt erschaffen, gerade wie ein Architekt bei der Errichtung eines
Gebäudes seinem Plan folgt. Eine einzige ganze Torah — in zwei
Ausdrucksformen natürlich, mündlich und schriftlich — liegt der einen,
nahtlosen Wirklichkeit der Welt zugrunde. Die Suche nach den
Singularitäten, die in den Pluralitäten der alltäglichen Welt verborgen
sind, die Annahme, daß eine einzige Sache offenbar wird in vielen
Dingen, — dies stellt in intellektueller Form die theologische und
metaphysische Vorstellung von dem einen, einzigen Gott dar, dem
Schöpfer von Himmel und Erde, dem Offenbarer der einen, vollständi-

123



gen Torah, dem Garanten der Einheit und des letzten Sinnes aller
menschlichen Taten und Ereignisse, die zusammen die Geschichte
ausmachen. In dieser Hinsicht verbindet der Talmud die privaten
Handlungen mit einem größeren Modell und gibt kleinen, einzelnen
und alltäglichen Verrichtungen einen weiten und allgemeinen « Sinn ».

Hinter dieser Auffassung von der einigenden Funktion der Vernunft
und der integrierenden Kraft der Kritik steht die Überzeugung, daß
Gott das Urbild für den menschlichen Geist darstellt und daß deshalb
der Mensch, wenn er die Gesetze der Torah durchdenkt, zu Gottes
Absicht und Plan durchdringen kann. Die Rabbis des Talmuds glaubten,
die Torah so zu studieren, wie Gott es im Himmel tut, ihre Schulen
waren so geführt wie die « Akademie in der Höhe ». Sie erfüllten die
Riten, geradeso wie Gott Riten erfüllt, indem sie Schaufäden trugen,
wie er es tut, indem sie Gebetsriemen anlegten, wie Gott Gebetsriemen
anlegt. Indem sie die Torah studierten, betrachteten sie das
himmlisches Urbild, von Gott « in seinem Bild » offenbart und überliefert
durch Mose und die Propheten bis herunter auf ihre eigenen Lehrer.
Wenn die Rabbis des Talmuds die göttlichen Lehren des Mose (den
sie « unseren Lehrer » nannten) studierten und in die Tat umsetzen,
so geschah das, weil die Ordnimg, die sie den irdischen Dingen
auferlegten, auf Erden die Ordnung nachbilden sollte, die sie vom Himmel
her erkannt hatten, den vernunftgemäßen Aufbau der Wirklichkeit.
Die Torah ist es, die die Absicht Gottes offenbart, die Prinzipien, nach
denen er die Wirklichkeit schuf. So heißt die Torah studieren auch
nicht einfach Gott nachahmen, der dasselbe tut, sondern es ist ein
Weg, um Gott zu erfassen und die Heiligung zu erlangen. Die Arten
der Beweisführung sind heilig, denn sie führen von der Erde zum
Himmel, was Gebet, Fasten und Selbstverleugnung nicht tun können.
Vernunft ist der Weg, Gottes Weg, und ein heiliger Mann ist deshalb
derjenige, der fähig ist, klar zu denken und tief in die Geheimnisse
der Torah einzudringen, besonders auch in ihre so alltäglich anmutenden

Gesetze. Im großen Gesamtzusammenhang gesehen enthalten diese
Alltäglichkeiten Offenbarung.

Der Wiederaufbau einer gangbaren kulturell-religiösen Existenz
ist das Ergebnis des nächsten halben Jahrhunderts, denn zwischen 70
und etwa 120 — wir wissen das aus der Rückschau — wurden eine
Anzahl von Elementen der religios-kulturellen Struktur der Zeit vor 70
zu einer neuen Synthese zusammengefügt, der Synthese, die wir jetzt
das rabbinische Judentum nennen. Als Antwort auf das Unheil der
Zerstörung nahm das rabbinische Judentum Gestalt an, und sein
Erfolg lag in seiner Fähigkeit, den Anspruch zu erheben, daß die

124



Dinge sich gar nicht verändert hätten — daher die Behauptung, daß
Mose « unser Lehrer » gewesen sei —, weil ja gerade die Zerstörung
des Tempels zur Bestätigung und Rechtfertigung des neuen Systems
wurde. Das rabbinische Judentum erhob Anspruch, daß es möglich
sei, Gott nicht durch Opfer, sondern durch Torahstudium zu dienen.
Ein Priester ist verantwortlich für das Leben der Gemeinschaft, —
aber ein neuer Priester, der Rabbi. Die alten Sündopfer können sehr
wohl noch dargebracht werden, nämlich durch Werke der Liebe. Und
nicht nur das : wenn wirklich das gesamte jüdische Volk die Lehren
der Torah vollkommen in die Tat umsetzen wird, dann wird auch
der Tempel wieder aufgebaut werden. Genauer gesagt, der Tempel
wird wiederhergestellt gemäß den Richtlinien, die in der Torah
dargelegt sind, das heißt in der ganzen Torah des Mose, in der Torah,
wie sie von den Rabbis gelehrt wird. Und, wie die Propheten und
Geschichtsschreiber zur Zeit der ersten Zerstörung, so behaupten die
Rabbis auch weiterhin, daß der Tempel zerstört worden sei, weil das
Volk gesündigt, nämlich die Torah nicht gehalten habe. So wurde das
Unheil selbst dazu verwendet, die rabbinische Lehre zu rechtfertigen
und ihre Wahrheit zu bestätigen.

Wir wollen nun Distanz beziehen zu dieser Synthese und uns
fragen : Wie wurde das alles zusammengefügt Welches sind die
wichtigsten Elemente Welche Richtungen und Bewegungen aus der
Zeit vor 70 werden durch diese Elemente vertreten Zwei wesentliche
Bestandteile der Synthese von Jabne sind zu unterscheiden : erstens
die Schwerpunkte des Pharisaismus vor 70, und zweitens der Wert
des Schriftgelehrtenstandes vor dieser Zeit. Beim ersten Element lag
die Betonung auf der allgemeinen Innehaltung des Gesetzes, so daß
jeder Jude verpflichtet ist, das zu tun, was normalerweise nur die
Elite — die Priester — erfüllen kann. Der Pharisaismus vor 70 legte
den Akzent auf die allgemeine Beobachtung des Gesetzes. Die zweite
Komponente stammt von den Schriftgelehrten, deren Berufsideal das

Torahstudium und die Schlüsselstellung des Gelehrten innerhalb des

religiösen Systems betonte.

Das nicht vorauszusehende entscheidende Element in der Synthese
von pharisäischer Betonung umfassender Gesetzesbefolgung —
einschließlich der Ritualgesetze — und schriftgelehrter Betonung der
Gelehrsamkeit ist es, was das rabbinische Judentum auszeichnet : die
Uberzeugung, daß die Gemeinschaft jetzt anstelle des Tempels
getreten ist. Der Untergang des Kultes bedeutete schließlich doch nicht
das Ende des Kollektivlebens Israels. Was überlebte, war das Volk.
Der Genius des rabbinischen Judentums war es, zu erkennen, daß

125



das Volk in seinem eigenen Gemeinschaftsleben den Tempel ersetzen
könne.

Deshalb mußte das Volk geheiligt werden, wie der Tempel heilig
gewesen war, und das Gemeinschaftsleben des Volkes mußte geheiligt
werden als Ersatz für das Verlorene. Das rabbinische Ideal hielt in
Zukunft daran fest, daß der Rabbi seinen Dienst als neuer Priester tut,
daß das Torahstudium die Tempelopfer ersetzt, und Werke der Liebe
waren der gemeinschaftliche Ersatz für die Sühnopfer, das heißt ein
persönliches Opfer trat jetzt an die Stelle der Tieropfer.

Wir haben nun den Weg betrachtet, auf welchem das rabbinische
Judentum Gestalt annahm. Wir kennen sein zentrales Symbol, die
Torah, und wir haben eine gewisse Vorstellung von der Bedeutimg
dieses Symbols, von den Einrichtungen, dazu geschaffen, es zum
Ausdruck zu bringen : die Betonung des Lebens mit der Torah. So

verstehen wir auch, daß die Rabbis ihre Auffassung von der Torah
durch Gelehrsamkeit im weitesten Sinn des Wortes ausdrückten.

(Wird fortgesetzt)

* The Merrick Lecturers for 1974-1975, Ohio Wesleyan University, January 26-28, 1975.

Deutsche Übersetzung aus dem Amerikanischen von Frau Eva Naegeli-Köhler.

126


	Torah und Messias : Versuch einer Interpretation der Geschichte des Judentums [Fortsetzung]

