
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: "Gottlose" und Gottlosigkeit im Alten Testament

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«GOTTLOSE» UND GOTTLOSIGKEIT
IM ALTEN TESTAMENT

von Herbert Schmid

Fragt man Schüler und Studierende, was sie unter « Gottlosen »

verstehen, so erhält man meistens die Antwort, daß diese Menschen
seien, die nicht an Gott glauben. « Gottlose » sind demnach — ganz
im Sinne der früheren « Gottlosenbewegung » — Atheisten. Auch bei
qualifizierten Theologen liegt dieses Verständnis vor, wenn z. B.
Martin Rose im Hinblick auf die risch'at hagojim in Dtn 9,4f. schreibt,
daß « keinesfalls an 'Gottlosigkeit' (vgl. revidierte Luther-Bibel) zu
denken », sei « auch nicht entsprechend an eine 'Jahwe-losigkeit',
sondern gemeint ist vor allem ihre sittliche und rechtliche Verderbtheit
und Verkommenheit...».1 Die Zürcher Bibel spricht hier von der «

Ruchlosigkeit » der Völker. Sind die « Gottlosen » (hebräisch meistens
rescha'im), die nach der Zürcher Bibel-Konkordanz2 rund 200 Mal im
Alten Testament vorkommen, Atheisten gewesen Die Zürcher Bibel-
Ubersetzung von 1931 lehnt sich dabei weitgehend an Martin Luther
an, der nach dem Grimmschen Wörterbuch das spärlich bezeugte
« gottlos/Gottloser » sprachläufig gemacht hat : «... sprachläufig wird
das wort jedenfalls erst im ersten drittel des 16. jhd., nach einem
vereinzelten Vorgriff bei KEISERSBERG (1517...) offensichtlich im
frühreformatorischen Schrifttum der jähre 1521-23, bei LUTHER
selbst... und bei von ihm unmittelbar beeinflußten autoren wie ZWING-
LI, ERGRANUS, CRONBERG, HUTTEN, EBERLIN v. GUNZ-
BURG u. a., anfangs z. t. neben gottlosig... der in den folgenden jähren
mehrhundertfach begegnende gebrauch von gottlos in LUTHERS
bibel, der im a. t. durchgehend hebr. rascha, im nt. gr. asebes, einmal
bebelos (Hebr. 12,9) zugrundeliegt, sichert dem wort endgültig seinen
festen platz im religiösen, insbesondere im bibelsprachlich beeinflußten
Wortschatz. » 8 Dabei bestreitet nach Luthers Verständnis der « Gottlose

» keineswegs die Existenz Gottes. Er übersetzt z. B. in Hiob 34,10:
« es sey ferne, das Gott sollt gottlos sein... », oder in 2 Sam 22,22
Ps 18,22 : « Denn ich halte die Wege des Herrn, vnd bin nicht Gottlos
wider meinen Gott » (rascha'ti). In Prov 15,8 und 21,27 ist von der
« Gottlosen opffer » (zäbach rescha'im) die Rede. Luther faßt « gott-

75



los » (rascha') im Sinne von « frevelhaft » und « schuldig » auf.
Bemerkenswert ist, daß er in Ez 18,20f. « rascha » sowohl mit dem
üblichen « Gottlosen » als auch — exegetisch zutreffend — mit «

Ungerechten » wiedergibt : «... Der Son sol nicht tragen die missethat
des Vaters, und der Vater sol nicht tragen die missethat des Sons,
sondern des Gerechten gerechtigkeit sol vber jm sein, Vnd des vnge-
rechten vngerechtigkeit (risch'at harascha') sol vber jm sein. Wo sich
aber der Gottlose (harascha') bekeret von allen seinen Sünden...».
Interessant ist, daß Luther den damals bekannten Begriff «

Gottlosigkeit » nicht gebraucht. Das Sprichwort : « Von Frevlern geht
Frevel aus » (hebräisch : merescha'im jeze räscha') übersetzt er « Von
Gottlosen kompt vntugent » (1 Sam 24,14). « Räscha' » oder « rischa' »

überträgt Luther meistens mit « Gottlos wesen » (Dtn 9,4f. ; Ez 33,19),
jedoch in Ez 18,20.27 mit « vngerechtigkeit », und das « Weib, das

sass im Epha » verkörpert die « gottlose Lere » (rischa' ; Sach 5,8)
Auffallend ist, daß die revidierte Luther-Bibel von 1964 auch dort von
« Gottlosen » spricht, wo Luther exakter übersetzte, so z. B. in dem
Leichenlied Davids über Abner : « Abner ist nicht gestorben wie ein
Thor (nabal4) stirbt » (2 Sam 3,33). Die Zürcher Bibel folgt allerdings
nicht immer dem Sprachgebrauch Luthers. In Ex 23,7 umschreibt sie
den rascha' mit « dem, der im Unrecht ist » ; in Vers 1 nennt sie ihn
« Frevler ». Im Kontext stehen sich « Gerechter » und « Ungerechter »

im juristischen Sinne von « Schuldloser » und « Schuldiger » gegenüber

; sinngemäß übersetzt die Zürcher Bibel Hiob 9,22 : « Schuldlose

» (tarn) wie Schuldige (rascha') vernichtet er » ; in Ps 139,19
stehen die « Frevler » (rascha') in Antithese zu den « Blutmenschen »

(ansehe damim).
Obgleich « rascha' » den « Frevler », « Ungerechten », den vor

Gott und im menschlichen Bereich « Schuldigen », aber keineswegs
den « Atheisten » meint, ist Luthers Sprachgebrauch äußerst
nachhaltig und führt z. B. in Kommentaren zu Inkonsequenzen. Martin
Buber und Franz Rosenzweig übersetzen Ps l,lf. folgendermaßen :

« O Glück des Mannes, der nicht ging im Rat der Frevler (rescha'im),
den Weg der Sünder nicht beschritt, am Sitz der Dreisten nicht saß ».5

Während A. Weiser in Anlehnung an Luther übersetzt « Selig der
Mann, der nicht wandelt im Rat der Gottlosen... »,G formuliert H. J.
Kraus7 « Glücklich der Mann, der nicht dem Frevlerrate folgt... »

und kommentiert dazu : « Der rascha' ist ursprünglich der in der
Rechtsgemeinde gegenüber einer Anklage als schuldig Erwiesene...
Daneben aber -— und das ist für das Verständnis des Ps 1 von
grundlegender Wichtigkeit — ist der rascha' der von der Thora Gottes

76



schuldig Befundene, der durch Priesterspruch vom Heiligtum
ausgeschlossen ist (Ps 15 ; Ps 5,5 im Vergleich mit 5,8). Die rescha'im
verachten die Thora Jahwes, sie haben ihre eigenen Lebensprinzipien
und Maximen. » 8 Ob hier an einen « Priesterspruch » direkt zu denken

ist, ist m.E. fraglich ; auffallend ist, daß Kraus die rescha'im des

Thora-Psalms 119 mit « Gottlose » wiedergibt : sie sind die die « Thora
Verlassenden » (V. 53), die den, der die Thora nicht vergißt, fesseln

(V. 61,110), die Gott als Schlacken erachtet (Vers 119); die « rescha'im »

in den Versen 95 und 115 hingegen sind « Frevler » : « Frevler lauern
auf mich, um mich zu vernichten... » und « Ferne bleibt den Frevlern
das Heil, denn sie fragen nicht nach deinen Satzungen. » Nach C. van
Leeuwen9 bedeutet das Verbum rascha' « frevelhaft/schuldig sein»
und das gleichlautende Adjektiv « frevelhaft, gottlos, schuldig ». Van
Leeuwen weist darauf hin, daß « Von einer Trennung zwischen einer
profanen und einer religiösen Bedeutung... im AT eigentlich nicht die
Rede sein » kann. « In der 'pansakralen' Gesellschaft, wo die
Bestimmungen des Gottesrechts das ganze Leben beherrschten, war jedes
gemeinschaftswidrige Verhalten zugleich ein gottwidriges Verhalten.
An mehreren Stellen liegt der Nachdruck aber auf der religiösen
Bedeutung des rasc/ia'-Verhaltens. Dies ist der Fall a) in den Texten,
die das Opfer oder den Weg der rescha'im als 'Greuel für Jahwe'
bezeichnen (Spr 15,8f. ; vgl. V. 29 : 'Jahwe ist fern von den rescha'im ;

Pred 8,13 'der rascha' fürchtet sich nicht vor Gottes Angesicht'), und
wo — namentlich in den Psalmen — die Parallelbegriffe ('Feinde
Jahwes' Ps 37,20 ; vgl. 68,2f. ; 'die Jahwe hassen' 2 Chron 19,2 ; vgl.
Ps 68,2 ; Hi 8,22 ; 'die Zion hassen' Ps 129,4f. ; 'wer Gott nicht dient'
Mal 3,18) oder die Gegenbegriffe ('seine Frommen' 1 Sam 2,9 ; Ps

37,28 ; 'dein Volk' Hab 3,13 ; 'die ihn lieben' Ps 145,20 ; 'die auf
Jahwe harren' Ps 37,9f. ; 'wer auf Jahwe vertraut' Ps 32,10 ; 'Jahwefurcht'

Spr 10,27) deutlich einen religiösen Sinn aufweisen. In solchen
Fällen ist rascha' 'der Gottlose'... ».

Eine genaue Überprüfung der angegebenen Stellen ergibt jedoch,
daß keine absolute « Gottlosigkeit » im eigentlichen (heutigen) Sinn

vorliegt, höchstens insofern eine relative, als sich Gott von Frevlern
los-sagt (vgl. Spr 15,8.29 ; 21,27) und diese Gott nicht fürchten (Pred
8,13 ; vgl. Ps 36,2), ihm nicht dienen (Mal 3,18), oder sogar gottfeindlich

sind (2 Chron 19,2 ; Hi 8,22 ; Ps 37,20 ; 68,2f.). In den Psalmen
50, 73, 94 und vor allem 9/10 erscheinen die Frevler eher als «

praktische », d. h. nicht weisheitlich-rational reflektierende « Atheisten ».

In der prophetischen Gerichtsrede wirft Jahwe dem Frevler, mit dem
die Eloah-Vergessenden gleichgesetzt werden, vor, daß er wohl die

77



verpflichtenden Satzungen im Munde führt, aber eigentlich die
göttlichen Worte hinter sich wirft und gemeinsame Sache mit den Sündern
macht (50,16ff.). In dem weisheitlichen Lehrgedicht Ps 73, das
angesichts des Wohlseins der Frevler um die Problematik der göttlichen
Gerechtigkeit kreist, sprechen die reschaim : « Wie sollte El (es)

wissen, gibt es ein Wissen bei Eljon » (V. 11). In dem volksklagehed-
artigen Ps 94 zertreten die Frevler das Jahwe-Volk, töten Witwen,
Fremde und Waisen und sprechen dabei : « Nicht sieht es Jah, und
nicht bemerkt es der Gott Jakobs ». Der Psalmist ermahnt die
« Viehischen » und « Narren » zu der Erkenntnis, daß der Schöpfer
Anteil nimmt am Ergehen seiner Geschöpfe (Vers 7f.). Die Frevler
leugnen an sich nicht die Existenz Gottes, sondern rechnen nicht mit
seiner richtenden Wirksamkeit (vgl. Jes 29,15 ; Ez 8,12 ; 9,9). Besonders
aufschlußreich ist der klageliedartige Ps 10, der mit dem dankliedarti-
gen Ps 9 wohl infolge einer Überarbeitung 10 eine akrostichische Einheit
bildet. Die selbstsicheren reschaim (10,6) verfolgen die Armen (V. 2
und 9), töten Schuldlose (V. 8). Nach Ansicht des armen Frommen
denkt der Frevler : « er ahndet nicht, es ist kein Gott (en elohim) ;

El hat (es) vergessen, sein Antlitz verborgen, sieht (es) niemals » (V.
4.11). Faßt man die dem rascha' zugeschriebenen Gedanken als homogen
auf, so wäre zu folgern, daß er an sich Gott nicht leugnet ; nur habe
dieser sein Antlitz verborgen, er vergißt, sieht nicht, ahndet nicht.
Die supponierte Aussage « es ist kein Gott » beträfe dann nicht die
Existenz Gottes, sondern seine Wirksamkeit in dem Sinne, daß es
keinen Gott gibt, der gegen Ungerechtigkeit einschreitet.11 Rechnet
man aber bei den Vorwürfen des Frommen gegenüber dem Frevler
mit Unausgeglichenheiten, wie das bei der Häufung von Vorwürfen
öfters vorkommt, so ist in Anbetracht von ajin im status constructus,
das ein absolutes Nichtvorhandensein anzeigt, zu fragen, ob en elohim
nicht bloß einen « praktischen », sondern auch einen « theoretischen »,
also totalen « Atheismus » zum Ausdruck bringt. Darauf ist später
zurückzukommen.

Zunächst ist zu untersuchen, ob sich über die Frevler, die den
Armen Çani und 'anaw12) unterdrücken, weiteres ausmachen läßt.
Der historischen Erfassung stellt sich die Unmöglichkeit einer einigermaßen

sicheren Psalmendatierung entgegen. Wohl gelten die erwähnten

Psalmen 9/10 ; 73 und 94 allgemein als exilisch-nachexilisch ; in
eine sozialgeschichtlich typische nachexilische Situation weist m. E.
die akrostichische weisheitliche Lehrdichtung Ps 37, in dem die Frevler
dreizehnmal erwähnt werden und das « Land » 13 sechsmal vorkommt.
Der Psalmist fordert auf, das Land zu bewohnen (V. 3) — also nicht

78



zu emigrieren. Geradezu stereotyp heißt es dann, daß im Gegensatz
zu den Frevlern, Bösen, Übeltätern, denen es gut geht, die aber ein

plötzliches Gericht ereilen wird, « die auf Jahwe Hoffenden » (V. 9),
« die Armen » Çarmwim, V. 11), « die er segnet » (V. 22), « die
Gerechten (V. 29), « werden das Land besitzen » (jirschu aräz). « Hoffe
auf Jahwe und bewahre seinen Weg, so wird er dich erhöhen, das

Land zu besitzen ; bei der Ausrottung der Frevler wirst du zuschauen »

(V. 34). Das Erbe der Integren (temimim) bleibt für immer bestehen
(V. 18). Innerhalb des Psalters heißt es noch in dem ebenfalls
akrostichischen Psalm 25, daß die Seele des Gottesfürchtigen « im Guten
weilen und sein Same das Land erben wird » (V. 13). Dazu paßt
schließlich die weisheitliche Aussage : « Deim die Geraden werden
das Land bewohnen, und die Integren in ihm übrig bleiben, aber die
Frevler werden aus dem Land ausgerottet und die Abtrünnigen
(bogedim) rafft man aus ihm weg » (Prov 2,21f.). Eine eschatologische
Landverheißung ist in den nachexilischen Texten Jes 57,13 ; 60,21
und 65,9f. (hier verbunden mit NachkommenVerheißung) bezeugt (vgl.
Zeph 3,12). Bemerkenswert ist in der Armenfrömmigkeit von Ps 37
die Verbindung des Gerechten zur Weisheit und zur Thora (V. 30f.).

Diese Aussagen über zugesprochenen Landbesitz sind auf dem
sozialgeschichtlichen Hintergrund zu sehen. Wohl haben schon in vor-
exilischer Zeit Arme ihr Land infolge von Latifundienbildung verloren
(Jes 5,8 ; Mi 2,lf. ; vgl. Prov 24,17), doch zu ausgesprochenen rechtlichen

Konfliktsituationen kam es in nachexilischer Zeit. Als nämlich
die besitzenden « oberen Zehntausend » exiliert wurden, rückte die
zurückgebliebene Unterschicht (dallat 'am haaräz) in die Besitzungen
jener ein (vgl. 2 Kön 24,14). Die Zurückgebliebenen sprachen nach
Ez 11,15 : « Sie sind ferne von Jahwe, uns, ja uns ist das Land
zum Besitz gegeben » ; dabei beriefen sie sich auf Abraham, der als

einzelner — sie hingegen sind ja viele -— das Land in Besitz nahm
(Ez 33,14). Nach dem Kyros-Erlaß beanspruchten die Rückkehrer mit
Fug und Recht das Erbe der Väter. Daß es dabei zu Schwierigkeiten
kam, versteht sich von selbst. Nach G. Fohrer trifft der Fluch der
fliegenden Schriftrolle (Sach 5,5-11) die altjudäische Bevölkerung, die
« sich die Güter der Deportierten angeeignet » hatte und sich «

weigerte..., die alten Ansprüche der Heimkehrer anzuerkennen. » 14

Andererseits ist nicht zu übersehen, daß die Enteigneten in Not gerieten.
Sie wandten sich gegen den Tempelbau der Rückkehrer. Ein Prophet
verkündete in ihrem Sinne, daß Gott auf den « Armen » ('ani), der
« zerschlagenen Geistes » ist und vor Gottes Wort zittert, blickt (Jes

66,lf.). Einen historisch gesicherten Einblick — freilich aus der Sicht

79



Nehemias — in die sozialen Verhältnisse der zweiten Hälfte des 5. Jh.

gewährt Neh 5,1-13 : Die Altjudäer erheben ein Zetergeschrei gegen
die zurückgekehrten jüdischen Brüder.13 Das Proletariat mußte die
Kinder verpfänden, um Nahrungsmittel kaufen zu können ; die
gehobenere Unterschicht versetzte zum gleichen Zweck Äcker, Weinberge
und Häuser. Andere nahmen auf ihre Besitzungen Geld auf, um die
persische Steuer zahlen zu können. Nehemia klagte die Vornehmen
und Ratsherren (chorim und seganim) an, appellierte an die Gottesfurcht

und gab selbst als Vorbild Schulden, Grund und Boden zurück.
Die Reichen folgten ihm und praktizierten damit Dtn 15,1-18. Die
früheren Statthalter und ihr Personal hatten das Volk mit Naturalien
und Steuern schwer belastet (Neh 5,14f.). Ob die asozialen Verhältnisse
durch Nehemia für immer behoben waren, ist nicht anzunehmen (vgl.
Lev 25). Wenn auch keine Sicherheit zu gewinnen ist, so würde doch
Ps 37 gut in die vornehemianische Zeit passen. Geht die Verpflichtung
auf die Thora durch Esra gemäß der biblischen, Chronologie voraus
(Esra 7-10 ; Neh 8-10), und gewährt die Thora gerade für die Armen
Gerechtigkeit, so ist es folgerichtig, wenn die Armenfrömmigkeit durch
Thoragehorsam und dadurch auch durch Weisheit bestimmt wurde
(Ps 37,30f.).10 Die Ungerechtigkeit, die sich vor allem im Glück der
Frevler zeigte, war sowohl ein religiöses als auch ein rational-weisheit-
liches Problem, wie die erwähnten Psalmen 37 und 73 erkennen lassen.

Zusammenfassend läßt sich im Hinblick auf die rescha'im sagen,
daß sie keineswegs « Gottlose » im heutigen atheistischen Sinne sind.
Sie sind vielmehr, vor allem in nachexilischer Zeit, wohlhabende
Frevler (vgl. Jes 53,9), die ihre Machtstellung gegenüber den Armen,
Witwen, Waisen, auch Fremdlingen skrupellos ausnützen. Ihre Erfolge
stellen in den Augen der Gerechten ein Problem dar. Die Armen
werfen ihnen mangelnde Gottesfurcht vor (Ps 36,2). Gab es unter
diesen Frevlern Atheisten (Ps 10,4) Um die Frage, ob absolute
« Gottlosigkeit » in der nachexilischen Zeit überhaupt möglich war,
klären zu können, ist etwas weiter auszuholen.

In der alttestamentlichen Umwelt ist m. W. Atheismus nicht
bezeugt. Er ist im semitischen Polytheismus unwahrscheinlich. Die in
einer hethitischen Dienstanweisung spätestens aus dem 13.Jh. untreuen
Kultdienern unterstellte Aussage « Weil er ein Gott ist, wird er nichts
sagen und uns nichts tun »,17 läßt sich mit der in Zeph 1,12 bezeugten
Meinung der Reichen vergleichen, die wohl mit dem in V. 3 genannten
Frevlern identisch sind : « Weder Gutes noch Böses tut Jahwe. »

Während Jeremia bezweifelt, daß polytheistische Völker ihre

80



Götter vertauschen (Jer 2,10f.), bestand in Israel in Anbetracht
des die Monolatrie fordernden 1. Gebots die Möglichkeit der Apostasie.
Meist hat der Abfall von Jahwe die Verehrung anderer Götter
zur Folge, wie es paradigmatisch in Dtn 32,15ff. oder Jer. 2,12f.

zum Ausdruck kommt. Oft hat allerdings der « Abfall » zu
einem Synkretismus geführt, wobei sowohl Jahwe als z. B. auch Milkom
(statt'malkam' in Zeph 1,5) verehrt wurden. Prophétie und Weisheit
bemühten sich (mit Überschneidungen) nachzuweisen, daß die Götter
nichtsnutzig und damit nichtig, d. h. nichtexistent seien, wie anhand

einiger markanter Texte aufgezeigt werden soll. Bei dem Jungstier
Samariens (Hos 8,5) handelt es sich — wie bei den sogenannten « goldenen

Kälbern » (1 Kön 12,28f. ; vgl. Ex 32,4) — um eine Bepräsentation
Jahwes und damit um einen Verstoß gegen die bildlose Jahweverehrung
(Ex 20,4). Unmittelbar vorausgehend wirft der Prophet den Israeliten
allerdings vor, daß sie sich aus ihrem Silber und Gold « Bilder »

Çazabbim) machten, womit eher Götter — als Jahwebilder gemeint
sind. Damit würde der Jungstier Samariens in die Beihe der Götter
aufgenommen werden. Der Verstoß gegen das 2. Gebot hat die
Übertretung des ersten zur Folge. Wichtig ist, daß das Stierbild als
Repräsentation Jahwes oder eines anderen Gottes durch den erstaunlich
rationalen oder « weisheitlichen » Hinweis auf seine Genese entmachtet
wird : « Und ihn (d. h. den Jungstier) hat ein Handwerker gemacht,
und nicht ein Gott ist er (welo elohim hu), denn in Stücke geht der
Jungstier Samariens » (4,6). Menschenwerk kann nicht Gott sein.18

Jeremia nennt Baal bzw. die Baalim « den, der nicht hilft » (lo
jo'il) und « die, die nicht helfen » (lo jo'ilu ; Jer 2,8.11). Weil die
Götter der Völker nichtsnutzig sind, gilt, daß « sie nicht Götter sind »

(lo elohim ; V. 8). G. Fohrer sagt zu Jer 2,1-3.7-11 : « In diesem
Spruch wird erstmals im Alten Testament die Erkenntnis ausgedrückt,
daß nur ein einziger Gott ist und daß alles, was sonst verehrt wird, die
Bezeichnung Gott nicht verdient. »19 Jer 2,5b nennt die Götter
« Hauch (häbäl)20 : « Und sie liefen hinter dem Hauch Nichts) her
und wurden verhaucht vernichtet). » Die Abtrünnigen schwören
bei einem « Nicht-Gott » (lo elohim ; 5,7 ; lo el in Dtn 32,21).

An Hosea 8,4b-6 erinnernd, aber durchgehend rationalistisch —
weisheitlich ist die Ablehung der Götter und vor allem ihrer Bilder
in den wohl nichtjeremianischen Texten21 Jer 10,1-16 und 51,15-19 :

Angesichts des « Schöpfers des Alls », der unaufhörlich wirkt, ist der
an die Götter glaubende Mensch dumm und der das « Bild » (päsäl)
fabrizierende Goldschmied beschämt, weil es « Lüge » (schäqär) und

81



« Hauch » (häbäl) ist « und nicht ist Geist (mach im Sinne von «

Leben ») in ihnen », nämlich den Götterbildern (51,17f.). Die selbstgemachten

Götterbilder müssen befestigt und getragen werden ; sie
können nicht sprechen.22 Vor ihnen braucht man sich nicht zu fürchten,
weil sie « weder Böses noch auch Gutes tun » (10,4f.). Die Ablehnung
der Götterbilder und Götter auf Grund ihres Unvermögens findet sich
in stereotyper Argumentation u. a. in Ps 115,4-7 und 135,15-18. Ist
diese Argumentation nicht zweischneidig, wenn Jahwes Wirksamkeit
nicht (mehr) erfahren wird Daß Jahwe « weder Gutes noch Böses

tut » behaupten nach Zeph 1,12 die Frevler
In prophetischer Vollmacht verkündete Deuterojesaja der vom

babylonischen Fremdkult angefochtenen zweiten Exilsgeneration die
Einzigkeit Jahwes. Diejenigen, die sich auf Götterbilder und die durch
diese repräsentierten Götter verlassen, werden zuschanden (Jes 42,17 ;

vgl.45,20f. ; 44,9ff.).23 Die babylonischen Staatsgötter Bei Marduk
und Nebo werden mit ihren Bildern zugrundegehen (42,lf.). Israels
Gott hingegen, der Besieger des Chaos und zukünftige Erlöser (51,9f.),
der « Gott der ganzen Erde » (54,5), ist der eine und einzige Gott.
Die absolute Nichtexistenz anderer Götter wird durch ajin zum
Ausdruck gebracht : « Zeigt uns die kommenden Ereignisse für später an,
damit wir erkennen, daß ihr Götter seid Tut nur irgendetwas Gutes
oder Böses... Siehe, ihr seid aus nichts (meajin) und euer Tun ist aus
nichts » (meapha' ; 41,23f.). « Vor mir ward kein El gebildet
und nach mir wird keiner sein... und nicht ist unter euch ein fremder
(Gott), aber ich bin El » (43,10.12). « Ich bin der erste und bin der
letzte und außer mir ist kein Gott (en elohim)... Ihr aber seid meine
Zeugen : gibt es einen (hajesch) Eloah außer mir » (44,6b.8b). « Ich
bin Jahwe, und keiner sonst (en'od) und außer mir gibt es keinen Gott
(en elohim ; 45,5 ; vgl. V. 21). Fremde Völker werden in Jerusalem
bekennen : « Nur in dir ist El und sonst gibt es keinen (en'od),
überhaupt keinen Gott (ephes elohim) ; fürwahr, du bist ein verborgener
Gott24, Gott Israels, Retter (moschi'a)... » (45,14f.). Die Reihe der
Zitate sei durch den Anfang des göttlichen Diskussionswortes 46,9-11
abgeschlossen : « Gedenkt der früheren Dinge seit jeher, daß ich El bin
und nicht ist noch ein Gott (en'od elohim) und keiner ist wie ich (ephes
kamoni) » Läßt man den metrisch überschießenden Teil (elohim
weephes kamoni) weg, dann ist zu übersetzen : « daß ich El bin und
sonst keiner. » Dieser absolute Monotheismus ist auch in dem wohl
exilisch-nachexilischen25 Abschnitt Dtn 4,29-40 bezeugt : « daß
Jahwe Gott ist und keiner außer ihm » (en'od milbado ; V. 35). « Du
sollst heute wissen und zu deinem Herzen nehmen, daß Jahwe Gott

82



ist im Himmel oben und auf Erden unten, sonst keiner » (en'od ; V.

39) 26 Trotz dieses radikalen Monotheismus, der sich sowohl transzendent

als auch immanent darstellte, kam es in nachexilischer Zeit zum
Fremdkult, oft recht niedriger Art (vgl. Jes 57,3ff. ; 65,3ff. llf. ; 66,17).

(Wird fortgesetzt)

ANMERKUNGEN

1M. Rose, Der Ausschließlichkeitsanspruch Jahwes, BWANT 106, 1975, S. 121
Anm. 1.

- Hg. von K. Huber — H. H. Schmid, Band 1, 1969, S. 834f.

3 J. Griimm und W. Grimm (bearbeitet von Th. Kochs, J. Bahr u. a.), Deutsches
Wörterbuch, IV. Band, I. Abt. 5. Teil, 1958, Sp. 1386. Interessant ist, daß Luther
das in Eph 2,12 vorkommende atheoi mit « on Gott » übersetzt. Di© folgenden
Zitate aus Luthers Bibelübersetzung stammen aus H. Volz (Hg.), D. Martin
Luther. Die gantze Heilige Schrifft Deudsch 1545. Aujfs new zugericht. 2 Bände,
1972.

4 Nabal hat hier die Bedeutung von « criminal or outcast » ; siehe R. A. Bennett,
Wisdom Motifs in Psalm 14 53..., BASOR 220, 1975, S. 17.

5 Die Schriftwerke, Band 4, 19764, S. 9.

6 Die Psalmen ATD 14, 1950, S. 62.

7 H. J. Kraus, Die Psalmen 1, BK XV/1, 19612, S. 1. J. Zink, Das Alte Testament,
19673, S. 506 paraphrasiert : « Glücklich der Mensch, der nicht lebt nach dem
Rat und Vorbild der Bösen... » ; wenn er weiterfährt « der die Wege nicht
betritt, die in Schuld führen » umschreibt er eigentlich das Wesen der rescha'im.

83



8 A.a.O. S. 3f.

0 THAT II, 1976, Sp. 813ff. ; das folgende längere Zitat findet sich auf Sp. 817.

10 So H. Schmidt, Die Psalmen, HAT 1/15, 1934, S. 17f.

11 In diesem Sinne schreibt W. H. Schmidt (THAT I, 1971, Sp. 165) : « Entsprechen

bestreitet eine Gottesleugnung ('es ist kein Gott' Ps 10,4 ; 14,1 53,2 ; vgl.
10,13 ; 36,2) nicht die Existenz, sondern die Wirksamkeit Gottes auf Erden, wiie sich
die Frage 'wo ist dein Gott ?' (Ps 42,4.11 ; vgl. 79,10 ; 115,2 ; Jo 2,17) auf das

Erscheinen seiner helfenden Macht bezieht. » Anders Saeboe, THAT II, 1976,

Sp. 29. Die Frage « wo ist dein/euer Gott » scheint mir formkritisch mit
«siehe da, dein/euer Gott» beantwortet zu werden (vgl. Jes 25,9; 35,4; 40,9;
58,9 ; 65,1, auch 45,14ff.).

12 Siehe dazu H. J. Kraus a.a.O. S. 82 (Exkurs 3), auch THAT II, 1976, Sp. 341ff.

13 Äräz ohne Artikel läßt m. E. offen, ob das väterliche Grundstück oder das Land
der Väter gemeint ist. Wenn jedes Grundstück (nachala) besetzt ist, ist das

ganze Land in Besitz genommen.
14 Die Propheten des Alten Testaments. Band 5 : Die Propheten des ausgehenden 6.

und des 5. Jahrhunderts, 1976, S. 64.

15 Siehe meine Untersuchung «Die 'Juden' im Alten Testament» in: B. Benzing -
O. Bücher - G. Mayer (Hg.), Wort und Wirklichkeit... Festschrift E. L. Rapp,
Band 1, 1976, S. 17-29, bes. S. 23f.

10 M. E. bahnte sich damit das Emporkommen des schriftgelehrten Pharisäertums

an, auf das die weisheitlichen Thorapsalmen (Ps 1 ; 19,8ff. ; 119) zurückgehen.

17 W. Beyerlin (Hg.), Religionsgeschichtliches Textbuch zum Alten Testament,
ATD Ergänzungsreihe 1, 1975, S. 201 und 203.

18 Siehe H. W. Wolff, Jahwe und die Götter in der alttestamentlichen Prophétie,
in : Gesammelte Studien zum Alten Testament, Theol. Bücherei, 19732, S. 418ff.,
bes. S. 425.

19 Die Propheten des Alten Testaments, Band 2..., 1974, S. 59.

20 R. Albeitz (THAT I, 1971, Sp. 468) stellt zu häbäl treffend fest, daß es u. a.
vorkommt : « Als Bezeichnung für andere Götter in der dtr. Anklage gegen den
Abfall Israels (Dtn 32,31 — gemeint ist jedoch V. 21 — 1 Kön 16,13.26 ; 2 Kön
17,15 ; Jer 2,5 ; 8,19) und als Kontrastmotiv im Bekenntnis der Zuversicht : der
Beter verläßt sieh auf Jahwe, nicht auf die Götzen (Ps 31,7 ; Jer 14,22 ; 16,19 ;

Jon 2,9 ; vgl. auch die späte Götzenpolemik Jer 10,3.8.15) ».

21 H. D. Preuß, Verspottung fremder Religionen im Alten Testament, BWANT 92,
1971, S. 168 hält jedoch 10,l-4a.9.4b-5 für jeremiandsch.

22 Vgl. Hab 2,18.

23 Jes 44,9-20 wird in der Regel Deuterojesaja abgesprochen. H. D. Preuß, a.a.O.
S. 208ff. weist wenigstens die V. 9-11 diesem Propheten zu. In dieser
Untersuchung spielt die « Echtheitsfrage » keine entscheidende Rolle.

24 Besondere Beachtung verdient der Beitrag von L. Perlitt « Die Verborgenheit
Gottes » in : H. W. Wolff (Hg), Probleme biblischer Theologie, 1971, S. 367-382.

84



25 Siehe dazu die Analyse von M. Rose, Der Ausschließlichkeitsanspruch Jahwes,
BWANT 106, 1975, S. 152ff. Wenn auch bei der Datierung von « Schichten »

Vorsicht am Platze ist, dürfte Rose einen zutreffenden religionsgeschichtlichen
Prozeß erkannt haben : « ist zu konstatieren, daß die frühexilische
Interpretation des Aussohließlichkeitsanspruehs Jahwes (ältere dtr Schicht) noch
deutlich der Monolatrie verhaftet ist. Die jüngere dtr Schicht dagegen läßt ein
Bewußtsein von dem Ungenügen dieser Konzeption erkennen, aber erst in ihren
sekundären (nachexilischen) Bestandteilen findet sie zu einem klar formulierten
Monotheismus. » (S. 156).

26 Umso erstaunlicher ist die Gewaltenteilung in Ps 115, den L. Vosberg, (Studien
zum Reden vom Schöpfer in den Psalmen, 1975, S. 58ff.) als « Vertrauensliturgie »

in die frühnachexilische Zeit datiert : Gott ist im Himmel, die Erde hat er den
Menschen überlassen, die Unterwelt gehört den Toten, die sich nicht mehr
regen. Jahwe, der Schöpfer von Himmel und Erde, soll allerdings allgemein
seinen Namen verherrlichen. Ich selbst würde den Psalm wegen der Theo-
phoboumenoi in V. 11 für spätnachexilisch halten.

85


	"Gottlose" und Gottlosigkeit im Alten Testament

