
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 33 (1977)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Thomas L. Thompson, THE HISTORICITY OF THE PATRIARCHAL NARRATIVES.

The Quest for the Historical Abraham. BZAW 133, Verlag Walter de
Gruyter und Co, Berlin 1975, X/392 S. Ganzleinen, 108 DM.

Wer aufgrund des Titels oder des Untertitels meint, durch diese (amerikanische)
Tübinger Dissertation die Historizität der Erzväter oder wenigstens Abrahams
fundamental oder eklektizistisch bestätigt zu finden, wird enttäuscht. Vf. steht
auf Seiten Noths gegen Albright, Wright, Bright, Speiser, Gordon, de Vaux u.a. und
weist in einer detaillierten, infolge von Wiederholungen gelegentlich etwas langatmigen

Untersuchung des inschriftlichen und archäologischen Befunder nach, daß von
einer erweisbaren Historizität der Erzvätergestalten überhaupt keine Rede sein
kann. Weder aufgrund von Namensbildungen noch im Zusammenhang mit einer
(konstruierten) frühen westsemitischen Welle, die ohne Berechtigung als « amori-
tisch » oder als « protoaramäisch » (gegen Noth) bezeichnet wird, lassen sich die
Patriarchen dem beginnenden 2. Jahrtausend zuweisen. Auch angebliche rechtliche
Entsprechungen zwischen Nuzi-Texten (15. Jahrhundert) und Gen 11-30 erlauben
keine Datierung ins 15. oder 14. Jahrhundert. Es bleibt abzuwarten, ob Orientalisten
und Alttestamentler diese negative Argumentation, die den Hauptteil des Buches
ausmacht (S. 1-314 ; zusammengefaßt S. 315-324) in allen Punkten abkzeptieren.
Zahlreiche Indices (S. 378-392) erleichtern den Umgang mit diesem Arbeitsbuch.
Die Uberschriften « The Historical Background of the Patriarchs in the Israelite
Period » (S. 324) und « Historical and Christian Faith » (S. 326) markieren das
positive historische und theologische Ergebnis : leider verfährt nun Thompson sehr
pauschal und gar nicht überlieferungsgeschichtlich, wenn er die Erzväter in die
beginnende Eisenzeit (nach 1200) oder in die Zeit des inzwischen wiederum in
Frage gestellten Jahwisten (10. Jahrhundert) ansetzt. Der Rezensent ist religions-
geschicbtlich zu der Auffassung gekommen, daß die Väterreligion bis in die exilische
Zeit hinein bei allen Überschneidungen eine Konkurrenz zur offiziellen
Jahwereligion darstellte. Th. scheint aber überlieferungsgeschichtlich nicht bewiesen zu
haben, daß die Väter, deren Existenz er an und für sich wohl nicht bestreitet, nicht
vor dem 12. Jahrhundert gelebt haben könnten. Wenn Th. in bezug auf die
Verheißungen an die Väter schreibt « they are rather historically determinded expressions

about Israel and Israel's relationship to its God, given in forms legitimate to
their time, and their truth lies not in their facticity... but in their ability to express
the reality that Israel experienced » (S. 330), so ergibt sich daraus die Notwendigkeit,
der Geschichtserfahrung Israels überlieferungsgeschichtlich und geschichtlich
nachzugehen, auch wenn zum Teil nur Vermutungen oder Wahrscheinlichkeiten erreichbar

sind, die allerdings als solche gekennzeichnet werden müßten. Die alttesta-
mentliehe Wissenschaft zeichnet sich gegenwärtig durch die Auflösung großer
Konzeptionen aus. Zu diesem Prozeß trägt Th. bei ; allerdings spielt die
(vermeintliche) Historizität der Erzväterüberlieferuingen in der Schweiz, Deutschland
und Skandinavien nicht die Rolle wie z. B. in den USA. Die Destruktion unhaltbarer
Schulmeinungen fördert die Freiheit der Forschung.

Herbert Schmid

36



Cl. Westermann, DIE VERHEISZUNGEN AN DIE VÄTER. Studien zur Väter¬

geschichte. Verlag Vandenhoeck und Ruprecht Güttingen, 1976, 171 S., kart.

28 DM. ; Lw. 38 DM.

Dieses Ruch enthält als Studie A den Wiederabdruck der vergriffenen
Untersuchung « Arten der Erzählung in der Genesis » (Theol. Bücherei 64, Chr. Kaiser

Verlag München, 1964), als Studie B « Die Verheißungen an die Väter » (S. 92-150)

und als Studie C « Die Bedeutung der ugaritischen Texte für die Vätergeschichte »

(S. 151-168 mit Anmerkungen von K. Günther). Das Stellenregister S. 169-171

bezieht sich auf alle drei Teile.
Studie A, insbesondere die Verteilung der verschiedenen Verheißungen auf die

des Sohnes, des Sohnes mit Mehrungsverheißung, der Mehrungsverheißung verbunden

mit Segen und auf die des Landes (S. 18-34), bietet die Voraussetzung der
weiterführenden Studien. Ursprünglich sei in der Vätergeschichte die Verheißungserzählung,

in der es um die Geburt eines Sohnes geht (Gen 18). « Höchstwahrscheinlich

gab es eine ursprüngliche Verheißungserzählung, in der es um die Verheißung
des Landes ging. Sie ist in der ursprünglichen Form nicht mehr erhalten... » (S. 32).
M. E. wäre zu vermuten, daß die Landverheißung in die Erzählungsart « Streit
um den Lebensraum » gehört, doch findet sie sich nur in einem lockeren Zusammenhang

in der ersten der drei entsprechenden Erzählungen Gen 13,3-13 ; 21,22-32 und
26,18-33.

In der neuen Studie B referiert W. zunächst die Geschichte der Erforschimg
der Väterverheißung (S. 92-111), wobei der Vf. mit Recht V. Maags These
hervorhebt (S. 99f.) und dann weiterführt (S. 128-130), wonach in die Erzväterzeit
im Zuge der Transmigration die Verheißung neuen Lebensraumes oder Weidegebietes

passe (vgl. Gen 12,1-3). Wurde die supponierte Verheißung nomadischen
Lebensraumes in eine Landverheißung umgeprägt, so würde letztere freilich nicht
zur ältesten Schicht der Vätererzählungen gehören (S. 134f.). Doch darf man m. E.
nicht zu scharf zwischen nomadischer und seßhafter Lebensweise scheiden ; trieben
die Erzväter als « Fremdlinge » auch Ackerbau (vgl. Gen 26), so waren sie bestimmt
an Landbesitz interessiert, und dies nicht nur zum Zweck einer Beisetzung (vgl. Gen
23). S. 120 faßt W. das Vorkommen der Sohnes-, Land-, Mehrungs-, Segens- und
Beistands-verheißung und ihre Kombinationsmöglichkeiten tabellarisch zusammen,
die er dann S. 123-148 in einzelnen abhandelt. Die Sohnesverheißung kommt nur im
Abrahamkreis, die Beistandsverheißung (Mitsein) nur im Jakob-Esau-Kreis vor. Mit
größter Wahrscheinlichkeit gehe nur das Motiv der Sohnesverheißung in die Väterzeit

zurück. Dies trifft m. E. bestimmt bei Gen 16,11 ZiU, wobei El durch Jahwe
ersetzt wurde. Aber auch in Gen 18,1-15 ist Jahwe überlieferungsgeschichtlich nicht
ursprünglich. Die gewiß schon vorabrahamitische Lokallegende erwähnt « drei
Männer », die dann in Gen 19 als Jahwe und zwei « Boten » bzw. « Männer »
erscheinen. Hat auch hier Jahwe die Gottheit El (V. 3 : Adonaj) ersetzt Wurde in
Gen 18 Abraham in eine Lokallegende einbezogen, so geht das Motiv der
Kinderlosigkeit Abrahams und Saras in die Väterzeit zurück.

Aufgrund von Anregungen K. Kochs (S. 108f.) stellt W. in der Studie C
« Familienmotive » vor allem in den ugaritischen Texten von Aqht und Krt dar.
Die Analogien zur Vätergeschichte haben ihren Grund in dem weitgehend gleichen
familiären Milieu, aber auch bis zu einem gewissen Grad im Verhältnis der
Menschen zu Gott (S. 162ff.), wobei vor allem das Fehlen eines Mittlers auffällt.

Westermanns Studien sollten zur Pflichtlektüre eines jeden Theologen gehören,
der sich mit den Erzvätern und dem « Land » emsthaft auseinandersetzt.

Herbert Schmid

37



R. Rendtorff, DAS ÜBERLIEFERUNGSGESCHICHTLICHE PROBLEM DES

PENTATEUCH. BZAW 147, Verlag Walter de Gruyter Berlin-New York, 1977,

VIII und 177 S.

Wenn sich auch der Vf. dessen bewußt ist, daß seine « eigenen' Einsichten erst

einen Anfang darstellen » und infolgedessen zu « überwindende Hypothesen » nicht
vorschnell durch « neue Pauschaltheorien » (S. 165) ersetzen möchte, so dürften
diese Untersuchungen gerade bei ihrer Offenheit einen Markstein in der Pentateuch-

forschung darstellen, von der man allerdings annehmen sollte, daß nach der älteren
Urkundenhypothese, der Fragmenten-, Ergänzungs- und neueren und neuesten Urkun-
denhypothese, seit Gunkel im Verein mit der form- und überlieferungsgeschichtlichen
Methode verwendet, nichts ganz Neues miehr zutage gefördert werden könnte. Wird in
der Regel darauf hingewiesen, daß sich « Quellenscheidung » und überlieferungsgeschichtliche

Arbeit nicht ausschließen, sondern ergänzen, so versucht R. durch
konsequente Anwendung der form- und überlieferungsgeschichtlichen Methode
nachzuweisen, daß die scheinbar gesicherten Ergebnisse der Quellenscheddung
falsch sind, also die Quellen J—E stellt er schon gar nicht zur Diskussion — und
auch P gar nicht existierten. Der Vf. geht — einer Forderung Gunkels entprechend
und in kritischer Auseinandersetzung mit G. v. Rad und M. Noth — von den
kleinsten Einheiten aus ; er setzt also gewissermaßen eine « Fragmentenhypothese »,
allerdings im überlieferungsgeschichtlichen Sinn voraus. Dabei gelingt ihm vor
allem durch die formgeschichtliche Untersuchung der Verheißungen an die
Erzväter (S. 40-65) deT Nachweis, daß die Vätergeschichten ursprünglich eine
(zusammengesetzte) « größere Einheit » darstellen mit verschiedenen (vorletzten)
Schichten der Bearbeitung, die aber im Buch Exodus und darüber hinaus fehlen
(S. 65-70). « Deshalb in der Schluß unabweisbar, daß die Moseüberlieferung unter
ganz anderen Gesichtspunkten und Intentionen bearbeitet und interpretiert worden
ist als die Vätergeschichten » (S. 70). Wer hat nun die « größeren Einheiten » in
den Büchern Genesis bis Numeri miteinander verbunden In seiner « Kritik der
Pentateuchkritik » (S. 80-146) schließt Rendtorff dafür nicht nur den «Jahwisten»,
sondern auch die « Priiestersehrift » aus ; die bisherige überlieferungsgeschichtliche
Forschung schleppe die neuere/neueste Urkundenhypothese als unnötige Hypothek
mit. Es lasse sich vielmehr eine « priesterliche », aus « priesterlichen Texten » wie
Gen 17 ; Ex 2,23-25 ; 6,2-9 bestehende « Bearbeitungsschicht », die bis Ex 7,7,
höchstens bis zu den chronologischen Angaben in Ex 16,1 und 19,1 reiche, neben
einer umfassenden « deuteronomisch geprägten Bearbeitungsschicht » nachweisen,
die vor allem in Gen 50,24 ; Ex 13,5.11 ; 32,13 ; 33,l-3a ; Num 11, 12 ; 14,23 und
32,11 zu Wort komme. « Es ist deutlich, daß sich diese Reihe von Texten über den
ganzen Pentateuch erstreckt und daß sie von den Vätergeschichten an in jeder
größeren Einheit bzw. in jedem Überlieferungskomplex begegnet... Besonders
betont wird dabei der Zusammenhang zwischen Landverheißung an die Väter und
der Herausführung aus Ägypten : In Gen 50,24 und Ex 33,1 wird in fast
gleichlautenden' Formulierungen beides nebeneinander gestellt » (S. 163f). Nebenbei
bemerkt : Wenn sich die Verbindung der Herausführung aus Ägypten mit dem
Landverheißungsschwur an die Erzväter im Dtn nur in dem « Credo »-Text 6,23
findet, so ist zu beachten, daß Dtn 6,20-25 keinen « Credo-Text » darstellt —
G. v. Rad neigte m. E. als lutherischer Theologe dazu, Glaubensbekenntnisse ohne
Gesetz und Opfer zu finden —, sondern einen « katechetischen Text » ; es fragt
sich überhaupt, ob die « Unterweisung » ein Ort der Pflege von Geschichten und
Geboten und damit der Entstehung der Thora war (vgl. Rendtorff S. 165/7). Nach
R. « ist also diese deuteronomisch geprägte BeaTbeitungsschicht die erste und nach

38



unserer bisherigen Einsicht einzige, die eindeutig den Pentateuch als ganzes im
Blick hat und als einen großen Zusammenhang verstanden wissen will» (S. 164).

Anzuerkennen ist, daß der Vf. überlieferungsgeschichtliche Forschung nicht im
geschichtslosen Raum betreiben will, wie es hierzulande oft geschieht. Er fordert
mit Recht : « Es wird nötig sein, erneut den Versuch zu machen, die hinter den
einzelnen Phasen der Überlieferungsbildung, der Bearbeitung und Interpretation
und schließlich der Sammlung und Zusammenfassung stehenden Kreise, ihre
Intentionen und Interessen zu bestimmen, soweit dies bei unseren bruchstückhaften
Kenntnissen der israelitischen Sozial-, Kultur- und Geistesgeschichte möglich ist »

(S. 171). Daß die endgültige Entstehung des Pentateuch in Kreisen der Priesterschaft
und der Lehre im Sinne von Thora stattfand, ist m. E. geschichtlich nicht
unwahrscheinlich. Fraglich erscheint mir, ob man umfangreiche « priesterliche Texte »,
die etwa in Gen 1-11 einen auch von Rendtorff kaum zu bestreitenden Zusammenhang

darstellen, als (Teil einer) « Bearbeitungsschicht » bezeichnen kann. Im ganzen
stellen wohl R.'s Ergebnisse (S. 147-173) — forschungsgeschichtlich etwas pauschal
gesehen — eine konsequent überlieferungsgeschiohtliche Spielart der Ergänzungshypothese

dar. Auf die Reaktionen in Fachkreisen darf man gespannt sein.

Herbert Schmid

K. Rupprecht, DER TEMPEL VON JERUSALEM. GRÜNDUNG SALOMOS
ODER JEBUSITISCHES ERBE BZAW 144, Verlag Walter de Gruyter Berlin-
New York, 1977, X und 109 S.

Die im Untertitel gestellte Frage ist berechtigt, wenn man bedenkt, daß in
davidisch-salomonischer Zeit Motive jebusitischer Kulttradition und vielleicht sogar
jebusitische Priester (Zadok übernommen wurden. Es liegt nahe, daß die
Nachfahren des Priesterkönigs Melchisedek über einen Tempel verfügten. Dieses
angenommene Bauwerk wird aber im AT nicht sichtbar, vielmehr erscheint in 1 Kön 5-8
und in davon abhängigen Texten Salomo als der Erbauer des: 1. Tempels. R. ist der
Meinung, daß David auf der « Tenne Araunas » einen Altar errichtet und damit
einen jebusitischen Tempel für den Jahwekult übernommen habe (vgl. 2 Sam 12,20),
der in 2 Sam 24,16-25 geflissentlich verschwiegen werde (S. 13). Ursprünglich wäre
die Angelo- oder Theophanie Arauna zuteil geworden (S. 10). Eher ist m. E. zu
vermuten, daß David einen königlichen Ahnherrn der Jebusiter verdrängte, der von
Arauna die heilige Stätte erworben hatte. Des weiteren folgert R. aus dem
Tempelbaubericht in 1 Kön 6, der u. a. keine Fundamentierungsarbeiten erwähnt, daß
Salomo « einen schon bestehenden Tempel übernommen, renoviert und baulich
erweitert » habe (S. 29) ; 1 Kön 6,7 übersetzt er : « Was den Tempel betrifft,
während an ihm gebaut wurde... » (bzw. « während er baulich erweitert wurde... »
S. 26). 1 Kön 5,31f. und 6,37 seien Ergänzungen im Text (S. 36). Auf die hypothetisch
berechtigte Frage, ob Salomo auch bestehende jebusitische Burganlagen (m'zudat zijon
in 2 Sam 5,7 « baulich erweitert » hat (1 Kön 7,1-12), geht der Vf. nicht ein.
Bestand schon z. Zt. Davids in Jerusalem ein ursprünglich jebusitischer Tempel
(vgl. 2 Sam 12,20), so erübrigt sich nach R. « Davids Ladezelt » (2 Sam 6,17 ; 7,1-7 ;

1 Kön 2,28-20 ; S. 51ff.). In komplizierten Untersuchungen kommt der Vf. zu dem
Schluß, daß das Ladezelt « als ein überlieferungsgeschichtlich sekundäreis Bindeglied
zwischen Ladeeinholung unter David und Ladeüberführung in den Tempel unter
Salomo» zu beurteilen sied (S. 99). Das «Zelt» in 1 Kön 1,39 könne als «Tempel»
verstanden werden (vgl. Ps 15,1 ; 27,5f ; 61,5 ; 78,60). Anzuerkennen ist, daß sich der
Vf. des hypothetischen Charakters seiner Ausführungen bewußt bleibt. Es wird

39



darauf ankommen., welches Gewicht den argumenta e silentio im religionsgeschichtlichen

Konitext beigemessen wird. R. schreibt : « Ob sich diese Hypothese weiter
bewähren kann, wird entscheidend davon abhängen, inwiefern andere Erwägungen,
etwa solcher archäologischer oder religionsgeschichtlicher Art, für oder gegen sie
ins Feld geführt werden können » (S. 105). Diafür könnte sprechen, daß in den
Psalmen Salomo nie als Erbauer des Tempels erwähnt wird. Aussagen wie « eine
Stätte (mkwn) für dein Wohnen hast du gemacht, Jahwe, ein Heiligtum, o Herr,
haben deine Hände erstellt » (Ex 15,17), oder wie « Jahwe hat den Zion gegründet »

(Jes 14,32) als Fundament des Tempels (Jes 28,16) lassen vielleicht darauf schließen,
daß eine ehemals jebusitische heilige Stätte mit Heiligtum jahwesiert wurde. Setzt
sich R.'s Hypothese durch, dann erscheint die archäologische Frage nach dem
«Typ» des Tempels in Jerusalem in einem anderen Licht.

Herbert Schmidt

F. Huber, JAHWE, JUDA UND DIE ANDEREN VÖLKER BEIM PROPHETEN
JESAJA. BZAW 137, VII/252 S., Verlag Walter de Gruyter & Co., Berlin
1976. 98 DM (gebunden).

F. H. handelt das im Titel seiner Erlanger Dissertation gestellte Thema in
drei Teilen ab :

1. « Die Rollen anderer Völker in den Worten Jesajas und seine Verkündi¬
gung hinsichtlich dieser Völker », wobei die anderen Völker als «
eigenmächtige Bedroher», als «vermeintliche Helfer Judas» und als «Jahwes
Gerichtsvollstrecker » erscheinen ;

2. « Juda und sein Verhältnis zu Jahwe als das leitende Interesse Jesajas
bei seinen Aussagen über andere Völker» und

3. Theologische Voraussetzungein der Aussagen Jesajas über andere Völker ».

In Exkursen geht H. auf das « Völkerkampfmotiv », auf die Bedeutung der
Wörter bitha und sûba in Jes 30,15, auf das Wortfeld « vertrauen » und schließlich
auf die Vorstellung vom Schutz Jerusalems durch Jahwe und ihre Bedeutung für die
Aussagen Jesajas über andere Völker ein. H. ist die Begründung seiner These,
« daß Juda und sein Verhältnis zu Jahwe das leitende Interesse Jesajas bei seinen
Aussagen über andere Völker ist », vollauf gelungen. Vielleicht hätte er die zentrale
Bedeutung Jerusalems noch stärker herausstellen können, zumal er das Bestehen
einer « Zionstradition » zur Zeit des Propheten durchaus anerkennt (z. B. S. 233ff.).
Er übersetzt zwei entscheidende Vierse folgendermassen :

« Jahwe hat den Zion gegründet Dort ist die Zuflucht für die Elenden
seines Volkes » (Jes 14,32 ; S. 103) ;

« Deshalb : so hat der Herr, Jahwe, gesprochen : Siehe Ich habe den
Zion als Grundstein gelegt, als Bochan-Stein, als herrlichen Eckstein des
Fundaments Wer sich (darauf) verlässt, braucht sich nicht zu sorgen »
(Jes 28,16 ; S. 91f.).

Hat Gott den Zion gegründet (jsd), um dort zu wohnen (vgl. Jes 8,18) und
den Elenden Schutz zu bieten, so dürfte es sich bed dem « Grundstein », den er —
wohl besser — «auf dem Zion» gegründet hat (jsd), um den heiligen Felsen als
« Eckstein » für das AlJerheiligste und den ganzen Tempel handeln. H. hält es für
«am wahrscheinlichsten, daß hä«min das Sich-Verlassen auf den von Jahwe
gelegten Grund meint » (S. 92, Fußnote 13). Dia dies aber dem personalen Gottes-

40



Verhältnis widerspricht, sieht der Vf. im Zion ein Symbol für Jahwe; das
«Vertrauen auf den Zion (ist) somit Vertrauen auf Jahwe, nicht bloße Kultreligiosität.
Dieses ausschließliche Vertrauen auf Jahwe nennt Jesaja 'Glauben' » (S. 98). Das

symbolische Verständnis der auch mythischen Grösse « Zion » erübrigt sich jedoch,
wenn der «Grundstein» zum Ausdruck bringt: «Der sich (auf Jahwe) Verlassende

(hä"min) braucht sich nicht zu sorgen »

Zum Schluß noch eine allgemeine Bemerkung : Jesaja hatte unmittelbar nach
dem 2.Weltkrieg eine große theologische Bedeutung, wurde aber dann — z. B. in
Lehrplänen — durch Arnos und Jeremia ersetzt. M. E. ist es aus «Glaubensgründen

» und auch wegen des « Zionismus » an der Zeit, sich wieder stärker den
Worten dieses Propheten zuzuwenden. H.'s Arbeit erleichtert das tiefere Eindringen
in seine Botschaft, die implizit auch « aktuell » ist.

Herbert Schmid

An-Ski, DER DTBBUK. Dramatische jüdische Legende. Neue deutsche Übertragung
von Salcia Landmann u. Horst Bienek. Mit Materialen zum Exorzismus-Thema
u. zur Aufführungsgeschichte. Deutscher Taschenbuch Verlag, München 1976.
153 S.

Gewiß sind Filmerfolge kein Kriterium irgendwelcher Art, wenn man bedenkt,
was da alles gedreht und auf den Markt geworfen wird... Daß aber Filme wie
« Der Exorzist » und jetzt wieder « Das Omen » solchen Publikumserfolg
aufzuweisen haben, also Streifen, die beide von diabolischer Besessenheit handeln, läßt
wohl tiefer blicken in die Mentalität der Menschen unserer Zeit. Handelt es sich
um einen Rückfall ins Mittelalter (Es wäre das gerade in unserer Zeit nicht der
erste Fall dieser Art...). Die Antwort ist wohl, daß sich dieses Phänomen aus der
Ratlosigkeit und der inneren Leere erklärt, die sich gerade heute, in einem immer
mehr deshumanisierten Zeitalter, vieler Menschen bemächtigt und sie an Dinge
glauben läßt, die wie aus der Mottenkiste hervorgeholt anmuten.

Der Dibbuk ist ©ine solche Geschichte. Es handelt sich um den ruhelosen
Geist eines Toten, der in einen lebenden Menschen fährt, sich an ihn « anklammert »

— im Hebräischen d-b-q, wovon der Name Dibbuk kommt — und so die « Besessenheit

» hervorruft. Die Idee als solche ist alt, doch hat sich der präzise Begriff im
Anschluß an die Seelenwanderungslehre (Gilgul) der Kabbala entwickelt. Allgemein
bekannt wurde die Dibbuk-Legende durch das jiddische Bühnenstück von An-Ski
(Schlomo Seinwel Rapport, 1863-1920) und seine verschiedenen Inszenierungen.
In der hebräischen Version gehört der Dibbuk zum festen Repertoire des — 'einst
in Moskau gegründeten — hebräischen Nationaltheaters Habimah.

Das wahre Interesse des Stückes für die heutige Zeit hat nichts mit der
ungesunden Faszination zu tun, die Geschichten dieser Art ausüben :

« Die Welt der Chassidim », heisst es in der Einleitung, « die Welt der
Wunderrabbis und der Talmudschulen, die Welt des Jizchak von Berdischtschew
und des Marc Chagall, des Scholem Alejchem und des frühen Martin Buber :

diese wundersame, schöpferische, kultisch-Teligiöse Welt des Ostjudentums,
die im Ersten Weltkrieg zerstört und durch Stalin und Hitler fast gänzlich
ausgelöscht wurde, ist lebendig geblieben im jiddischen Exorzistendrama
'Der Dibbuk' ».

K.H.

41



Ch. Poiok, DAS VERSPRECHEN (The Promise). Rainer Wunderlich Verlag,
Tübingen 1976. 343 S.

Ich habe seinerzeit nicht nur mit großem Interesse, sondern mit wirklicher
Bewegung P.'s Buch « Die Erwählten » gelesen.

Auch « Das Versprechen » führt wieder in jene Welt, zu den dort gezeichneten
Menschen, Problemen und Anfechtungen zurück. Aber ich habe mit diesem zweiten
Band Mühe. Die Verquickung von Psychoanalyse mit dem Chassidismus gefällt mir
nicht. Der Gegensatz zwischen den beiden Welten — Chassidismus und liberales
amerikanisches Judentum — wäre auch ohne diese Vermischung lebendig und
eindrücklich geworden. Das beweist zum Beispiel ein Abschnitt wie der folgende
aus P.'s Buch :

Wir begegneten auf den Williamsburger Straßen Scharen von Chassidim
in langen Mänteln und pelzbesetzten Mützen, die sich zu ihren verschiedenen

winzigkleinen Synagogen aufgemacht hatten... Es war, als ob wir durch
Jahrhunderte zurückschritten in eine tote Welt, die nur alle sieben Tage lebendig
wurde. Wochentags auf diesen Strassen zu sein, war schon seltsam genug.
Aber am Schabbes, wenn ich das Gefühl hatte, daß sie sogar die Luft mit
ihrem Frohlocken zum Erbeben brachten, wenn ich sie in ihren jeweiligen
Trachten sah... am Schabbes war es besonders seltsam, und ich kam mir vor
wie ein verlegener Außenseiter, der irgendwie in eine Welt versetzt worden
war, von der ich geglaubt hatte, daß es sie nur in den Kleinstädten Osteuropas
oder in Büchern über jüdische Geschichte gebe. Sie waren mein Volk, aber
wir waren einander so fern, wie wir nur sein konnten, obwohl sie und ich uns
als « Juden » bezeichneten. Und niemals hatte ich mich ihnen fremder gefühlt
als an jenem Abend, als ich mit meinem Vater die Lee Avenue entlangging
auf dem Weg zu der Synagoge, in der wir beteten (S. 244).

L.S.

M. Fürst, GEFILTE FISCH. Eine Jugend in Königsberg. Deutscher Taschenbuch
Verlag 1976. 280 S. Nr. 1187.

Der Autor dieser autobiographischen Jugenderinnerungen, M. F., wird am
Anfang des Buches vorgestellt : « M. F., geboren 1905 in Königsberg, machte 1924
seine Gesellenprüfung. 1925-1930 arbeitete er als Tischler und in anderen Berufen...
1933-34 im KZ... 1935 Auswanderung nach Jerusalem, Haifa, Kairo. 1950 Rückkehr
nach Deutschland. Arbeitete unter anderem an der Odenwaldschule und in der
Bernsteinschule ».

Es lohnt sich, diese Jugenderinnerungen zu lesen, es lohnt sich sogar sehr
Schon rein äußerlich hat M. F. viel Interessantes zu berichten. Das wird — man
bedenke die oben angegebene Vorstellung — nicht weiter verwundern.
Beeindruckt hat mich aber vor allem die Absenz von jeglicher Bitterkeit in diesem Buch.
M. F., an den das Judenproblem anfänglich ganz gegen seinen Willen herangetragen

wurde, trägt nicht nach. Außerdem schreibt er einfach, jedem verständlich,
ohne Mätzchen, mit Humor. Ich hoffe, daß viele seine Erinnerungen lesen werden.

L.S.

A. Oz, KEINER BLEIBT ALLEIN. Ciaassen Verlag, Düsseldorf 1976, 409 S.

Als jemand, der selbst seit vielen Jahren in einem Kibbuz in Israel lebt, habe
ich mit großem Interesse dieses Buch mehrmals gelesen. Ich kann mich leider
nicht dafür erwärmen. Meiner Meinung nach sagt es sehr wenig von den wirklichen

42



Problemen, die heute eiin Gemeinschaftleben mit sich bringt. Es wird nur ein

winziger Ausschnitt aus dem Leben eines Kibbuz gezeigt, und für diesen winzigen
Ausschnitt werden viel zu viele Worte gebraucht. Es tut mir sehr leid, aber wenn
ich aufrichtig sein will, so muß ich sager : das ist ein oberflächliches Buch. Das

ist umso betrüblicher, wenn man bedenkt, daß der Autor auch ein so schönes Buch
wie « Mein Michael » geschrieben hat.

T.M.

K. Kluncker (Hrsg.), KARL UND HANNA WOLFSKEHL, BRIEFWECHSEL MIT
FRIEDRICH GUNDOLF 1899-1931. 2 Bände. Castrum Peregrini Presse

Amsterdam 1976/77.

Im Unterschied zu dem Briefwechsel Wolfskehls aus dem Exil im fernen
Neuseeland mit seinen Freunden in aller Welt, lassen diese Dokumente noch die
Konzentration auf die geistige Position vermissen, die W. nach den Erfahrungen
der darauf folgenden Jahre erst gewinnen konnte und mußte. Dennoch lassen sich
auch aus der Fülle der hier angeschnittenen Themen schon jene herauskristallisieren,
die sich an das zentrale Anliegen W.'s im Exil bruchlos anschließen.

« Staat » und « Vaterland » waren für den « Stefan-George-Kreis » rein geistige
Mächte, die in und neben dem konkreten Staat existierten als Bezeichnung einer
losen, unorganisierten Gemeinschaft Gleichgesinnter, die sich als sogenannte
« Staatsträger » um den Dichter scharten, als das « geheime Deutschland », in
und neben dem allen bewußten, politisch-konkreten und mit allen Unvollkommen-
heiten behafteten Vaterland.

Nur vorübergehend, im kurzen Rausch der Augusttage 1914, schienen diese
Unterscheidungen aufgehoben, nicht von Stefan George selbst, wohl aber von
vielen dieses Kreises, so vor allem von Friedrich Gundolf, der in Hindenburg
beispielsweise die Inkarnation alles nur denkbar Heldischen zu erkennen glaubte.
Aber schon im Dezember 1916 schrieb W. an Gundolf : « Ob es wünschenswert ist,
a. preussisch, b. im Sinn der Dinge, die wir sich vollziehen sehen, daß eine ganze
Welt Er ist, denn der Sinn der Dinge, die wir sich vollziehen sehen, verlangt ein
anderes als die cäsarenhafte, die bonapartistische, alexandristische Verkörperung... » ;

und in Anspielung auf Gundolfs « Bilderbuch », daß der Juden Geistigkeit viel
besser ohne Reich gedeiht, bekennt W. im gleichen Brief, daß seine Geistigkeit
besser ohne dieses (empirische) Reich gedacht sei.

Das geistige Reich verheißener Zukunft und allzeitlicher Messianität, der
geistige Staat und das geistige Vaterland im Sinne eines Walter von der Vogelweide,
Hölderlins und Stefan Georges aber fand wenig später in dem totalen, auch alles
Denken und Dichten beherrschenden Staat der Exponenten eines nun auch im
Westen unseres Kontinents aufkommenden Massenzeitalters keine Duldung mehr.
W. ahnte es und schrieb an Gundolf, den der Tod ein halbes Jahr später ereilte,
so daß es ihm erspart blieb, den Zusammenbruch seiner Welt noch miterleben zu
müssen : « Nur gut, daß ich den Wanderstab handnah in der Ecke habe und die
Lenden umgürtet sind »...

Bodo v. Maydell

W. Trutwin, LICHT VOM LICHT. Religionen in unserer Welt. Patmos Verlag,
Düsseldorf 1976. 336 S.

Vom Vf. stammen zwei Hefte des ebenfalls vom Patmos-Verlag herausgegebenen

« Theologischen Forum » : Heft 7, Juden und Christen und Heft 8,
Weltreligionen.

43



Der vorliegende, mit einer Fülle ausgezeichneter schwarz-weisser und farbiger
Abbildungen ausgestattete Band gibt einen Uberblick über die religiöse Situation
in der Welt, wobei jedesmal die behandelten Religionsgemeinschaften : Judentum,
Islam, Hinduismus und Buddhismus sowohl in ihrer geschichtlichen Entwicklung
als auch in ihrer aktuellen Erscheinungsform gezeichnet werden.

Wie der Vf. in der Einleitung vorausschickt, will der Band kein
religionswissenschaftliches Handbuch sein. Der Zweck der Veröffentlichung ist, den fachlich
nicht vorgebildeten Leser die großen Weltreligionen positiv zu informieren :

Die Auswahl der Aspekte ist primär von Problemen bestimmt, die sich
heute den Zeitgenossen, vor allem den vom Christentum bewegten Lesern,
stellen... Auf jeden Fall sollen sich die Religionen in der hier gebotenen
Darstellung wiedererkennen können. Darum wurde versucht, sie so
vorzustellen, wie sie sich selbst sehen können... Das Buch möchte damit zugleich
einen Beitrag zu einem verantworteten christlichen Glauben leisten... Es wird
inzwischen hoffentlich selbstverständlich geworden sein, daß man die Religionen
nicht einfach pauschal ablehnen kann, wie es eine lange christliehe Tradition
leider getan hat... (S. 10/11).

Was im besonderen die Darstellung des Judentums anbetrifft, so kann man
dem Vf. dazu nur aufrichtig gratulieren. Trotz aller echten Bemühungen gehört es
noch zu den großen Seltenheiten, daß es einem christlichen Autor gelingt, das

Judentum derart sachgemäß und seinem inneren Wesen gemäß darzustellen, ohne
daß dabei oft völlig unbewußte, von der theologischen Belastung her suggerierte
« Entgleisungen » vorkommen. Das Kapitel « Judentum » hätte kein jüdischer
Autor und kein Fachjudaist in diesem Rahmen besser, sachgemäßer und positiver
redigieren können.

Das Buch eignet sich darüber hinaus aufgrund seiner ausgezeichneten
photographischen Ausstattung bestens zu Geschenkzweeken.

K.H.

H. Kühner, DER ANTISEMITISMUS IN DER KIRCHE. Verlag Die Waage,
Zürich 1976. 216 S. 19.80 DM.

In diesem Buch wird mit nüchternen Dokumenten und Äußerungen der
Christenheit das unermeßliche Leid vorgehalten, das durch Schuld und Schweigen
der Kirche und der Christen im Laufe der Jahrhunderte über das jüdische Volk
gebracht wurde. Dadurch ist der Name des Jesus von Nazareth in den Augen und
im Herzen der Juden mit so tiefer Schande und Unehre bedeckt worden, daß sie
von einer Ausstrahlung von Liebe und Güte kaum etwas verspüren konnten. «
Unheimlich klang der Name Jesu in jüdischen Ohren. Dieser Name erinnerte den Juden
an alles andere als an Liebe und Barmherzigkeit » (S. 19). Rabbiner Adler/Basel
gibt damit wieder, was sehr viele Juden denken und fühlen.

Wie konnte es zu einer solch gräßlichen Verkehrung des Evangeliums kommen
Dadurch, daß die Kirche eine systematische Enterbung der Juden betrieb, « die
geistige Enteignung von jeder Gottbezogenheit » (S. 26). Die Juden waren nach
der Meinung dieser Theologen nicht mehr Gottes Volk. Diese Aussage hatte von
Anfang an ein Gefälle zum Auslöschen des Judentums. « Man raubte Israel seine
gesamte Geschichte, um deren Träger umso leichter eliminieren und vernichten
zu können (S. 30). Dies mußte nicht imbedingt Ausrottung bedeuten, schloß aber

44



in jedem Fall den mächtigen Drang nach Bekehrung im Sinne einer Aufhebung
der jüdischen Existenz ein. Kennzeichnend dafür ist die Äußerung des Isidor von
Sevilla (7.Jahrhundert) : « Welche Freude — man nimmt ihnen das Alte Testament
und schenkt ihnen das Neue Testament » (S. 58).

Diese Grundhaltung wirkte sich in einer maßlosen Entmenschlichung der
Juden (S. 43) aus. Das zeigte sich darin, daß die «Einheit von Teufel und Juden»
(S. 124) sich immer mehr als unumstößliche Gewißheit durchsetzte, mit all den
daraus sich ergebenden schlimmen Konsequenzen. Als « Statisten des Teufels »

(S. 35) mußten sie sich auf alles gefasst machen ; denn dieser Widersacher Gottes
und der Menschen war doch nur auf die Vernichtung der Kirche und der Christen
aus. In diesen Bereich gehört auch die Erfindung des sogenannten Ritualmordes,
der den Juden angelastet wurde und für den sie durch Jahrhunderte einen schrecklichen

Blutzoll entrichten mußten ; noch im Jahre 1882 wurde diese Lüge von
einer katholischen Zeitschrift als « historisches Faktum » (S. 159) hervorgehoben.
In diesen Komplex der Bedrückung reiht sich die allgemeine bürgerliche Entrechtung
ein, wie sie etwa von Ludwig dem Bayern (1393) — und nicht erst durch ihn —
formuliert wurde : « Ihr (Juden) gehört mir und dem Reich mit Leib und Seele.

Wir können damit verfahren, tun und handeln, wie wir wollen und wie es uns
beliebt » (S. 123). Auch die Versuche der Zwangsbekehrung und die schrecklichen
Maßnahmen der Inquisition (S. 12) müssen in diesem Zusammenhang gesehen
werden. Veranstaltungen wie etwa die Disputation von Barcelona (1263) konnten
über den furchtbaren, auf den jüdischen Gesprächsteilnehmern lastenden Druck
nicht hinwegtäuschen. Umso erstaunlicher ist der Mut des Moses b. Nachman, der
auf dieser Zusammenkunft erklärte : « Von dien Zeiten Jesu bis heute ist die Welt
erfüllt von Gewalttaten und Kaub ; die Christen haben mehr Blut als andere
Völker vergossen » (S. 68).

Diesem allgemeinen Trend der Abneigung und des Hasses standen innerhalb
der kontinental-europäischen christlichen Tradition auch andere Stimmen gegenüber,

wie etwa die jenes Bischofs von Brixen aus dem Anfang des 19.Jahrhundlerts,
der erklärte : « Die Verachtung der Juden... ist sehr unbdblisoh, unchristlich und
undankbar und gar nicht nach den Gesinnungen Gottes, der Israel immer liebte »

(S. 169f.). Doch hatten derartige Äußerungen nicht die Macht, wirksam gegen den
Judenhaß innerhalb der Kirche anzugehen.

Es wird aus diesen Ausführungen klar : « Der Antisemitismus alter Provenienz
verschmolz endgültig mit dem Antisemitismus neuer Prägung » (S. 173). Denn der
moderne Judenhaß bekam von daher Motive und Impulse. LeideT hat der Vf. recht,
wenn er sagt : « Der atheistische Nazismus brauchte nur bruchlos zu übernehmen,
was ihm hier angeboten wurde » (S. 39). Wenn auch « Antijudaismus und
Antisemitismus nie formell zu Häresien erklärt wurden1 » (S. 186), so haben sie doch
den Inhalt und die Glaubwürdigkeit der christlichen Botschaft unterminiert. Der
Antisemitismus zersetzt den Glauben, vergiftet die Liebe und blockiert die
Hoffnung.

Man kann diesem mit wichtigen Belegen versehenen Buch nur eine große
Leserschaft wünschen. Man wird nicht nur gut informiert, sondern durch diese
Kenntnis der Vergangenheit kann der Prozess eines wirklichen Umdenkens für
Gegenwart und Zukunft eingeleitet werden.

Rudolf Pfisterer

45



H. Levin-Goldschmidt / M. Limbeck, HEILVOLLER VERRAT JUDAS IM
NEUEN TESTAMENT. Verlag Katholisches Bibelwerk Stuttgart 1976. 103 S.

12.80 DM.

Die Tatsache, daß bis auf den heutigen Tag « die Osterfreude immer wieder
in blindwütigen Zorn auf Judas umschlug und sich als mörderischer Zorn an den
Juden austobte und austobt », daß Judas als Inkarnation des Bösen gilt und, wie
es der jüngste Exorzismusfall in der Bundesrepublik Deutschland zeigt, für einen
unser Seelenheil bedrohenden Dämonen gehalten wird — neben Nero, Hitler und
anderen, denn als Nero, Hitler und Judas sollen sich die bösen Geister in der
« Besessenen » bekannt haben — : dieser gesamte Sachverhalt macht die hier
vorliegende Untersuchung zu einem so dringlichen Erfordernis. Bleibt doch auch
ohne Einbeziehung des Judas in die von der Bibelwissenschaft und Geschichtsforschung

eingeleitete Umbesinnung, wie L.-G. betont, eine « Verteufelung solche
der Juden, bewußt oder unbewußt ».

Beide Verfasser kommen bei ihren Untersuchungen zu dem Ergebnis, daß
sich in der Auslieferung Jesu durch Judas letztlich die heilsnotwendige Preisgabe
Jesu durch Gott ereignet hat, die Jesus selbst in seiner Hingabe mitvollzog. Weder
theologisch noch — wie die Vf. auch nachweisen — sprachwissenschaftlich lässt sich
die Tat des Judas als echter Verrat ansehen, es sei denn ein «heilvoller ». Der einzig
echte Verrat drängt sich nach G. dagegen als derjenige auf, der an den Juden
durch die begangen wird, die damals und seitdem immer wieder aus dem Judentum
hervorgegangen sind, innerhalb wie außerhalb des Judentums. Eines Verrats, den
die Ankläger der Juden so selbst begangen haben, beschuldigen sie die Juden, weil
sie vom Judentum her etwas grundlegend Neues sein wollten, und zwar anstelle
des Judentums.

Unbeantwortet lassen die beiden Verfasser aber die Fragen, die sich bei der
Lektüre ihrer Ausführungen unweigerlich aufdrängen, und das erschwert das
Verständnis. Es ist das einmal die Frage, ob nicht alles Böse und jede Schuld letztlich

heilvoll sind, dem Heilsplan Gattes auch dienlich, denn hätte sich das
Christentum ohne das Blut seiner Märtyrer jemals im Altertum derart ausbreiten
können, und wäre die weltweite Umbesinnung des Christentums heute auf seinen
jüdischen Ursprung ohne Auschwitz je zustandegekommien Sicher, das Böse
bleibt böse und Schuld bleibt Schuld, und niemand kann von seineT Verantwortung
freigesprochen werden. Aber ist nicht das Böse und jede menschliche Schuld in
Gottes Heilsplan mitvorgesehen, und hat nicht unsere Freiheit, uns auch gegen
Gott zu entscheiden und damit alles Widergöttliche, Böse, letztlieh seinen Ursprung
auch in Gott — Und es bleibt weiter die Frage, die jetzt in der Auseinandersetzung

mit dem Exorzismus akut geworden ist : Haben diejenigen recht, die an
die Existenz des Teufels, der Engel, der Gottesboten, der Engeldämonen, der
Widergeister Gottes und der Menschendämonen, die als im Bösen Verstorbene die
Lebenden bedrängen und von ihnen Besitz ergreifen können, glauben, oder vielmehr
die andern, die im Widerspruch zur katholischen Kirche, die unter Berufung auf
die Bibel an all dem, ebenso wie an der wirksamen Existenz ihrer Heiligen nicht
zweifelt, in diesen Phänomenen nur aus dem Denken des Altertums und des
Mittelalters resultierende Spannungen sehen

Wie dem auch sei : aus dem von niemandem abzuleugmeneden Bösen darf kein
Feindbild entstehen, das uns verführt, die durch das Böse schuldig oder krank
gewordenen Mitmenschen zu quälen, statt alles Böse durch die Liebe und durch das
Gute zu überwinden, wie es uns Jesus in seiner Bergpredigt geboten hat.

Bodo v. Maydell

46



H. Küng, CHRIST SEIN. Deutscher Taschenbuch Verlag 1976, 816 S.

Daß der DTV das 1974 im Piper-Verlag, München, erstmals erschienene Buch
nun als Taschenbuch herausgibt, scheint mir sehr verdienstlich. Der Inhalt des
Buches ist früher schon in JUDAICA ausführlich gewürdigt und besprochen
worden ; dies hier zu wiederholen ist also nicht nötig. Ich möchte nur nocheinmal
unterstreichen, was ein anderer Rezensent über K.'s Werk geschrieben hat : « Hier
wird normal gesprochen ». Man ist wirklich dafür dankbar, und es macht die
Lektüre zur Freude und zum Gewinn.

L.S.

Th. Reik, HÖREN MIT DEM DRITTEN OHR. Die innere Erfahrung eines Psycho¬
analytikers. Hoffmann u. Campe Verlag, Hamburg 1976. 525 S.

Theodor Reik, Geboren 1888 in Wien als Sohn einer jüdischen Familie der
unteren Mittelklasse, erlebte Enge und Armut, soziale Mißachtung, Demütigungen
und Ängste in einer antisemitischen Umwelt. Er promovierte in Wien zum
Dr. phil. mit einer psychoanalytischen Arbeit, war erklärter Schüler, Anhänger und
auch Protégé Freuds, emigrierte 1934 nach Holland und 1938 in die Vereinigten
Staaten und entfaltete dort, trotz unfreundlicher Aufnahme vonseiten seiner
Fachkollegen, eine rege und auch erfolgreiche Tätigkeit als psychoanalytischer Praktiker,
als Dozent und international bekannter Autor.

Mit solchen Worten etwa wird Th. R. in der « Einführung » zu seinem Buch
von Johannes Cremerius vorgestellt.

Th. R. selber hat sein Buch « für die Hände und Ohren, die Hirne und Herzen
der jüngeren Generation von Psychoanalytikern und Psychologen » (S. 524)
geschrieben.

Jemandem, der nicht zu dieser Spezies gehört und der sich trotzdem an die
Lektüre wagt, fällt angenehm und dankbar die Leserlichkeit des Buches auf. Man
versteht, was man liest Das ist, in einer Zeit, wo Soziologen und Theologen sich
einer Sprache befleißigen, die der gewöhnliche Sterbliche kaum oder gar nicht
mehr entziffern kann, wohltuend.

Ein Urteil über den Inhalt des Buches abzugeben fühle ich mich keineswegs
kompetent : ich habe es einfach mit steigendem Vergnügen und auch in einer Art
kindlicher Neugier gelesen und auf mich wirken lassen. Was das Buch will, sagt
Th. R. auf Seite 19 selber : « Es ist eine Einführung in die Psychoanalyse aus einem
neuen Blickwinkel : aus der Sicht der Selbstbeobachtung und Selbstanalyse... Ich
beginne dort, wo andere Einführungen aufhören. »

L.S.

H. Krüger, DAS ZERBROCHENE HAUS. Eine Jugend in Deutschland. Hoffman u.
Campe Verlag, Hamburg 1976, 3.Auflage, 228 S.

Auf S. 184 schreibt der Vf. : « Ich will meiner Jugend unter Hitler noch einmal
begegnen ». Und in der Tat : das ist das Thema des ganzen lesenswerten Buches.

Haltung und Einstellung des Vf.'s berühren sehr sympathisch. So schreibt er
z. B. auf S. 42 die bemerkenswerten Sätze :

Heute wimmelt es in unserem Land von Widerstandskämpfern, geheimen
Beauftragten, Männern der inneren Emigration und klugen Füchsen, die nur
scheinbar mittaten, um Schlimmeres zu verhüten. Das deutsche Volk, ein Volk

47



von Widerstandskämpfern, das deutsche Volk, ein Volk von Verfolgten —,
ach, wenn damals nur nicht die S. S. und die Gestapo gewesen wären —, dieses

Volk wäre doch gegen Hitler aufgestanden. Es konnte nur nicht. Das sind die
neuen Mathen unserer Zeit, die gängigen, freundlichen Lügen unserer Historiker,
die uns alle so angenehm entlasten, neudeutsche Geschichtsklitterung, die alles

so verständlich macht — brauner Terror über Deutschland, nur das eine nicht :

warum die Deutschen diesen Mann liebten, warum sie ihm ehrlich zujubelten,
warum sie für ihn starben, millionenfach... Und doch — sie waren keine
Nazis. Die richtigen Nazis waren wirklich aus dem Nichts gekommen, es

waren höchstens fünf Prozent, die hatten nie etwas gelernt, konnten nichts,
waren gescheiterte Existenzen und wären wirklich nach drei oder vier Monaten
wieder « abgewirtschaftet » gewesen, wenn nicht alle diese guten und braven
Deutschen in Eichkamp ihnen ihre Kraft, ihren Fleiß, ihren Glauben und ihr
Geschick blind zur Verfügung gestellt hätten...

Es ist verdienstlich, daß der Hoffmann u. Campe Verlag dieses Buch zehn
Jahre nach seinem erstmaligen Erscheinen neu herausgebracht hat. Und es ist
sehr zu wünschen und zu hoffen, daß es das bewirkt, was der Vf. in einem Nachwort

zur Neuauflage schreibt :

Das Buch enthält authentische Nachrichten aus einem Reich, das, schon
versunken, niemals vergessen werden darf. Es enthält die Erfahrung einer
Generation, die den neuen, nachwachsenden Generationen, sofern sie wissen
wollen, wie es wirklich war, das mit Hitler und den Deutschen, hilfreich sein
kann.

Und « hilfreich sein will und soll », möchte man hinzufügen
L. S.

48


	Rezensionen

