
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: Torah und Messias : Versuch einer Interpretation der Geschichte des
Judentums

Autor: Neusner, Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TORAH UND MESSIAS — VERSUCH
EINER INTERPRETATION DER GESCHICHTE

DES JUDENTUMS *

von Jacob Neusner

I. Ewigkeit in der Zeit : Entstehung und Bedeutung des rahbinischen
Judentums

Die vorliegenden Vorlesungen behandeln die Spannung zwischen
zwei permanenten extremen Standpunkten in der Interpretation von
geschichtlichen Tatsachen und ihrer Bedeutung. Die eine Ansicht geht
dahin, daß die wichtigen Ereignisse der Gegenwart konzentrierte
Aufmerksamkeit erheischen und sehr bedeutungsvoll sind. In diesem Fall
müssen wir unser Interesse auf die lebendigen Geschehnisse des Alltags
konzentrieren. Die Konsequenz dieser Lebensauffassung ist in der
Geschichte des Judentums ein Verlangen nach dem Ende der Zeiten,
nach dem Abschluß der Geschichte und dem Kommen des Messias.

Die andere Ansicht besteht darin, daß das, worauf die Menschen
achten sollten, der Alltag in ihrem Heim und in ihrer Wohngemeinschaft

ist, wo sie immerhin eine gewisse Möglichkeit haben, Einfluß
zu nehmen. Geschichte ist etwas, was ertragen werden muß ; sie kann
nicht gestaltet werden. Das häusliche Leben aber hat Bestand im
Ablauf der Zeit ; es ist auf seine Weise zeitlos, ein Stück Ewigkeit.
Der Kreislauf des Lebens : Geburt, Reifen, Heirat, Kinderzeugen,
Altern und Tod, die Folge von Tagen und Wochen, Monaten und
Jahreszeiten, Jahr um Jahr, — diese sich wiederholenden Abläufe
geben einen Vorgeschmack von Ewigkeit. Und diese zeitlose Welt von
Sonnenuntergang und Sonnenaufgang muß gestaltet und neu geformt
werden.

Beide Ansichten vom Sinn des Lebens sind in der Geschichte des

Judentums reichlich vertreten. Die erste, die messianische, richtet die
Aufmerksamkeit der Menschen auf die große und wichtige Seite des
Lebens. Die zweite, welche, wie wir sehen werden, durch die Rabbis
des Talmuds gestaltet und deshalb die rabbinische genannt wird, betont
die zeitlose Wirklichkeit von Heim und Herd. Die messianische
Ausprägung des Judentums ist vor allem für Menschen, die in der frühen
Geschichte des Christentums in Erscheinung treten, nicht ungewohnt.
Das Fehlschlagen der Messiaserwartung und der Mißerfolg der
Bewegung der politischen Eiferer (Zeloten) bedeutete für die Masse

30



der Juden, die den Weg zum Christentum nicht fanden, den Beginn
des rabbinischen Judentums.

Angefangen vom 2. bis hinunter ins 19.Jahrhundert zielte das rabbi-
nische Judentum in seiner ahistorischen und zeitlosen Ausprägung auf
Vorherrschaft, obwohl während dieser langen Periode bedeutende
messianische Bewegungen entstanden. Die jüngste Geschichte des

Judentums im 19. und 20.Jahrhundert hingegen wurde geformt durch
das Aufkommen eines neuen messianischen Eifers, der zwei wichtige
Formen annahm. Die eine, die optimistische, war das Reformjudentum.
Die andere, erfüllt von Zweifeln gegenüber den Integrationsmöglichkeiten

des Judentums im westeuropäischen Raum und voll Angst vor
dem Rassenantisemitismus, der die Emanzipation und die Gewährung
der politischen Rechte an die Juden begleitete, war der Zionismus.
Diese beiden grossen messianischen Bewegungen der Moderne haben
nach meinem Dafürhalten ihre Botschaft an die Welt der Juden
erschöpft. Beide haben so ziemlich alles gesagt, was sie zu sagen hatten.
Ihre messianische Botschaft erwies sich als unzureichend. Weshalb
Weil keine von ihnen ihre messianischen Versprechen erfüllen konnte.
Das Leben geht weiter wie zuvor. Das Judentum des letzten Drittels
des 20.Jahrhunderts wie das Judentum des letzten Drittels des 1.Jahr¬
hunderts erweist sich als erstaunlich reif für eine Renaissance des
rabbinischen Anliegens, zeitlos und tragfähig und so dem Welt-
Geschichtlichen, dem Welt-Erschütternden, dem Welt-Gestaltenden
entgegengesetzt.

Innerhalb dieses Interpretationsrahmens biete ich eine Theorie der
Geschichte des Judentums an. Wenn dieser Rahmen nützlich ist, wird
er dem einzelnen helfen, besser in die menschlichen Fragestellungen
einzudringen, in die allgemeinen Probleme besonderer Ausprägung,
die dem Judentum eigen ist. Deshalb habe ich das, was ich als dauernde
Alternativen, als bleibende Wahlmöglichkeiten innerhalb des Judentums
betrachte, umrissen. Niemand, der mit der Geschichte der amerikanischen

Zivilisation vertraut ist, wird die Wahl zwischen der
messianischen Auffassung des öffentlichen Lebens und der Betonung des
kontinuierlichen alltäglichen Privatlebens nicht als etwas Vertrautes
empfinden. Dann, wenn messianischer Eifer und messianische Hoffnung

enttäuscht werden, wenn die Begeisterung stirbt und alltägliche
Wirklichkeit sich aufdrängt, wird die besondere Vorstellungsweise des
rabbinischen Judentums sich als wichtig und fesselnd erweisen.

31



Zwei Wege des Geschichtsverständnisses :

Die Alternative des rabbinischen Judentums

Das rabbinische Judentum entstand im ersten vorchristlichen
Jahrhundert, in einer sehr ausgeprägten Krisenzeit. Es ist das Ergebnis
eines von mehreren Versuchen, dieser Krise zu begegnen. Wir können
seinen Charakter und seine bemerkenswerte Beständigkeit während
mehr als achtzehn Jahrhunderten nur verstehen, wenn wir einerseits
das Wesen der Krise, andererseits aber die besondere Erneuerung alter
Vorstellungen, die diese Krise in einer neuen Art hervorbrachte,
erfassen.

Wie dem auch sei : zunächst einmal wollen wir Distanz beziehen
und die großen Probleme betrachten, die sich jeder Gesellschaft stellen,
nicht nur der jüdischen Gesellschaft in Palästina im 1.Jahrhundert. Die
Frage lautet : Wie stellen wir uns der Geschichte, den Ereignissen,
dem Auf und Ab des Lebens Denn jede Gruppe, die lange genug
überlebt, erfährt « Geschichte », diese bemerkenswerten Ereignisse,
dieses Auf und Ab des Lebens. Die Ereignisse im Leben des einzelnen :

Geburt, Reife, Heirat, Tod, machen oder vermehren die Geschichte
nicht, außer eben für den einzelnen. Aber die Ereignisse des Zusammenlebens

: das Entstehen einer Gruppe, die soziale Normen und
Verhaltungsweisen entwickelt, — nicht zu reden von wirtschaftlicher
Depression oder von Auschwung, von Krieg oder Frieden —, das alles
macht wirklich Geschichte. Wenn ein kleines Volk Gestalt annimmt
und angesichts von Feinden seinen Gang durch die Geschichte antritt,
dann können zwei Dinge geschehen : Entweder löst sich die Gruppe
infolge von widrigen Umständen auf und verliert ihren Rückhalt bei
den einzelnen Gliedern ; oder die Gruppe schließt sich zusammen,
wird durch die Prüfung gestärkt und kann so Widerwärtigkeit zu einem
Ausgangspunkt für Erneuerung machen.

Offensichtlich kannte das jüdische Volk das Geheimnis, wie im
Lauf der Geschichte durchgehalten werden kann, denn es ist eines der
ältesten Völker, die auf der Erde leben. Sogar in den Zeiten, welche
die hebräische Bibel beschreibt, rief Unglück bewußte und unbewußte
Abwehr hervor. Die alten Israeliten ließen die Dinge nicht einfach
geschehen. Ereignisse wurden durch sie geformt, erneuert und gedeutet,
sie wurden zum Rohmaterial für die Erneuerung des Gruppenlebens,
Der Grund dafür ist, daß die alten Israeliten ihre Geschichte für
wichtig, bedeutsam und des Lernens wert hielten. Geschichte hieß
nicht einfach : « zuerst geschieht dies und dann das » ; sie hatte
einen Zweck und bewegte sich in einer bestimmten Richtung. Die
Verfasser von Leviticus und Deuteronomium, der geschichtlichen

33



Bücher von Josua bis zu den Königen und diejenigen der prophetischen
Literatur stimmten darin überein : wenn Israel Gottes Willen erfüllt,
dann genießt es Zeiten des Friedens, der Sicherheit und des
Wohlstandes. Wenn es ihn aber nicht tut, dann wird es gestraft durch
mächtige Königreiche, ihrerseits groß geworden als Werkzeuge des

göttlichen Zorns. Diese Auffassung vom Lebenssinn des Volkes Israel
stellt eine weitere Frage : Wie lange Wann kommen die grossen
Zeitereignisse zu ihrem Höhepunkt und Abschluß Als Antwort auf
diese Frage wurde die Messiaserwartung geboren, das Hoffen auf den
Gesalbten Gottes, der sein Volk erlösen und für immer auf den rechten
Weg bringen würde, um so die Wechselfälle der Geschichte zu
beenden.

Wenn wir uns dem letzten vorschristlichen Jahrhundert zuwenden,
kommen wir zu einem Wendepunkt in der Messiaserwartung. Keiner,
der die Evangelien kennt, wird überrascht sein, wenn er von der
gespannten, lebendigen und im Alltag praktisch wirksamen Erwartung
des baldigen Kommens des Messias hört. Es ist auch nicht erstaunlich,
daß das so war, denn Menschen, die ihre Aufmerksamkeit auf die
welterschütternden Ereignisse eines jeden Tages richten, halten
naturgemäß Ausschau nach einer besseren Zukunft.

Was überraschen kann, ist das Auftauchen einer zweiten, ganz
anders gearteten Antwort auf die Geschichte. Es ist die Antwort von
Menschen, die darauf vorbereitet waren, ein- für allemal über die
alltäglichen Ereignisse hinauszusehen, Krieg und Kriegsgerüchte,
Politik und öffentliches Leben hinter sich zu lassen und zu versuchen,
eine neue, übergeschichtliche Wirklichkeit aufzubauen, einen Weg, eine
Art und Weise, die Wirklichkeit außerhalb des täglichen Lebens ins
Auge zu fassen. Das ist nicht einfach eine feige oder erschöpfte Passivität

angesichts welterschütternder Ereignisse. Ich wiederhole : es

stellt den aktiven Aufbau einer neuen Seinsweise dar. Man entschied
sich, in völliger Freiheit die Vorstellungen, die Bedeutung und den
letzten Sinn der Geschichte zu rekonstruieren. Es ist ein Suchen nach
einer Welt, nicht außerhalb der gegebenen, aber wenigstens nach
einer andersartigen und besseren als der, die die gewöhnliche
Geschichtsauffassung uns vor Augen stellt. Es ist eine Suche nach Ewigem
im Hier und Jetzt, eine Bemühung, eine Gesellschaft zu bilden, die
fähig ist, mitten im Wechsel und Sturm standzuhalten. Wirklich, hier
wird der Sinn der Geschichte neu gesehen : die Völker der Welt
machen Geschichte und meinen, ihr Tun sei entscheidend. Aber wir —
Israel — wissen, dass Gott es ist, der Geschichte macht, und die
Wirklichkeit, die als Antwort auf Gottes Willen gestaltet wird, ist
Geschichte. Und es ist diese Wirklichkeit, diese Auffassung von Zeit

33



und Wandel, welche die Grundabsicht und die Vision des rabbinischen
Judentums ausmacht.

Rabbinisches Judentum ist seinem Wesen nach eine meta-historische
Lebensauffassung. Sie bringt eine starke Innerlichkeit zum Ausdruck,
legt die Betonung auf den letzten Sinn, der in den kleinen und
bescheidenen Dingen liegt. Das rabbinische Judentum macht sich
sozusagen selbst zur Alternative gegenüber allen Formen des messianischen
Judentums, führe es nun zum Christentum, zum militärischen Eifern
oder zum Nationalismus, also zu Ausdrucksformen, die den Anspruch
erheben, das Geheimnis der Geschichte zu kennen : den Zeitpunkt der
Erlösung oder den Weg zu ihr.

Rabbinisches Judentum entstand durch das Zusammentreffen von
zwei Strömungen in der Zeit vor der Zerstörung des zweiten Tempels
von Jerusalem im Jahre 70. Es hat seinen Ursprung im Pharisäertum,
einer besonderen Richtung in der Periode vor diesem Zeitpunkt.
Gestaltet wurde es durch die Lehrmeinungen der Schriftgelehrten, der
berufsmässigen Klasse der Torahlehrer, durch kleine Beamte und
Bürokraten der gleichen Periode. Die Schriftgelehrten kannten und
lehrten die Torah. Sie nahmen ihre eigene Auslegung der Torah sehr
ernst — unnötig, das zu betonen — und das Studium war für sie von
ganz besonderer Bedeutung. Die Pharisäer ihrerseits hatten eine
eigentümliche Auffassung davon entwickelt, wie man « leben » und
« das Leben » verstehen sollte, eine, so könnte man sagen, « als-ob
Auffassung ». In einer sehr typischen Weise, wie wir bald sehen
werden, beanspruchten die Pharisäer so zu leben, als ob sie Priester
wären und als ob sie sich so den auf den Tempel bezüglichen
Vorschriften zu unterwerfen hätten. Als der Tempel zerstört war, zeigte
es sich bald, daß die Pharisäer für diese einschneidende Veränderung
der heiligen Ökonomie vorgesorgt hatten. Sie fuhren fort, so zu leben
als ob — als ob der Tempel noch bestünde, als ob ein neuer Tempel
entstanden sei, gebildet durch das jüdische Volk. Und zu ihrer Art der
Lebensauffassung fügten sie die Substanz des Ideals der Schriftgelehrten

hinzu, den Nachdurck, mit dem diese das Torahstudium betrieben
und ihre Lehren in die Tat umsetzten.

Was die beiden Komponenten zusammenbrachte, die eine, die
pharisäische Art, das alltägliche Leben zu erleben und die andere, die
Art der Schriftgelehrten, es mit Hilfe der hebräischen Bibel zu deuten,
das war die Tatsache der Zerstörung des Tempels.

Aber wir sind unserer Geschichte bereits weit vorausgeeilt. Bis

jetzt haben wir die Entstehung des rabbinischen Judentums ganz
allgemein betrachtet. Wir haben die beiden Möglichkeiten dargestellt,
wie wichtige Ereignisse erfahren und verstanden werden konnten.

34



Die eine davon war — und ist — der geschichtlich-messianische Weg,
nämlich die Bedeutung dieser Ereignisse zu betonen und sich auf ihr
Gewicht zu konzentrieren. Die andere war — und ist — der
metahistorische rabbinische Weg, den Akzent auf die Transzendenz der
Ereignisse zu legen und eine ewige, unveränderliche Seinsweise zu
proklamieren, die imstande ist, den Wellengang der Geschichte zu
überdauern.

Diese beträchtlichen Verallgemeinerungen erfordern nun die
Erhärtung durch geschichtliche Tatsachen. Wenn wir erst einmal die
einschlägigen Texte analysiert haben werden, welche die Art und
Weise verdeutlichen, in der die Menschen auf die wahre « Sintflut »

antworteten, die die Zerstörung des zweiten Tempels bedeutete, dann
wird diese Übersicht deutlicher werden.

Wir wollen also bei der Erklärung des pharisäischen Judentums
bleiben, dem Hauptbestandteil des rabbinischen Judentums, welches
nach dem Jahr 70 Gestalt annahm.

Die Pharisäer waren jene Juden, die glaubten, daß die Reinheitsgesetze

auch außerhalb des Tempels eingehalten werden müßten.
Andere Juden nahmen, dem offenbaren Sinn des Leviticus folgend,
an, daß die Reinheitsgesetze nur innerhalb des Tempels zu beobachten
seien, wo die Priester einen Zustand ritueller Reinheit aufrechtzuerhalten

hatten, um die Obliegenheiten des Kultes wahrnehmen zu
können, wie zum Beispiel die Tieropfer. Sie mußten auch die zum
Tempel gehörenden Nahrungsmittel im Zustand ritueller Reinheit
essen, was für das gewöhnliche Volk nicht nötig war. Gewiß, jeder, der
in den Tempel ging, mußte rituell rein sein. Doch außerhalb des

Tempels wurden die Gesetze ritueller Reinheit nicht weiterhin beachtet,
denn es wurde nicht gefordert, nicht zum Kult gehörende Verrichtungen

nun ebenfalls in einem Zustand levitischer Reinheit auszuführen.

(Wird fortgesetzt)

* The Merrick Lecturers for 1974-1975, Ohio Wesleyaii University, January 26-28,
1975. Deutsche Übersetzung aus dem Amerikanischen von Frau Eva Naegeli-
Köhler.

35


	Torah und Messias : Versuch einer Interpretation der Geschichte des Judentums

