Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: Hebraisch im Evangelium

Autor: Lapide, Pinchas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960876

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEBRAISCH IM EVANGELIUM
von Pinchas Lapide

«Die ebriische Sprache ist die allerbeste und reichste in
Worten... Wenn ich jiinger wire, so wollte ich diese Sprache
lernen, denn ohne sie kann man die Hl.Schrift nimmermehr recht
verstehen. Denn das Neue Testament, obs wohl griechisch ge-
schrieben ist, doch ist es voll von Ebraismis und ebriischer Art zu
reden. Darum haben sie recht gesagt: Die Ebrier trinken aus der
Bornquelle ; die Griechen aber aus den Wisserlin, die aus der
Quelle flieBen ; die Lateinischen aber aus den Pfiitzen. »

Martin Luther
(WA Tischreden, Bd. I, S. 524f.)

Beide Testamente wurden einst von Ergriffenen fiir Gottesfiirchtige,
von Menschen fiir Menschen niedergeschrieben. In ihrer Gesamtschau
ist die Bibel weder « ein ausgekliigelt Buch », noch eine systematische
Theologie, sondern ein Sammelband von Berichten und Botschaften
iiber das Handeln Gottes mit den Juden.

Die biblischen Biicher wurden fast ausnahmslos in der Glut der
Gotteserfahrung von phantasiereichen Orientalen fiir ein kongeniales
Publikum verfasst — um viel spidter von abendlindischen Theologen
kalt gelesen, zerebral ausgelegt und rational entmythologisiert zu
werden.

Dieser drastische Klimawechsel muBlte zu wesentlichen Umdeutun-
gen und Sinnverzerrungen fithren, die weder dem Geist noch dem
Wortlaut der Schrift gerecht werden, so wie sie von ihren urspriingli-
chen Autoren und deren Hérern — die Schrift wurde ja « ausgerufen »
und als gesprochenes Wort erfahren — empfunden werden muBte.

Im Falle des Neuen Testaments gesellten sich zum Klimawechsel
auch andere Storfaktoren. Da die Heidenkirche weder iiber den
israelitischen Sitz-im-Leben der ersten Christenheit noch iiber das
intuitive Sprachgefiihl des homo Biblicus verfiigte, verlor sie bald den
Mut, den Schriftsinn in seiner heilen Ganzheit zur erfassen, der alle
Saiten des Sprachdenkens ins Spiel brachte, um das letztlich Unsagbare
auszusagen.

Uberwiltigt und eingeschiichtert von der Fiille der Bilderreden,
Mythen, Legenden und Symbole, die kein Jude oder Judenchrist je
wortlich genommen hatte, klammerte sich die Heidenkirche, trotz der
paulinischen Warnung « der Buchstabe totet», an die Einzelworte
ihrer oft schlecht iibersetzten Evangelien.



« Der Christus aber war nicht in Griechenland geboren », findet
Hans Kiing es notig, seine Leser zu warnen !, nachdem er zugeben
muf3, daB3 eigentlich die gesamte Christologie « ausnahmslos von
griechischen Konzilien » formuliert wurde, worauf er betont :

« Jesus war Jude... er wirkte unter Juden und fiir Juden..., seine
Familie, seine Gefolgschaft waren Juden. Seine Bibel, sein Gottesdienst,
seine Gebete waren jiidisch. Er konnte ... an keine Verkiindigung unter
den Heiden denken. Seine Botschaft galt dem jiidischen Volk... » 2.

Wenn dem so ist, mu3 Jesus Hebrdisch und/oder Aramiisch ge-
predigt haben. Nicht weniger wahrscheinlich ist die Annahme, daf3
ein primordialer Bericht seiner Worte — vielleicht auch einiger seiner
Wundertaten — von Jesusgldaubigen Juden fiir Juden niedergeschrieben
wurde.

« Viele haben es schon unternommen, einen Bericht iiber die
Ereignisse abzufassen... so wie uns jene iiberliefert haben, die vom
Anfang an Augenzeugen und Diener des Wortes gewesen sind »,
bezeugt Lukas zu Beginn seines Evangeliums (1,1). Da alle urspriingli-
chen « Augenzeugen und Diener des Wortes » Juden waren, kime
also kein anderer als Autor der « Quelle », als Kompilator der logia
oder als « Ur-Markus » in Frage . Und da zu Jesu Zeiten bis zum Ende
des zweiten Jahrhunderts Aramiisch als Volkssprache theologisch nicht
« salonfihig » war %, wihrend Hebriisch als lingua sacra bis weit in die
Epoche der Friihkirche weiterlebte, war nur ein hebriisch verfaB3tes
Urevangelium imstande, das Prestige Jesu in den Augen seiner Volks-
genossen zu heben 5.

Vier Tatsachen sprechen fiir ein hebriisches Urevangelium, das den
Evangelisten — oder zumindest einigen von ihnen — als Vorlage
diente :

1. Die relativ spite Entstehung der griechischen Evangelien, deren
altestes erst eine Generation nach dem Ostererlebnis verfa3t worden
ist ;

2. die rund 250.000 griechischen Textvarianten, von denen viele

deutliche Spuren einer oft sklavisch treuen Ubersetzung aus dem

Hebraischen bezeugen ;

die beredte patristische Evidenz und, last not least,

4. die sechsfache Hebraizitit der Evangelien, die im Grunde nichts
anderes ist als das sprachliche Korrelat des Judeseins Jesu und der
Urkirche.

Eine Waértlichkeit, die in der abendlindischen Unfihigkeit wurzelt,
sich in die blumige Bildersprache der hebriischen Bibel einzufiihlen,

£

8



finden wir z. B. im griechischen Matthius (21,7), der Jesus auf zwei
Tieren reitend in Jerusalem einziehen ldsst, da er den typischen
Parallelismus in Sach 9,9 von «der Eselin und dem Fillen » allzu
ernst nahm. Diese Verlegenheit beseitigt zwar sowohl der deutsche
(mittels « darauf ») als auch der englische Text (mittels « thereon »),
aber der griechische Urtext (¢ndvw avt®dv) beweist eindeutig die Untrag-
barkeit des peinlichen Literalismus.

Unvertrautheit mit dem Hebriischen, die Zuflucht in einer wort-
lichen Ubertragung sucht, finden wir auch in folgender Verballhornung:
« Wenn nun dein Auge gesund ist, wird dein ganzer Leib gesund sein.
Wenn aber dein Auge schlecht ist, wird dein ganzer Leib finster sein »
(Mt 6,22f. und Lk 11,34). Was die beiden Evangelisten offensichtlich
nicht wuB3ten, ist, dal3 « gutes Auge » ein Hebraismus fiir « Wohlwollen »
und « schlechtes Auge » ein Synonym fiir « Mi8gunst » ist. Ebenso
ungriechisch, jedoch gut hebriisch, ist die konsequente Pluarlform fiir
« Himmel », die Matthdus und Lukas iiber zwei Dutzend Male bringen ;
das hiufige »ai und »ol 1300 am Anfang von Sitzen ; das dAha in Mk
4,22 und Mt 20,23, das die Spuren des fast homonymen hebriischen
dla trigt ; das fehlende Zeitwort in Mk 1,1 und die matthiische Be-
zeichnung « Israel » fiir das jiidische Volk, wenn Jesus oder der Evan-
gelist spricht b, im Gegensatz zu « die Juden », wenn Heiden zu Wort
kommen 7.

Die Bezeugungen der Kirchenviter sind nicht weniger einleuchtend.
Nach einer von Bischof Papias um 140 aufgezeichneten Uberlieferung
hatte der Jude Levi, der spitere Matthius — der jedoch nicht mit dem
gleichnamigen Apostel identisch sein mufl — die Spriiche Jesu « ge-
ordnet » und dieses Werk « in hebriischer Sprache » 8 abgefasst, worauf
Eusebius berichtet : « Jeder iibersetzte sie, wie er eben konnte » ?,

Einige Jahre spiter bestitigt Irendus: « Matthius verdffentlichte
ein Evangelium fiir die Hebrder in ihrer eigenen Sprache » 1.

Von Hegesippus, einem frithchristlichen Autor jiidischer Herkunft,
berichtet Eusebius, « er beziehe sich gelegentlich auf das Hebrier-
evangelium ... und insbesondere auf hebriische Werke, was beweist,
daB er ein Gldubiger von hebriischer Abstammung sei » .

Hieronymus, der beste Hebraist der vorreformatorischen Kirche,
erzdhlt uns, wie er um 380 die griechischen und lateinischen Versionen
der Evangelien « mit dem hebriischen Text » zu vergleichen pflegte,
den er in Aleppo « bei den Ebioniten » gefunden habe 2.

Anderswo spricht der Vater der Vulgata, der sein Hebriisch von
Rabbinen in Bethlehem und Lydda erlernt hatte, vom « Evangelium,

9



das benannt wird nach den Hebriern (secundum Hebraeos), welches
ich unlingst auf Griechisch und Latein iibersetzt habe » 13,

Um den letzten Zweifel an seiner Vertrautheit mit dem Hebréer-
evangelium zu zerstreuen, transkribiert und iibersetzt er ein Schliissel-
wort aus dem Paternoster dieses judenchristlichen Textes: «Im
Evangelium, das nach den Hebriern benannt wird, fand ich das Wort
maar anstelle von ‘lebensnétigem’ (supersubstantialem) Brot, was
‘fiir morgen’ bedeutet, so daB sich der Sinn ergibt: ‘Gib uns unser
Brot fiir morgen’, das heisst: ‘Gib uns das Brot fiir die Zukunft
heute’ » 4, Einige Seiten spiter wirft er Licht auf das Prestige, dessen
sich dieses Hebriderevangelium in seinen Tagen erfreute : « Im Evan-
gelium, das die Nazorder und Ebioniten benutzen, das wir unlingst
aus dem Hebriischen ins Griechische iibersetzt haben, und das viele
Leute als den authentischen Text des Matthius ansehen... » 15,

In den Schriften des Hieronymus fand ich insgesamt neunzehn
Stellen, wo vom « Hebrierevangelium », von dem « Evangelium nach
den Hebridern » oder von einem Evangelium, das «in hebriischer
Sprache » geschrieben wurde, die Rede ist. In einigen Fillen zitiert er
daraus sowohl Einzelworte und ganze Sitze, als auch lingere Ausziige.
Da er in seinen Prophetenkommentaren lobend von der Hebraica
Veritas 1% als Quintessenz biblischer Erleuchtung spricht, darf man
wohl annehmen, daf} diese « Hebrierwahrheit » nach seiner Ansicht
auch jenen hebriischen Evangelientexten innewohnte, die er sorgfiltig
iibersetzte, mit griechischen Texten verglich und des 6fteren zitierte.

Unter ihnen sind insbesondere einige Agrapha zu erwihnen, wie
z. B. eine interessante Variante der Taufe Jesu'?, ein Bericht iiber die
Auferstehung, der Jakobus, dem Herrenbruder, eine zentrale Rolle
zuschreibt 18, ein zweizeiliges logion iiber die Bruderliebe 1° und die
erweiterte Version eines lukanischen logions (17,3ff.), das auch den
Propheten vorwirft, « Siinden der Zunge » begangen zu haben .

Sowohl Hieronymus ?' als auch Origines # zitieren ein apokryphes
logion aus dem « Hebrierevangelium », das den Heiligen Geist, gut
hebridisch, in weiblicher Gestalt erscheinen liBt, wozu Hieronymus
bemerkt : « Niemand soll hier entriistet sein, denn der Geist ist weiblich
bei den Hebriern, minnlich in unserer Sprache und sichlich bei den
Griechen ». :

Schliesslich zitiert Origines eine ausfiihrlichere Version der matthi-
ischen Perikope vom reichen Jiingling (Mt 19,16-26), die durch Riick-
hebraisierung an Tiefsinn gewinnt.

Epiphanius beschreibt die judenchristliche Sekte der « Nazoraioi »
als « sorgféltige Pfleger der hebriischen Sprache », in der sie « sowohl

10



das Alte Testament als auch das Evangelium nach Matthius lesen » %.

Nachdem er seine eigenen Kenntnisse des Hebrdischen unter Beweis
gestellt hat 2, bezieht er sich dreimal auf ein « hebriisch geschriebenes
Evangelium » und ein Evangelium « nach den Hebriern », worauf er
das von den Ebioniten hochgeschitzte Evangelium das « Hebréer-
evangelium » nennt, aus dem er nicht weniger als zw6lf para-matthi-
ische Sitze zitiert .

Theodoret von Kyrrhos bestitigt diese Aussagen mit der Bekrifti-
gung, daB3 die Ebioniten, « denn so nennen die Hebrder ihre Armen ...
nach dem mosaischen Gesetz leben ... (und) nur das Hebrierevangelium
anerkennen » 2,

Nicephorus Callistus, der die Torah-Treue der Ebioniten in vielen
Einzelheiten beschreibt, betont, daB8 sie «alle Briefe des Heiden-
apostels zuriickweisen und Paulus einen Abtriinnigen nennen... Sie
halten die Treue dem Hebrierevangelium, und nur ihm allein » #.

Origines, dessen Hebriischkenntnisse in der Hexapla reichlich
belegt sind, sagt in seiner Einleitung zum Matthiuskommentar,
Matthius sei das erste Evangelium « veréffentlicht fiir Glaubige jiidi-
scher Herkunft, und (deshalb) in Hebriisch verfasst » 2.

Clemens von Alexandrien scheint das « Evangelium nach den
Hebriern » gelesen zu haben, da er daraus ein lingeres Agraphon in
zwei Versionen zitiert, das keine Parallele in den vier kanonischen
Evangelien besitzt 2.

Pantaenus, der Lehrer des Clemens, berichtet, er habe das
« hebriische » Evangelium Matthii sogar «in Indien » gefunden .

SchlieBlich sei eine arabische Streitschrift aus dem 10.Jahrhundert
erwidhnt, die judenchristliche Evangelienfragmente aus den ersten
nachchristlichen Jahrhunderten enthilt und sich wiederholt auf ein
hebriisches Urevangelium beruft. Die Handschrift, die teilweise von
Schlomoh Pines in Jerusalem verdffentlicht wurde 3, enthilt ein iiber-
schwingliches Lob der hebriischen Sprache, « der Sprache Christi
und der Propheten », in der auch « das wahre Evangelium » verfaBt
worden sei ; sie riigt die (nichtjiidischen) Christen wegen ihres « Ab-
falls » von dieser Sprache, statt derer sie « viele andere Sprachen an-
genommen haben, die nicht von Jesus und seinen Jiingern gesprochen
wurden » %,

Diese kumulative Zeugenschaft von aulen soll nun letztlich durch
interne Evidenz aus dem griechischen Kanon selbst erhirtet werden.
Deutlich Spuren der Hebraica Veritas kann der Judaist auf sechs
verschiedenen Ebenen der Evangelien finden. Doch vorerst einige
prinzipielle Erwédgungen zur Problematik der Bibeliibersetzung.

11



Geht man von der Grundtatsache aus, daB alles Sprechen und
Schreiben ein Ubersetzen ist — der eigenen Gedankenwelt fiir den
anderen —, so ist die Ubersetzung eines Textes von der einen in eine
andere Sprache die « Ubersetzung einer Ubersetzung », die fast nie
dem urspriinglichen Inhalt der Aussage gerecht werden kann. Denn
jede Ubersetzung ist nicht nur Transformation, sondern nolens volens
auch Interpretation, die jeder Ubersetzer im lebendigen Dialog mit
dem Urtext seinem Endprodukt beigibt.

Da kein Sprachenpaar strukturell identisch ist und jede Sprache
iiber ihren eigenen Genius verfiigt, muf} jede « Vermihlung » zweier
Sprachgeister zur Mésalliance fithren, die den Sinn des Gesagten sub-
jektiv verindert. Unter « subjektiv » ist hier nicht nur die Gesamtheit
aller personlichen Beziige zu verstechen — wie z.B. der «Sitz im
Leben » des Adressanten, seiner Adressaten, ihre « Sprachsituation »
und der kulturell-anthropologische Kontext —, sondern auch das
gegenseitige Verhiltnis der beiden Sprachensysteme zueinander. Kein
Wunder, dal3 die Italiener das Sprichwort « traduttore - traditore »
geprigt haben, das jeden Ubersetzer als Verriiter hinstellt.

Leidet jede Ubersetzung an inhidrenten Kommunikationsschwierig-
keiten, so gilt dies im Falle von Hebriisch und Griechisch mit erhohter
Potenz, da hier die Anisomorphie (ungleiche Sprachgestalt) die Regel,
die Affinititen hingegen die Ausnahme sind. Im Bereich des lexema-
tischen Repertoires (Wortschatz), der Idiomatik, Grammatik, Syntax,
Metaphorik, Polysemie (Mehrdeutigkeit von Wortern) und Assoziati-
vitit ist das Sprachdenken der beiden Vélker im groflen und ganzen
antithetisch.

Doch die Unterschiedlichkeit geht tiefer, wie Moses Hess in
seinem Werk « Rom und Jerusalem » schon vor hundert Jahren fest-
gestellt hat.

Der Hebrier lebte und fiihlte vor allem akustisch, was zu einem
tieferen Verstindnis der Dynamik des Lebens fithrte. Da der Lebens-
weg, das stetig Werdende, fiir ihn zur Quintessenz seines Erdendaseins
ward, wurde ihm die Zeit zum Mal aller Dinge.

Der Grieche hingegen — und nach ihm das gesamte Abend-
land —, konnte sich nie sattsehen an der reichen Vielfalt seiner Umwelt.
Das Auge wurde sein Hauptorgan, das seine Weltanschauung auf Raum
und statischem Sein basieren ldfit. Will er zum Wesen der Dinge
vorstoBen, so abstrahiert er alle Wechselhaftigkeit, um das unbe-
weglich Bleibende zum Inbegriff der Sinnenwelt zu erheben.

Fiir den Hebrier, der kein Wort fiir « Sein » hat und « Leben »
als « Erdenwandel » erachtet, gehort die stindige Bewegung zum

12



Wesen der Welt, deren Vielfalt ihren Sinn aus der Einheit Gottes
schopft. So ist im Hebriischen, wie Johann Gottfried Herder bemerkt
hat, alles um das Zeitwort zentriert, aus dem die meisten Hauptworter
hergeleitet werden : « Die Sprache der Bibel ist gleichsam ein Meer
von Wellen, wo Handlung um Handlung rauscht... An Abstraktionen
ist sie arm, aber an sinnlichen Darstellungen reich ».

Diese einzigartige Sprache, die alle ihre Fihigkeiten auf die Ver-
mittlung der Worte Gottes konzentriert zu haben scheint — wobei
hochst unphilosophisch das « Wort», das «Ding an sich», das
« Ereignis » und die « Geschichte » durch ein und dieselbe Vokabel
ausgedriickt werden —, stemmt sich gegen jegliche Ubertragung. So
bedeutet die Septuaginta eine Grizisierung der hebrdischen Geistes-
welt : denn wer in der Bibel der Form den Inhalt entreissen will, ent-
zweit ein Ganzes, das nur in seiner Gesamtheit den vollen Sinn er-
schlief3t.

So wurde nawi, der Kiinder, zum « Propheten » paganisiert, Torah
zum « Nomos » verengt, berit zum « Testament » verzerrt und chdssdd
zur « Gnade » verarmt, um es bei vier Beispielen bewenden zu lassen.

« DaB3 der Begriff der BuBle, der hebriisch durch ‘Riickkehr’ wieder-
gegeben wird, daBl also das hebriische Wort t‘schubah im Neuen
Testament metanoia, also ‘Umsinnung’ heisst, das ist einer der Punkte,
wo die Weltgeschichte im Worterbuch steht», schrieb Franz
Rosenzweig von einer fiinften Fehliibersetzung .

Synagoge, Apostel, Pharisder, Proselyt, Agapé, Kerygma, Mirtyrer
— dal3 alle diese und andere Kernbegriffe des hebriischen Bibel-
geistes nur in ihrer grizisierten Form im Christentum rezipiert worden
sind, ist ebenso symptomatisch fiir das Zerrbild, sowohl des Judentums
als auch des Judenchristentums, wie es sich im Abendland eingebiirgert
hat.

« Etwas urspriinglich hebrdisch Gesagtes hat eben nicht mehr genau
den gleichen Sinn, wenn es in eine fremde Sprache iibertragen wird.
Nicht nur dieses Werk, sondern sogar das Gesetz, die Propheten und
die iibrigen Schriften lauten in ihrer Ursprache erheblich anders. »
So schrieb vor rund 21 Jahrhunderten der Enkel von Jesus Sirach in
seiner griechischen Ubersetzung des Buches « Die Weisheit Jesu, des
Sohnes Sirachs ». Septuaginta, Evangelisten und Kirchenviiter bewiesen
die Giiltigkeit dieser Aussage.

Doch nun zuriick zur sechsfachen Hebraizitit der Frohbotschaft,
wie sie sich der theologischen Linguistik erschliesst.

1. Zuerst fillt hier der rein lexikale Aspekt ins Auge. Wer konnte
sich das Neue Testament ohne solche hebrdischen Schliisselworte wie

13



Sabbat, Passah, Messias, Manna, Satan, Rabbi, Israel, Hosanna,
Immanuel, Halleluja und das okumenische Wortchen « Amen » vor-
stellen, das im Matthdusevangelium allein einunddreiligmal vor-
kommt ? Die Hiufigkeit und schiere Uniibersetzbarkeit dieser neu-
testamentlichen Hebraismen ins Griechische der Evangelisten und in
das Latein der spiteren Vulgata ist nicht nur ein Tribut an ihre
judische Urwiichsigkeit, sondern beweist vielleicht auch, wie Jacques
Maritain einmal sagte, daBl Hebriisch die Muttersprache aller Bibel-
religionen sei.

Diese Voll-Hebraismen sind heute genau so deutsch wie die halb-
hebriischen Biblizismen in der Art von Hiobsbotschaft, Uriasbrief,
Liickenbiisser, der Denkzettel, die Rotte Korach, der Siindenbock, die
Schrift an der Wand, die Nichstenliebe, das Jubeljahr, das Linsenge-
richt, Gotteshaus, Menschenkinder, Feigenblatt, Kainszeichen, Jammer-
tal, der Dorn im Auge, ein Salomonisches Urteil und die Jeremiade,
die alle aus demselben Nihrboden Israels gewachsen sind.

2. Leicht grizisiert, aber unschwer als hebrdische Lehnworte er-
kennbar, sind neutestamentliche Ausdriicke wie yéevva (Mt 5,22.29 ;
10,28 ; 23,15.33) = die Gehenna aus Jer 7,32 und bRosch Hasch. 17b ;
Yoowmog (Jo 19,29 = der Ysop (esov) aus Ex 12,22 und Lev 14,4 ;
MBavog (Mt 2,11) = der Weihrauch (l‘vonah) aus Jes. 60,6 ; ovrduivog
(Lk 17,6) = die Sykomore (schigmah) aus Amos 7,14 und Jes. 9,9 ;
Bétoc (Lk 16,6) = das hebridische Hohlmass bat (nach Esra 7,22) ;
yeoovBiv (Heb 9,5) = die Cherubim aus Gen 3,24, Ez 11,22 und Ps
18,11 — und viele andere.

3. Noch zahlreicher sind die neutestamentlichen Griechenworte
und Wortgruppen, die unter hebrdischem Einfluf} eine neue, biblische
Bedeutung angenommen haben, wie z. B. dyyelos — vom menschlichen
Boten zum Gottesboten und Engel ; avéddnpa — vom heidnischen
Weihgeschenk zum Gegenstand des Bannfluches; 8u4fohoc — vom
Verleumder zum Teufel ; 865a — vom Lichtglanz zur Majestit Gottes ;
dUvaps — von der Stirke zur Wundertat etc. ; ovpavog — vom Firma-
ment zur Umschreibung des Gottesnamens ; oixodopéw — vom Hausbau
zum religiésen « Erbauen » ; megunoreiv — vom Umbhergehen zum
Lebenswandel ; nogveta — von der Unzucht zur Abgétterei; oxnvi)
— vom Zelt iiber die Stiftshiitte zur Behausung im Jenseits ; oxé&vdalov
— von der Falle zum Siindenanreiz und zur religiosen MiBbilligung ;
yhdooo — von der Zunge zum Synonym fiir das Volk ; onégua — vom
Samen zum SpréBling und zur Nachkommenschaft ; gulaxtiglov —
vom Amulett zu den jiidischen Gebetsriemen ; §vopa vom Eigennamen
zur Autoritit und bis zum Namen Gottes ; ydoic — von Anmut, iiber

14



Huld und Gunst, zur géttlichen Gnade ; Xoiot6g — vom « Angestriche-
nen » zum Gesalbten und Messias — um nur einige der bekanntesten
Topoi zu nennen.

4. Weniger augenfillig sind die grammatischen Hebraismen, die
hiufig weder auf die LXX noch auf die stilistische Laxheit der neu-
testamentlichen Koiné zuriickzufiihren sind. Zu ihnen gehért der hiufi-
ge Gebrauch von Priipositionen, wie z. B. év als instrumentale Konjunk-
tion (Lk 22,49 ; Mt 26,52 ; Mt 7,6 ; Lk 1,51), €ic cum acc. nach Verben
wie « machen » und « halten » (Lk 13,19 ; Mt 21,46) ; dn6 im hebréi-
schen Sinn von min (Mt 3,7 ; Joh 10,5) ; éxi im Sinne des hebrdischen
al (Mt 6,10.19; 9,6 ; 23,9; Lk 8,27 ; Mt 15,35; Mk 8,25) und bei
Verben des Glaubens und Hoffens : Lk 11,22 ; 18,9 ; 24,25 ; Ro 15,12) ;
uetd im Zusammenhang mit Erbarmen (Lk 1,58.72; 10,37) und im
gegnerischen Sinn (Jo 3,25 ; 16,19 ; 1 Kor 6,6)...

Ebenso hebridisch sind periphrastische Pridpositionen mittels
« Augen » = b“einei (Mt 21,42 ; Lk 19,42); « Angesicht » = lifnei
(Apg 5,41 ; 13,24 ; Lk 2,31) ; « Mund » = b*fi oder ’al-pi (Mt 44 ; Lk
1,70 ; Mt 18,16 ; Lk 19,22 ; 21,24) und « Hand » = b%ad (Joh 10,39 ;
Gal 3,19; Apg 2.23; Mk 6,2).

Hiezu kommt der pleonastische Gebrauch von Pronomina (Mt 3,12 ;
Mk 7,25 ; Apk 2,7.17 ; 7,2.9) ; der Genetivus partitivus zur Betonung
einer Eigenschaft (Lk 18,6 ; Jak 1,25; 2,4); das hiufig tiberfliissige
(vai) &yéveto (8¢) vor Zeitangaben oder am Anfang von Perikopen
(Mk 1,9.11; 2,15.23; Lk 2,15; 5,1.12.17; 6,1; 7,11; 8,1; 11,1.27;
14,1 ; Mt 9,10; 11,1; 19,1); die Nachahmung des hebriischen Infi-
nitivus absolutus (Lk 22,15 ; Joh 3,29 ; Mt 13,14) ; die Wiederholung
einer Zahl als Distributivuam (Mk 6,7 ; 8,39f.; 2. Kor 4,16) und die
Umschreibung des Reflexivverhimtnisses durch quy#y = ndfdsch (Mt
11,29 ; 26,38 ; Mk 10,45 ; 14,34 ; Lk 12,19 ; 14,26 ; Jo 10,24).

Alttestamentlich-hebriisch ist auch der neutestamentliche Gebrauch
von Symbolzahlen. So z. B. « Zwélf », die sowohl als Anzahl der
Stimme als auch der Apostel auf Gesamt-Israel hindeuten ; « vierzig
Tage » sind lediglich ein betrichtlicher Zeitabschnitt, wie die Linge
der Sintflut (Gen 7,4), die Frist vor der Zerstérung Ninives (Jona 3,4)
und vor der Himmelfahrt (Apg 1,3), sowie die vierzig Fasttage des
Mose (Ex 34,28), des Elia (I Kon 19,8) und Jesu (Mt 4,2).

Ahnliches gilt fiir die «zwei Schwerter » (Lk 22,38), die « drei
Kreuze » auf Golgotha (Mk 15,27), die «vier Winde » (Mt 24,31),
die « fiinf Worte » der Vernunft (1. Kor 14,19), die « sieben Teufel »
der Magdalenerin (Mk 16,9), der « achte Tag » (Lk 1,59), die « neun »
Aussdtzigen (Lk 17,1), die «zehn» Jungfrauen (Mt 25,1-18), die

15



« elfte Stunde » (Mt 20,6), die « zwolf » Legionen Engel (Mt 26,53),
die « Siebzig », die Jesus aussandte (Lk 10,1), das « siebenundsiebzig »-
malige Verzeihen (Mt 18,22), die «neunundneunzig» Schafe (Mt
18,12), die « sechshundertsechsundsechzig » des apokalyptischen Tieres
(Apk 13,8) und die «tausend Jahre » des Reiches (Apk 20,7).

In all diesen Fillen steckt betrichtlich mehr hinter den Zahlen, als
sich die trockene Arithmetik triumen lésst.

Als Schulbeispiel soll hier « der dritte Tag » der Auferstehung Jesu
(1. Kor 15,4) in seinen sprachlichen « Sitz-im-Leben » gefiihrt werden.
Da die Zeitspanne zwischen der Kreuzigung am Karfreitag nachmittag
bis frith am Morgen des Ostersonntags kaum linger als anderthalb
Tage betridgt, kann der Sinn hier weder in der Zeitangabe noch in der
Datierung, sondern ausschlieBlich im Kontext der hebriischen Bibel
zu finden sein :

« Am dritten Tag erhob Abraham seine Augen...» (Gen 22,4).

« Joseph sagte zu ihnen am dritten Tag : Dies tuet und lebet! »
(Gen 42,18).

« Als nun der dritte Tag kam ... stieg der Herr hernieder auf den
Berg Sinai » (Ex 19,16ff.).

« Verberget euch dort drei Tage ... danach geht eure Strafle »
(Jos 2,186).

« Und Jona war im Bauche des Fisches drei Tage ... und er spie
Jona ans Land » (Jona 2,1ff.).

« Und wir lagerten dort drei Tage ... weil die gnadige Hand Gottes
iiber uns war » (Esra 8,15ff.).

« Am dritten Tag geschah es, da3 Esther ihre koniglichen Gewinder
anzog » (Esth 5,1).

Am klarsten duBBert sich hierzu Hosea : « Er wird uns beleben nach
zwei Tagen ; am dritten Tag wird er uns aufrichten und wir werden
vor ihm leben » (Hos 6,2).

Zusammenfassend folgern die Rabbinen : « Der Heilige, gepriesen
sei sein Name, lidsst einen Gerechten nicht linger als drei Tage in der
Bedringnis verharren » (GenR. 11,7).

« Am dritten Tage » hat also nichts mit Mathematik oder Chronolo-
gie zu tun, enthilt aber fiir biblisch geschulte Horer einen unzweideu-
tigen Hinweis auf Gottes Heilsmacht, eine Deutung, die vom hebréi-
schen Verfasser der ersten Frohbotschaft vorausgesetzt wurde ; denn
« wer Ohren hat, der hore ! » (Mt 11,15).

5. Nicht weniger bedeutsam fiir eine linguistische Gesamtschau
ist die Ebene der Theologie. Denn das Neue Testament wiire undenk-

16



bar ohne solche hebriische Grundbegriffe wie : Himmelreich, Erléser,
Gottesbund, Endzeit, Siihnopfer, Auserwihlung, Siindenfall, Aufer-
stehung und das ganze Vokabular des Heils, sowie hebriische Eigen-
namen wie Jakob, Juda (Jehudah), Simon, Joseph, Johannes (Jochanan),
Maria (Mirjam) und Elisabeth (Elischeva), von denen insgesamt acht-
zehn zum apostolischen Kreise Jesu gehoren.

Nicht weniger hebrdisch sind solche neutestamentliche Topoi wie :
« kleingldubig » (Mt 6,30) ; « Friedensmacher » (Mt 5,9) ; « Brot es-
sen » im Sinn von « ein Mahl einnehmen » (Mk 3,20 ; Lk 14,1) ; « wo-
mit ist das ... zu vergleichen ? » (Mk 4,30 u.s.w.), die klassisch-rabbi-
nische Einleitung von Parabeln; die jidisch-hebrdische « Namens-
scheu », die Gott umschreibt, wie z.B. «der Hochgelobte » (Mk
14,61), « der Hochste » (Lk 1,32) und « Herr des Himmels und der
Erde » (Lk 10,21) ; « Fleisch-und-Blut » (Mt 16,17) als Synonym fiir
« Mensch » ; « nicht ein Jota oder Hikchen » (Mt 5,18) als betonte
Verneinung ; « Friede (schalom) als Begriissung (Mt 10,12f. ; Mk 5,34 ;
Lk 8,48 ; Jo 20,19); ein « Zeichen » als Vorzeichen der Endzeit (Mt
12,38 ; 16,1 ; 24,3 ; Lk 2,34 ; Jo 2,11) ; « Herr, lehre uns beten ! » (Lk
11,1) als hdufige Bitte rabbinischer Schiiler an ihre Meister ; die Selig-
preisungen (Mt 5,3ff.), die sowohl stilistisch als inhaltlich an die
Psalmen erinnern (Ps 1,1; 32,1-2; 41,1-2; 106,3; 119,1-2); « Schne
Gottes » (Mt 5,9) als lobende Bezeichnung tir fromme Juden ; « die
Volker der Welt » (Lk 12,30) als Bezeichnung der nichtjiidischen Um-
welt Israels ; « ein Mann Prophet » (Lk 24,19 nach Ri 6,8); « komm
und sieh ! » (Jo 1,46); « was (ist zwischen) mir und dir ! » (Jo 2,4);
« lebendiges Wasser » (Jo 4,10f.); « am ersten Tag der Woche » als
Bezeichnung des Sonntags (Jo 20,1) ; « ein Sabbatweg » (Apg 1,12) ; das
« Brotbrechen » (Apg 2,42) ; die « Gottesfiirchtigen » als Bezeichnung
tiir Halbproselyten (Apg 13,16), sowie Dutzende von anderen Hebrais-
men und Semi-Hebraismen.

Dass Paulus sich riithmt, « ein Hebréder » zu sein (2, Kor. 11,22),
ja « ein Hebrider von Hebriern » (Phil 3,5), der sich in Jerusalem « auf
hebriisch » verteidigen muflte (Apg 21,40) ; dafl die Himmelsstimme,
die er hérte, ihn « in hebriischer Sprache » anrief (Apg 26,14) und dal3
Jesu letztes Kreuzeswort (Mt 27,46) ein hebriisches Psalmenzitat war
(Ps 22,2), bestirkt die Annahme, da3 die theologische Infrastruktur
beider Testamente auf dem Hebriischen ful3t.

6. Letztlich kann der hellhérige Leser eine Reihe von Stellen ent-
decken, die wie ein Palimpsest anmuten, dessen urspriingliche Schrift-
ziige — tiberlagert von theologischen und literarischen Spitschichten
— es wieder freizulegen gilt. Hier geht es vorerst um Evangelien-
stellen, die kontextuell stutzig machen, den Gedankenduktus unter-

17



brechen, Implausibilititen beinhalten oder an Solézismen grenzen.
Manchmal gelingt es in solchen Fillen, durch experimentelle Riick-
hebraisierung Obskurititen zu entfernen, Zusammenhinge wiederher-
zustellen, den Sinn zu vertiefen und hin und wieder ein Echo der
« Quelle » oder den Nachhall von ipsissima verba zu erspiiren.

Im Zuge unserer Hypothese einer hebriischen Urschrift als Vorlage
der Synoptiker ist es niitzlich, an die Fehlerquellen der Septuaginta zu
denken, die ja auch, rund dreihundert Jahre vor den Evangelisten,
hebriisches Glaubensgut ins Griechische iibersetzte.

Da gibt es zunidchst die Lesefehler : man verwechselt Buchstaben,
irrt von einem Wort zu einem gleichen spiteren ab oder verwirrt die
Wortfolge. Hiezu gesellen sich die Fehler der Hand : das Verschreiben,
das #hnliche Buchstaben verwechselt oder nur einen einzigen setzt,
wo zwei stehen sollen, oder zwei, wo der Text nur einen verlangt.
Fehler des Gedichtnisses fithren ebenso hiufig zur Vertauschung
gleichbedeutender Worte wie Fehler des Urteils. Bei fortlaufender
Schrift werden Worter falsch voneinander getrennt oder Wortteile
falsch miteinander verbunden. Fast alle Bibeliibersetzungen weisen
auch absichtliche Verinderungen des Textes auf. So « glittet » man
den Wortlaut deséfteren, um angebliche Rauhheiten zu beseitigen,
ersetzt fremdartige Ausdriicke durch landliufigere oder auch umge-
kehrt, um Lokalkolorit oder Nimbus zu erwirken ; man « harmoni-
siert » Parallelstellen, schiebt Zusitze ein, um « schwere Stellen »
verstindlicher zu machen, und gelegentlich werden auch Kraftaus-
driicke, mit denen Jesus nicht weniger als seine hebriische Bibel ver-
traut war, abgeschwiicht oder verniedlicht.

Im Falle der Evangelisten kime hierzu auch die Wahrscheinlich-
keit eines « Zurechtbiegens » hebréischer Stellen, die mit ihrer eigenen
Theologie in allzu krassem Widerspruch standen. Der ideologische
Faktor entzieht sich jedoch dem Bereich der Linguistik, die nur hoffen
darf, philologische Schichten abzutragen, um stellenweise zum Urs-
priinglichen durchzubrechen.

Einige Beispiele mogen hier die fundamentale Hebraizitit des
griechischen Evangeliums beleuchten :

In Mt 1,21 beauftragt ein Engel Joseph im Traum : « ... du sollst
ihm den Namen Jesus geben ; denn er wird sein Volk erlésen. » Chris-
ten, die von Kind auf gewohnt sind, ihre Bibel zu lesen, verfallen
leicht dem TrugschluB3, Vertrautheit mit dem Wortlaut mit wahrem
Schriftverstindnis zu verwechseln. Sonst wiire vielen schon aufgefallen,
daB das begriindende « denn » (y&g), das die beiden Satzhilften ver-
bindet, eigentlich jeder Logik entbehrt. Warum konnte das Kind eigen-
tlich nicht Simon, Juda oder Abraham heilen, und ebensogut sein

18



Volk erlésen ? Erst wenn diese Aporie ins Hebréische iibersetzt wird,
kommt der Sinn zum Vorschein und das Wortspiel, sowie die biblische
Diktion und die rhythmische Gliederung der Rede fallen ins Auge :
weqarat it sch*mo jeschw’a, ki joschi’a it ’ammo. Da Jeschua wortlich
«er wird erretten » oder « Gott wird erlésen » bedeutet, wird jetzt
nicht nur die Kausalitit des Wortschens « denn » offensichtlich, son-
dern die hierauf folgende Satzhilfte wird nun zur sachlichen Deutung
des Namens.

Unvermeidlich ist hier die Analogie mit Jesu Namensvetter Josua,
der sowohl in der Septuaginta als auch im Neuen Testament (Apg
7,45) zu « Jesus » grizisiert wurde. Der Nachfolger des Mose hiess ja
urspriinglich Hosea (Num 18,8) und wurde von Mose zu Josua um-
benannt (Num 18,16), da sein fritherer Name « er hat gerettet », sein
neuer Name dagegen «er wird erretten » bedeutet. Diese Akzent-
verschiebung auf die Zukunft im Namen des Mannes, der die Land-
verheiBBung erst verwirklichen wird, muss hier fiir jiidische Ohren mit-
klingen, wenn Matthiius von der zukiinftigen Sendung des noch unge-
borenen Kindes spricht.

Diese onomastische Symbolik gliedert sich nahtlos in die alttesta-
mentlichen Namensitiologien ein, wo ebenso die Begriindung fiir jede
Namensgebung mit einem ausdriicklichen « denn » oder « darum » ein-
geleitet wird :

« Darum sollst du ... Abraham heissen, denn ich habe dich zum
Vater vieler Volker gemacht» (Gen 17,5).

« Jetzt endlich wird mein Mann an mir hingen... darum nannte sie
ihn Levi » (Gen 29,34).

« Sie gebar einen Sohn ... nun will ich dem Herrn danken ; darum
nannte sie ihn Juda » (Gen 29,35). -

« Da sprach Rachel : Gott hat mir Recht verschafft und ... mir
einen Sohn gegeben ; darum nannte sie ihn Dan » (Gen 30,6).

Bei diesen und Dutzenden anderen biblischen Gestalten ist die
Namensgebung eigentlich nichts anderes als ein hebriisches Steno-
gramm ihrer Prédestination — genau wie im Falle Jesu nach Mt 1,21.

Die Riickhebraisierung lenkt das Augenmerk auch auf eine andere
Affinitdt. Wer mit dem konstanten Anliegen des Matthius vertraut ist,
mittels einer Fiille von Bibelzitaten zu beweisen, dafl in Jesus die
Torah und die Propheten « erfiillt » wurden, weil3, da} die Worte des
Engels der Prophezeiung Jesajas (7,14) nachgebildet wurden, die der
Evangelist ja in der unmittelbaren Folge wortlich zitiert (Mt 1,22f.).
In Jesaja aber steht: w°qarat sch‘mo ..., was dem Kontext gemiss be-
deutet : « (Die junge Frau wird einen Sohn gebiren und) sie wird ihm

19



den Namen ... geben. » Dal3 die Mutter ihrem neugeborenen Sohn den
Namen gibt — und nicht der Vater —, wul3te nicht nur Jesaja aus der
eindeutigen Praxis der hebriischen Bibel, sondern auch Lukas, der den
Engel — diesmal nicht nach der Septuaginta, sondern gut hebriisch
— zu Maria sagen lésst : « Du wirst... einen Sohn gebdren und sollst
ihn Jesus nennen » (Lk 1,31). Da aber im unvokalisierten Hebrdisch —
und nur im Bibelhebriisch — das Schliisselwort wegarat (sie wird
nennen) auch als weqarata (du wirst nennen) gelesen werden kann,
konnte Matthdus aus Griinden, die anderswo erortert werden sollen,
die « Verkiindigung Marid » an Joseph ergehen lassen.

Zu Beginn der ersten Leidensverkiindigung hei3t es Mt 16,21 :
« Von da an begann Jesus seinen Jiingern zu zeigen, er miisse nach
Jerusalem gehen... ». In der Parallelstelle bei Markus hingegen heif3t
es : « Und er begann, sie zu belehren, dalB3 ... » (Mk 8,31). Wenn die
beiden jiidischen Synoptiker eine hebrdische Vorlage benutzt hatten,
wie kam es dann dazu, dal3 der eine Jesus « zeigen », der andere aber
ihn « belehren » lieB ? Eine Riickhebraisierung deutet auf die wahr-
scheinliche Fehlerquelle : Hebrédisch heit « belehren » Ichorot und
« zeigen » [*har’ot, und nur ein Buchstabe, Aleph, unterscheidet die
beiden Zeitworter. Da jedoch das Weglassen eines Aleph zu den
hiufigsten Unterlassungssiinden der Skriptoren und Kopisten gehort,
vom Altertum bis ins spdte Mittelalter, darf man annehmen, daf} Mar-
kus lhorot las, Matthius hingegen I°har’ot.

Ahnlich liegt der Textbefund in der Perikope von der kanaani-
ischen Frau, die Matthidus sagen ldsst : « Auch die Hiindlein essen von
den Brocken, die vom Tische ihrer Herren fallen » (Mt 15,27). In der
Parallelstelle bei Markus hingegen hei3t es: « Auch die Hiindlein
unter dem Tisch essen von den Brocken der Kinder » (Mk 7,28). Wie
wurden hier die « Herren » zu « Kindern » ? In der hebrdischen Pa-
liographie von Qumran, dessen Schrifttum als zeitgendssisch mit dem
(hypothetischen) Urevangelium gelten darf, schrumpft der Unter-
schied auf einen halben Buchstaben zusammen, der entweder falsch
gelesen, verschrieben oder auf einer oft beniitzten Schriftrolle ver-
blichen sein konnte. So konnte Markus in demselben Schriftstiick
ha-banim (S6hne oder Kinder) lesen, wihrend Matthius rabbanim zu
sehen glaubte, was im Mischna-Hebréisch des 1. Jahrhunderts « Her-
ren » oder « Meister » bedeutete.

Markus beschreibt Johannes den Téufer als « mit Kamelhaaren
bekleidet » (Mk 1,6), was jedoch der Codex Bezae (D) in eine « Kamel-
haut » (oder Leder) verwandelt. Die Unterschiedlichkeit konnte hier
entweder auf Dittographie : labusch s®ar g'malim (zweimal Schin hin-
tereinander), was « Kamelhaar » bedeutet, oder aber auf Haplographie

20



beruhen : labusch ’or g‘malim (das Auslassen eines der beiden Schin),
woraus « Kamelhaut » resultieren wiirde. Angesichts des « Ledergurts »,
den Elija trug (2Kén 1,8), und das «hirenen Mantels », der nach
Sacharja 13,4 zur traditionellen Tracht der Propheten gehorte, scheint
D den urspriinglichen Wortlaut wiederzugeben.

Der hauptsichliche Unterschied in den synoptischen Versionen der
Aussendungsrede Jesu (Mt 10,10 ; Mk 8,8; Lk 9,3) ist, dal3 sowohl
Matthdus als auch Lukas « einen Stab » unter den Dingen aufzihlen,
die die Apostel nicht auf den Weg mitnehmen sollen, wihrend Markus
Jesus ihnen einschirfen 14B8t, « nichts mitzunehmen... auBBer einem Stab
allein ».

Auch hier schrumpft der sonst wesentliche Unterschied auf einen
einzigen hebrdischen Federstrich : die Liste der Verneinungen (kein
Brot, keinen Ranzen, kein Geld...) wire auf Hebriisch: wa-lo ... wa-lo ...
wa-lo, wihrend die einzige kontrastierende Bejahung durch das Wort
dla hervorgehoben wiirde, das Markus genau mit « auller ... allein »
tibersetzt. Der graphische Unterschied zwischen wa-lo und dla ist
lediglich der kurze, leicht verwischbare Strich, der in der Paliographie
der 1. Jahrhunderts zwischen den Buchstaben Aleph und Waw unter-
scheidet.

Im Gleichnis vom treuen und ungetreuen Knecht ldBt der Herr
des letzteren ihn « entzweihauen und ihm seinen Anteil bei den Heuch-
lern geben » (Mt 24,51). Solch unmenschliche Grausamkeit, noch dazu
in einer rein parénetischen Parabel, scheint aus dem Munde Jesu
vollig unglaubwiirdig, umso mehr, als sich zu ihr zwei weitere Implau-
sibilititen gesellen : a. der schroffe Gegensatz zwischen der Barbarei
der ersten Strafe (entzweihauen) und der Milde der zweiten (zu den
Heuchlern zihlen) ; b. die Inkommensurabilitit zwischen dem Ver-
gehen des Knechtes (Mt 24,48f.) und seiner blutigen Hinrichtung, die
aller jesuanischen Ethik diametral entgegengesetzt ist.

Die Jerusalemer Bibel versucht in einer FuBnote das Paradoxon zu
verstehen im Sinne von : « er wird sich von ihm trennen » (S. 55). Was
wahrscheinlicher als diese Allegorisierung anmutet, ist die wortliche
Riickiibersetzung des logion, das ohnehin mit einem klaren Hebrais-
mus endet ® : wa-jigsor wa-jitten chelqo ’im ha-z*wuim. Infolge der
Polysemie des Zeitwortes g-s-r kann dieser Satz auf zweierlei Weise
iibersetzt werden :

a. « Er wird (ihn) entzweihauen und seinen Anteil... », was der
einen Bedeutung (1. Kon 3,25 ; Jes 53,8) entspricht.

b. « Er wird beschliessen, seinen Anteil .... », was der zweiten Be-
deutung (Hiob 22,28 ; Esth 2,1) gerecht wird.

21



Diese lectio ist nicht nur kontextgetreuer und « jesuanischer »,
sondern stellt auch ein passenderes Gegenstiick dar zur Belohnung des
treuen Knechtes (Mt 24,45).

Auf einer dhnlichen Zweideutigkeit scheint auch der lukanische
Schluss des Gleichnisses vom ungetreuen Verwalter zu beruhen : « Und
es lobte der Herr den ungetreuen Verwalter » (Lk 16,8). DaB ein rei-
cher Mann seinen Verwalter « loben » konne, nachdem er « seine
Giiter verschleudert » und ihn betrogen hatte, ist genau so unglaub-
wiirdig wie die Annahme, daB Jesus ein derartiges Skandalon zum
Gegenstand einen lehrreichen Parabel gemacht habe.

Mit Recht kommentiert Ulrich Wilckens hiezu : « Das Gleichnis
ist unter allen sonstigen Gleichnissen Jesu eigenartig : Ein skandaléser
Betrug wird zum Bild fiir die rechte Einstellung zum Gottesreich !
... Der Herr lobt seinen Verwalter, statt ihn zu tadeln !... » 3. Fast un-
moralisch klingt der Kommentar der Jerusalemer Bibel; « Der Ver-
walter wird nicht wegen seines Betruges gelobt, sondern wegen seines
Geschicks, sich aus einer verzweifelten Situation zu ziehen » (S. 118

ad loc.).

Das Ritsel nidhert sich einer Losung, sobald man sich an die
Ambivalenz des hebridischen Schliisselwortes dieser Stelle erinnert :
b-r-kh, das sowohl «segnen, loben » (Gen 24,1; 28,6) als auch, in
Form eines Euphemismus fiir das Gegenteil, « verfluchen, absagen,
verwiinschen » sein kann (Hiob 2,9), wie es die bekannte Birkat ha-
Minim (bBer 28b) deutlich belegt. Wenn Lukas, der Grieche, unter
den «vielen Berichten », denen er « von Anfang an sorgfiltig nach-
gegangen ist » (Lk 1,1), auch das hebridische Urevangelium zur Ver-
fiigung hatte, jedoch nicht geniigend mit den Nuancen der biblischen
Sprache vertraut war, um die sekundare Bedeutung von b-r-kh zu
erkennen, wire es mehr als wahrscheinlich, da3 er die Wortgruppe
wa-jbarekh wortlich mit « und er lobte » iibersetzt hat. In diesem
Falle ist U. Wilckens zuzustimmen, der im Blick auf Lk 16,9-13 sagt :
« Schon frith hat man diesen Sinn des Gleichnisses nicht mehr ver-
standen und fiigte so, das Bild auf die Wirklichkeit des wirtschaftlich-
biirgerlichen Alltagslebens beziehend, Spriiche hinzu, die zu verliss-
licher Treue im Kleinen wie im GroBen mahnen... » (a.a.0. S. 271).

Véllig unwahrscheinlich sind die « etwa zweitausend » Schweine,
in die, laut Mk 5,183, Jesus die Ddmonen einfahren lie, die er den
zwei Besessenen im Lande der Gadarener ausgetrieben hatte. Dal
diese Zahl alle plausiblen Dimensionen einer Schweineherde — und
Schweine sind keine Herdentiere — beiweitem iibersteigt, liegt auf

22



der Hand. Auch Matthius (8,32) und Lukas (8,33) scheinen dieser
Ansicht gewesen zu sein, da sie zwar den Schluss der Perikope iiber
die Ddmonenaustreibung fast mit den Worten des Markus wiedergeben,
jedoch die Anzahl der Schweine verschweigen.

Auch hier kénnte eine Riickhebraisierung die Schwierigkeit losen :
ba’alafim hiee auf Hebriisch «in Rudeln » oder «in Scharen », da
das Stammwort dldf sowohl « Vieh, Rinder » als auch « tausend » oder
« Sippe, Gruppe » heissen kann. Da sich in der hebriischen Schrift
die Buchstaben Beth und Kaf sehr dhnlich sind, wire es auf hiufig
beniitzten Schriftrollen kaum méglich, die beiden deutlich voneinander
zu unterscheiden. Ka’alafim kann somit leicht als kealafim gelesen
werden (vgl. Jos 3,4 und 7,3), was seinerseits « etwa zweitausend »
bedeutet.

Wegen dieser Zweideutigkeit wire vor rund zwei Jahrzehnten die
Regierung Israels fast zu Fall gekommen. Da David Ben-Gurion, der
damalige Ministerprisiden, darauf bestand, Ex 12,37 nicht traditions-
gemif} mit « etwa 600.000 Mann » zu iibersetzen, sondern die Meinung
duBerte, es habe sich beim Auszug aus Agypten lediglich um « 600
Sippschaften » gehandelt, forderten die religiosen Parteien in der
Knesset ein Vertrauensvotum, das nur von der Tagesordnung abgesetzt
werden konnte, nachdem Ben-Gurion amtlich erkldrt hatte, die
heterodoxe Bibelexegese sei seine private Anschauung und verpflichte
die Regierung zu keiner Stellungnahme.

Die Freiheiten, die sich Ben-Gurion nahm und der mégliche Irrtum
des Markus haben ein und denselben Grund: die vielschichtige Polysemie
der hebrdischen Sprache, die durch die unvokalisierte Schrift noch
vergrofert wird.

« Es ist hochst erstaunlich, da3 die Essener im Neuen Testament
nicht vorkommen, Ich kenne keine vollig zufriedenstellende Erklirung
dieses Umstandes, Sicherlich ist er nicht auf ihre Unbekanntheit
zuriickzufiithren. » Diese Meinung von Frank Moore Cross® bringt
den Konsensus der meisten Bibelwissenschaftler zum Ausdruck.
Wihrend die Pharisder, wie bekannt, die Bithne des neutestamentlichen
Heilsdramas so gut wie beherrschen und die Sadduzier vierzehnmal
genannt werden, ist in allen siebenundzwanzig Biichern des Neuen
Testaments keine einzige Erwihnung der « dritten Schule » zu finden,
obwohl ihr Flavius Josephus mehr als sieben Seiten widmet *?, achtmal
mehr als den beiden anderen Tendenzen.

Wohl fehlt es nicht an essenischen Affinititen, Anspielungen, sowie
Lehnworten und Lehnwerten aus ihrem Glaubensgut. So klingt z. B.

23



das logion in Mt 19,21 wie ein typisch essenisches Lob der Armut.
Die Jubelrufe in Mt 11,25-30 muten essenisch-qumranisch an, sowohl in
ihrer Poesie als im Preis der Demut. Wie die Essener glaubte auch
Jesus an die Schwierigkeit fiir Reiche, ins Himmelreich zu kommen
(Mk 10,25) ; mit ihnen brachte er seine Heilsbotschaft zu den Armen,
den Unterdriickten und den « Armen im Geiste » (Mt 5,3). Ja sogar
die Zwolfzahl der Apostel (Mt 19,28), die Seligpreisung des Petrus
(Mt 16,17-18) und die scharfe Gegeniiberstellung von Gottesliebe und
Habgier (Mt 6,24) sind eng mit essenischer Ideologie verwandt. Umso
merkwiirdiger ist die Abwesenheit dieser asketischen Idealisten, deren
Gedankengut durch alle vier Evangelien, die Apostelgeschichte und
zumindest zwei der Paulusbriefe (Kol, 2. Kor), sowie ein Dokument
der paulinischen Tradition (Heb) widerhallt.

Ein Essener scheint dennoch im Evangelium erwihnt zu werden,
sogar an prominenter Stelle, wenn auch unter seltsamer Verkleidung.
In der Perikope von der Salbung Jesu in Bethanien sprechen sowohl
Markus (14,3) als auch Matthius (26,6) vom Ort der Handlung als
dem « Hause Simons, des Aussitzigen », wihrend nach Lukas (7,30-50)
Jesu Gastgeber « ein Pharisder namens Simon » war.

DaB Jesus und seine zwolf Apostel die Nacht im Hause eines
stadtbekannten Aussiitzigen verbracht hitten, widerspricht aller
historischen Logik, da die Regeln iiber die Feststellung und die hierauf
folgende Absonderung aller Aussdtzigen seit biblischen Zeiten streng
vorgeschrieben waren (Lev 13,45; 14,32) und in allen Einzelheiten
peinlichst genau durchgefithrt wurden. Dies geschah nicht so sehr aus
medizinischen Griinden — obwohl einige Rabbinen die Gefahr der
Ansteckung betonen —, sondern hauptsidchlich aus Griinden der
theokratischen Heiligkeit des Gesamtvolkes, die durch die moralisch-
religivse Unreinheit des Aussatzes gefdhrdet war. Sah man doch im
Aussatz eine Plage, die unmittelbar von Gott als Strafe fiir Ver-
leumdung 3, Hochmut %, Blutvergiessen, Meineid oder Unzucht
verhingt werde. Kein Wunder daher, dal3 ein Aussdtziger nach rabbi-
nischem Recht nicht nur das besudelt, was er beriihrt: schon sein
blosser Eintritt in ein Haus verunreinigt alles, was sich darin befindet *'.
Ein Aussitziger, der es dennoch wagen sollte, verbotenes Wohngebiet
zu betreten, wurde mit GeiBlelung bestraft 4.

Josephus bestitigt, dal3 die biblische Bestimmung, Aussétzige
miilten « allein wohnen ... auBerhalb des Lagers » (Lev 13,46), auch
zu Jesu Zeiten eingehalten wurde : « Aussitzige durften in keiner
Stadt und in keinem Dorf wohnen » %3, ein Verbot, das insbesondere
fiir Jerusalem und seine Umgebung, zu der Bethanien gehorte, streng
gehandhabt wurde #.

24



Simon, der Gastgeber Jesu, kann daher als Aussitziger unméglich
in Bethanien, am Rand der Heiligen Stadt, gewohnt haben, noch kann
er ein vom Aussatz Geheilter gewesen sin, der den Beinamen « Aus-
sdtziger » trug, da es nach rabbinischem Ethos als schwere Siinde
galt, jemandem sein Gebrechen — oder sein gebii3tes Verbrechen —
vorzuhalten %. Noch war es moralisch erlaubt, die Aussitzigen ihrem
Schicksal zu tiberlassen. Hilfe und Unterstiitzung waren fiir alle, die
ihnen begegneten, eine unbedingte Verpflichtung der Nichstenliebe .

DalB Jesus, der die biblische Néachstenliebe bis hin zur Feindesliebe
verabsolutierte, der vorher elf Aussitzige geheilt (Mt 8,1-4; Lk 17,
11-19) und seinen Jiingern den Auftrag gegeben hatte : « Macht Aus-
sitzige rein | » (Mt 10,8) — daB3 er und die Seinen hier im Haus eines
Aussdtzigen auch nicht den geringsten Versuch einer Heilung oder
Hilfeleistung unternahmen, ist genau so unwahrscheinlich wie die
angebliche Tatsache, daBl dieser Simon, ungleich all den Hunderten
von Kranken, die Jesus bis zu jener Stunde geheilt hatte, Jesus nicht
um Heilung anging. Da Simon demnach unter diesen Umstédnden kein
Aussitziger gewesen sein konnte — was war er also ?

Eine Riickhebraisierung erméglicht die Annahme, daB3 die Urschrift
von einem Schim®on ha-zanu’a sprach, was nur allzuleicht als Schim®on
ha-zarw’a verschrieben oder filschlich entziffert werden konnte, umso
mehr, als sich die Buchstaben Nun und Resch in der qumranischen
Paldographie #hneln. Das erstere aber heisst « Simon der Aussitzige »
(vgl. Lev 28,3), wiihrend das letztere « Simon der Essener » bedeuten
wiirde. Die Macht der Gewohnheit konnte Lukas dazu bringen, dieses
Hapax Legomenon in einen « Pharisder » zu verwandeln, da er ja von
zwei anderen Pharisiern berichtete, die Jesus ebenfalls in ihre Hiuser
eingeladen hatten (Lk 11,37 ; 14,1). Dieselbe Macht der Gewohnbheit,
eine abgeniitzte Buchrolle oder beide Faktoren zusammen konnten
Matthdus und Markus dazu gebracht haben, auf das Homdogramm
« Aussitziger » zuriickzukommen, dem beide Evangelisten vorher eine
ganze Perikope gewidmet hatten (Mk 1,40-45 ; Mt 8,1-4).

Zanv’a, das « bescheiden, fromm, keusch, demiitig » bedeutet, ist
eine der talmudischen Bezeichnungen der Essener ¥7, deren griechischer
Name Essenoi (oder Essaioi) nach einer Theorie aus der Verballhornung
der hebriischen Pluralform z°nu’im entstanden sein soll. Thre Selbst-
bezeichnung stammt wahrscheinlich aus den Spriichen Salomos :

Wo Hochmut ist, da ist Schande
aber Weisheit ist bei den Demiitigen (Spr 11,2).

Was diese Hypothese noch plausibler macht, ist die Erwihnung
eines « Simon des Esseners » in der rabbinischen Literatur: es

25



handelt sich dabei um einen Schriftgelehrten, der vor der Zerstérung
des Zweiten Tempels in oder bei Jerusalem lebte und als Teilnehmer
an einer Debatte iiber Fragen ritueller Reinheit vorgestellt wird, eines
der Hauptanliegen dieser enthaltsamen Schule %.

Die griechische Version des « Jiidischen Krieges » kennt ebenfalls
« einen gewissen Simon, der zu den Essenern gehorte » ° und zu Ende
der Herrschaft des Archelaos, eines Sohnes von Herodes, lebte. Letzt-
lich erwidhnt dann auch eines der slawischen Addenda zu Josephus 5!
« Simon, einen Schriftgelehrten essenischer Herkunft » als Zeitgenossen
Johannes des T#ufers. |

Last not least liefert auch die Salbungsperikope selbst textuelle
Indizien zur Erhirtung dieser Hypothese. « Es gibt eine Reihe von
polemischen Stellen im Neuen Testament, die am besten als gegen
die Essener gerichtet verstanden werden konnen », schreibt Frank
Moore Cross %2, Zu dieser antiessenischen Polemik gehért unter anderem
Mt 12,28, wo die « Sohne des Lichts » wegen ihres essenischen Sepa-
ratismus geriigt werden ; das Gebot der Feindesliebe (Mt 5,43f.), das
gegen essenischen Dualismus und das qumranische Gebot des Feindes-
hasses % zu polemisieren scheint ; die Hervorhebung des Dienens als
Vorzug (Lk 22,23-27), die offensichtlich gegen die essenische Betonung
der hierarchischen Rangordnung gerichtet ist, und die Parabel vom

Gastmahl, — eine Allegorie des messianischen Banketts, — zu dem
« die Kriippel und Blinden und Lahmen » (Lk 14,15-24) geladen
werden, — gerade diejenigen, die aus den Fiihrungsgremien der

Essener ausgeschlossen waren 5.

In einem dhnlichen Tenor scheint die Salbungsperikope gegen die
iibertriebene Enthaltsamkeit der Essener von allem irdischen Labsal
zu polemisieren. « Sie lehnen jede sinnliche Lust ab ... wihrend sie
die Enthaltsamkeit als Tugend betrachten ... den Reichtum verachten
sie ... das Ol gilt ihnen als unrein, und kommt jemand gegen seinen
Willen mit Ol in Berithrung, so reinigt er seinen ganzen Kérper »,
schreibt Josephus %, der einige Jahre seines Lebens unter essenischer
Zucht verbrachte, wogegen Jesus seinen Gastgeber Simon riigt : « Mit
Ol hast du mein Haupt nicht gesalbt ; sie aber hat mit Salbsl meine
FiiBe gesalbt» (Lk 7,46).

Die Tatsache, daB3 die meisten Essener das Zolibat beobachteten 6,
wihrend hier « eine Frau » — nach Lukas sogar « eine Siinderin » —
Jesus « eine Wohltat » erweist, wofiir er sie, nach allen drei Synoptikern,
lobend in Schutz nimmt, mag Jesu polemische Pointe noch zuspitzen.

Wesentlich zur Auseinandersetzung mit den Essenern ist jedoch
ein zweiter Punkt. Wohltitigkeit und Liebeswerke erfreuten sich bei
den Essenern solch absoluter Prioritit, daf3 dieser Bereich von dem

26



ansonsten streng geiibten Obrigkeitsgehorsam ausgenommen war. In
den Worten des Josephus : « Die Essener unternehmen sonst nichts,
was ihnen nicht von den Vorstehern aufgetragen wird, und nur in
zwei Fillen diirfen sie nach eigenem Ermessen entscheiden, ndmlich
wenn es gilt, Hilfe zu leisten oder Barmherzigkeit zu iiben. Es bleibt
ihnen selbst anheimgestellt, dort zu helfen, wo Hilfe néotig ist » %

Um dies didaktisch zu profilieren, wird nun nicht gewhnliches Ol
zur Salbung Jesu verwendet, was im Talmud als hdufige Gepflogenheit
erwihnt wird %, sondern sie erfolgt mittels « eines Alabastergefiles
mit ungemein wertvollem Salbél » (Mt 26,7 ; Mk 14,3), was wiederum
vonseiten des Hausherrn eine typisch essenische Reaktion hervorrief :
« Wozu diese Verschwendung ? Dieses Salbol konnte doch fiir viel
Geld verkauft und (der Erlés) den Armen gegeben werden !» (Mk
14,4f. ; Mt 26,8f.).

Der Einspruch Jesu gegen diesen Tadel nimmt die edle Absicht
der Verschwenderin in Schutz, die ja ein Liebeswerk geiibt hat, worauf
Jesus dann einen fast sprichwértlichen Bibelvers — im bibelwidrigen
Sinn % — zu ihrer Verteidigung zitiert: « Denn Arme habt ihr ja
allezeit bei euch » (vgl. Dt 15,11). Das kann in diesem Zusammenhang
nur anti-essenisch gemeint sein, was den Eindruck eines polemischen
Zusatzes erweckt, da Jesu Fiirsorge und Vorliebe fiir die Armen doch
zu bekannt ist, um eines Schriftbeweises zu bediirfen. Seine hierauf
folgenden Worte koénnen ihrerseits nur als dritte Leidensankiindigung
verstanden werden, die sicherlich zur Gemeindebildung gehort.

Soweit das Herzstiick der Perikope, deren anti-essenische Intention
in allen vier Evangelien durchleuchtet. Wihrend Pharisder (Mt 3,7f ;
23,13ff.) und Sadduzier (Mt 21,38ff.; 16,6) im griechischen Evan-
gelium desoftern eindeutig und vehement verurteilt werden — aus
Griinden, die den Rahmen dieser Arbeit sprengen wiirden —, erschei-
nen die Essener meines Erachtens nur einmal : in der Person eines
Freundes Jesu, in dessen Haus zwei essenische Grundprinzipien sanft-
miitig geriigt werden. Die bedeutende Anzahl essenisch-friithchristlicher
Affinititen und die Tatsache, daB3 sich gewisse Essenergruppen bald
nach dem Jahre 70 der Kirche anschlossen, mag etwas mit dieser Milde
zu tun haben.

Diese Liste versuchter Riickhebraisierungen kénnte unschwer ver-
lingert werden. Manche crux interpretum, wie z.B. die « Verwiinschung
des Feigenbams » (Mk 11,12-14), der keine Frucht trug, weil «es
nicht die Zeit der Feigen war »; die Heimat Jesu (Bethlehem ?
Nazareth ? oder Kephar-Nahum ?) ; die Frage nach dem Datum des
Abendmahls ; der Menschensohn-Titel ; das « Messiasgeheimnis » ; die
Frage, warum Jesus « Nazorier » heissen musste (Mt 2,23) und andere

27



Schwierigkeiten mehr kénnten mittels der Hebraistik einer Losung
nihergebracht werden, wie ich in einer umfassenderen Arbeit zu be-
weisen hoffe.

Hebréisch ist schlieBlich der Ausdruck « das Neue Testament »
(Jer 31,31), ist der Name « Jesus » und der Titel « Messias ».

Hebriisch ist heute wieder die Landessprache der Heimat Jesu und
seiner Urkirche.

Hebriisch in Geist und Sprache sind die Schriftrollen vom Toten
Meer, die neues Licht auf das Friithchristentum werfen.

Sollte eine Theologie, die einst «ad fontes» auf ihre Fahnen
schrieb, nicht versuchen, zum hebriischen Urlaut und Ursinn ihrer
Griinder vorzustof3en ?

ANMERKUNGEN

1 Christ sein. Miinchen 1974, S. 123.
22.a.0. S. 159.

8 Wie solche hypothetischen Dokumente benannt werden, ist eigentlich irrelevant,
da niemand bis heute eine pri-synoptische Urkunde gesehen hat.

%S0 z. B. im Talmud: bSota 33a; jSabb 1,3 ; bBQ 82b.

® Die « Triglossia » Jesu und das Verhiltnis von Hebraismen zu Aramaismen im
NT habe ich in Insights from Qumran into the languages of Jesus in Revue de
Qumran, Nr. 32, 1975 in Einzelheiten erortert.

Mt 2,20; 221; 8,10; 10,6; 1524 ; 15,31 ; 19,28 und 2741f.
TMt 2,2; 27,11 ; 27,29 und 27,37.

8 Zur wahren Bedeutung von « Hebriisch » in der patristischen Literatur und bei
Flavius Josephus, das bislang von vielen fiir « Aramiisch» gehalten wurde,
siche meine Abhandlung a.a.0. in der Revue de Qumran.

9 Kirchengeschichte 1II, S. 39.
1032.2.0. V, S. 8.

112.a.0. IV, 224.

12 Contra Rufinum VII, 77,

13 De wvir. ill. 1I.

14 In Matt 6,11.

15 I'n Maitt 12,18.

16 P.L. XXII, S. 508 und XXVIII, S. 63,
17 Adv. Pel. 111, 2.

18 De wvir. ill. III.

19 In Eph 53.4.

20 Adv. Pel. 111, 2.

28



21 In Mic 7,7 ; In Isa 409ff. ; In Ezech 16,13.

22 In Joh 2,12 ; In Jerem XV, 4.

23 Panarion 1, 29,7 u. 9.

24 Panarion 1, 29,7,4-8.

25 Panarion 1, 30,13,2-8.

26 Haer. Fab. 11, 1.

27 Eusebius a.a.0. III, 13.

28 In Matt 20,1.

29 Strom. II, IX, 45,5.

30 Eusebius a.a.0. V, 10,3. «Indien» kann sich auf jedes Gebiet Ostlich von
Athiopien beziehen. '

81 S, Pines, The Jewish Christians of the Early Centuries of Christianity according
to a New Source. Jerusalem 1966.

32 3.2.0., S. 16f.

33 Briefe, Berlin 1935, S. 78.

34 Vgl. Ps. 50,18 ; Sach 2,16 ; bBer 28b ; bSabb 118b.

35 Ulrich Wilckens, Das Neue Testament. 1970. S. 270f.
36 F.M. Cross, The Ancient Library of Qumran. New York 1961, S. 201.
37 Bell. Jud. 1I, 8,2-183.

38 SDt 24,9.

3 Tanchuma B zu Mezor'a.

%0 p’Ar 16a.

41 Kelim 1, 4.

2 bPess 67a.

3 Contra Apionem 1, 31.

*“Bell. Jud. V, 5,6; Ant III, 11,3.

5 « Wer seinen Nichsten oOffentlich beschimt oder ihm einen Schimpfnamen
beilegt, hat Blut vergossen und verfillt dem héllischen Feuer » (bBM 58b).

e Eocel.B: IX; 7.

47 bQid 7la; bBQ 69a ; bNid 12a.

"8 Tos.Kelim 1, 6,

49 Bell. Jud. 11, 8,3-6.

50 Bell. Jud. II, 118.

51 Einschiebsel zwischen II, 110 u. 111.

52 F.M. Cross, a.a.0., S. 201.

531QS 1:9-10.

5t Eine umfassende Bibliographie der einschligigen Literatur gibt uw.a. F.M. Cross,
a.a.0.,, S. 197-243.

% Bell. Jud. 1I, 8,3.

%6 Josephus, a.a.0.: « Uber die Ehe urteilen sie abtriglich ».

57 Bell. Jud. 11, 8,6.

% 5o z. B. bMen 85b ; bBer. 43b.

5 Vgl. Dt 15,7.



	Hebräisch im Evangelium

