
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: Hebräisch im Evangelium

Autor: Lapide, Pinchas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEBRÄISCH IM EVANGELIUM
von Pinchas Lapide

« Die ebräische Sprache ist die allerbeste und reichste in
Worten... Wenn ich jünger wäre, so wollte ich diese Sprache
lernen, denn ohne sie kann man die Hl.Schrift nimmermehr recht
verstehen. Denn das Neue Testament, obs wohl griechisch
geschrieben ist, doch ist es voll von Ebraismis und ebräischer Art zu
reden. Darum haben sie recht gesagt : Die Ebräer trinken aus der
Bornquelle ; die Griechen aber aus den Wässerlin, die aus der
Quelle fließen ; die Lateinischen aber aus den Pfützen. »

Martin Luther
(WA Tischreden, Bd. I, S. 524f.)

Beide Testamente wurden einst von Ergriffenen für Gottesfürchtige,
von Menschen für Menschen niedergeschrieben. In ihrer Gesamtschau
ist die Bibel weder « ein ausgeklügelt Buch », noch eine systematische
Theologie, sondern ein Sammelband von Berichten und Botschaften
über das Handeln Gottes mit den Juden.

Die biblischen Bücher wurden fast ausnahmslos in der Glut der
Gotteserfahrung von phantasiereichen Orientalen für ein kongeniales
Publikum verfasst — um viel später von abendländischen Theologen
kalt gelesen, zerebral ausgelegt und rational entmythologisiert zu
werden.

Dieser drastische Klimawechsel mußte zu wesentlichen Umdeutun-
gen und Sinnverzerrungen führen, die weder dem Geist noch dem
Wortlaut der Schrift gerecht werden, so wie sie von ihren ursprünglichen

Autoren und deren Hörern — die Schrift wurde ja « ausgerufen »

und als gesprochenes Wort erfahren — empfunden werden mußte.
Im Falle des Neuen Testaments gesellten sich zum Klimawechsel

auch andere Störfaktoren. Da die Heidenkirche weder über den
israelitischen Sitz-im-Leben der ersten Christenheit noch über das
intuitive Sprachgefühl des homo Biblicus verfügte, verlor sie bald den
Mut, den Schriftsinn in seiner heilen Ganzheit zur erfassen, der alle
Saiten des Sprachdenkens ins Spiel brachte, um das letztlich Unsagbare
auszusagen.

Uberwältigt und eingeschüchtert von der Fülle der Bilderreden,
Mythen, Legenden und Symbole, die kein Jude oder Judenchrist je
wörtlich genommen hatte, klammerte sich die Heidenkirche, trotz der
paulinischen Warnung « der Buchstabe tötet », an die Einzelworte
ihrer oft schlecht übersetzten Evangelien.

7



« Der Christus aber war nicht in Griechenland geboren », findet
Hans Küng es nötig, seine Leser zu warnen1, nachdem er zugeben
muß, daß eigentlich die gesamte Christologie « ausnahmslos von
griechischen Konzilien » formuliert wurde, worauf er betont :

« Jesus war Jude... er wirkte unter Juden und für Juden..., seine
Familie, seine Gefolgschaft waren Juden. Seine Bibel, sein Gottesdienst,
seine Gebete waren jüdisch. Er konnte an keine Verkündigung unter
den Heiden denken. Seine Botschaft galt dem jüdischen Volk... »2.

Wenn dem so ist, muß Jesus Hebräisch und/oder Aramäisch
gepredigt haben. Nicht weniger wahrscheinlich ist die Annahme, daß
ein primordialer Bericht seiner Worte — vielleicht auch einiger seiner
Wundertaten — von Jesusgläubigen Juden für Juden niedergeschrieben
wurde.

« Viele haben es schon unternommen, einen Bericht über die
Ereignisse abzufassen... so wie uns jene überliefert haben, die vom
Anfang an Augenzeugen und Diener des Wortes gewesen sind »,
bezeugt Lukas zu Beginn seines Evangeliums (1,1). Da alle ursprünglichen

« Augenzeugen und Diener des Wortes » Juden waren, käme
also kein anderer als Autor der « Quelle », als Kompilator der logia
oder als « Ur-Markus » in Frage 8. Und da zu Jesu Zeiten bis zum Ende
des zweiten Jahrhunderts Aramäisch als Volkssprache theologisch nicht
« salonfähig » war 4, während Hebräisch als lingua sacra bis weit in die
Epoche der Frühkirche weiterlebte, war nur ein hebräisch verfaßtes
Urevangelium imstande, das Prestige Jesu in den Augen seiner
Volksgenossen zu heben5.

Vier Tatsachen sprechen für ein hebräisches Urevangelium, das den
Evangelisten — oder zumindest einigen von ihnen — als Vorlage
diente :

1. Die relativ späte Entstehung der griechischen Evangelien, deren
ältestes erst eine Generation nach dem Ostererlebnis verfaßt worden
ist ;

2. die rund 250.000 griechischen Textvarianten, von denen viele
deutliche Spuren einer oft sklavisch treuen Ubersetzung aus dem
Hebräischen bezeugen ;

3. die beredte patristische Evidenz und, last not least,

4. die sechsfache Hebraizität der Evangelien, die im Grunde nichts
anderes ist als das sprachliche Korrelat des Judeseins Jesu und der
Urkirche.

Eine Wörtlichkeit, die in der abendländischen Unfähigkeit wurzelt,
sich in die blumige Bildersprache der hebräischen Bibel einzufühlen,

8



finden wir z. B. im griechischen Matthäus (21,7), der Jesus auf zwei
Tieren reitend in Jerusalem einziehen lässt, da er den typischen
Parallelismus in Sach 9,9 von « der Eselin und dem Füllen » allzu
ernst nahm. Diese Verlegenheit beseitigt zwar sowohl der deutsche

(mittels « darauf ») als auch der englische Text (mittels « thereon »),
aber der griechische Urtext (ejtdvco ctutojv) beweist eindeutig die Untragbarkeit

des peinlichen Literalismus.
Unvertrautheit mit dem Hebräischen, die Zuflucht in einer

wörtlichen Übertragung sucht, finden wir auch in folgender Verballhornung:
« Wenn nun dein Auge gesund ist, wird dein ganzer Leib gesund sein.
Wenn aber dein Auge schlecht ist, wird dein ganzer Leib finster sein »

(Mt 6,22f. und Lk 11,34). Was die beiden Evangelisten offensichtlich
nicht wußten, ist, daß « gutes Auge » ein Hebraismus für « Wohlwollen »

und « schlechtes Auge » ein Synonym für « Mißgunst » ist. Ebenso
ungriechisch, jedoch gut hebräisch, ist die konsequente Pluarlform für
« Himmel », die Matthäus und Lukas über zwei Dutzend Male bringen ;

das häufige xcd und v.ai iôox> am Anfang von Sätzen ; das â)là in Mk
4,22 und Mt 20,23, das die Spuren des fast homonymen hebräischen
äla trägt ; das fehlende Zeitwort in Mk 1,1 und die matthäische
Bezeichnung « Israel » für das jüdische Volk, wenn Jesus oder der Evangelist

spricht6, im Gegensatz zu « die Juden », wenn Heiden zu Wort
kommen 7.

Die Bezeugungen der Kirchenväter sind nicht weniger einleuchtend.
Nach einer von Bischof Papias um 140 aufgezeichneten Uberlieferung
hatte der Jude Levi, der spätere Matthäus — der jedoch nicht mit dem
gleichnamigen Apostel identisch sein muß — die Sprüche Jesu «
geordnet » und dieses Werk « in hebräischer Sprache » 8 abgefasst, worauf
Eusebius berichtet : « Jeder übersetzte sie, wie er eben konnte » 9.

Einige Jahre später bestätigt Irenäus : « Matthäus veröffentlichte
ein Evangelium für die Hebräer in ihrer eigenen Sprache » 10.

Von Hegesippus, einem frühchristlichen Autor jüdischer Herkunft,
berichtet Eusebius, « er beziehe sich gelegentlich auf das
Hebräerevangelium und insbesondere auf hebräische Werke, was beweist,
daß er ein Gläubiger von hebräischer Abstammung sei » n.

Hieronymus, der beste Hebraist der vorreformatorischen Kirche,
erzählt uns, wie er um 380 die griechischen und lateinischen Versionen
der Evangelien « mit dem hebräischen Text » zu vergleichen pflegte,
den er in Aleppo « bei den Ebioniten » gefunden habe12.

Anderswo spricht der Vater der Vulgata, der sein Hebräisch von
Rabbinen in Bethlehem und Lydda erlernt hatte, vom « Evangelium,

9



das benannt wird nach den Hebräern (secundum Hebraeos), welches

ich unlängst auf Griechisch und Latein übersetzt habe » 13.

Um den letzten Zweifel an seiner Vertrautheit mit dem
Hebräerevangelium zu zerstreuen, transkribiert und übersetzt er ein Schlüsselwort

aus dem Paternoster dieses judenchristlichen Textes : « Im
Evangelium, das nach den Hebräern benannt wird, fand ich das Wort
maar anstelle von 'lebensnötigem' (supersubstantialem) Brot, was
'für morgen' bedeutet, so daß sich der Sinn ergibt : 'Gib uns unser
Brot für morgen', das heisst : 'Gib uns das Brot für die Zukunft
heute' » u. Einige Seiten später wirft er Licht auf das Prestige, dessen

sich dieses Hebräerevangelium in seinen Tagen erfreute : « Im
Evangelium, das die Nazoräer und Ebioniten benutzen, das wir unlängst
aus dem Hebräischen ins Griechische übersetzt haben, und das viele
Leute als den authentischen Text des Matthäus ansehen... » 15.

In den Schriften des Hieronymus fand ich insgesamt neunzehn
Stellen, wo vom « Hebräerevangelium », von dem « Evangelium nach
den Hebräern » oder von einem Evangelium, das « in hebräischer
Sprache » geschrieben wurde, die Rede ist. In einigen Fällen zitiert er
daraus sowohl Einzelworte und ganze Sätze, als auch längere Auszüge.
Da er in seinen Prophetenkommentaren lobend von der Hebraica
Veritas16 als Quintessenz biblischer Erleuchtung spricht, darf man
wohl annehmen, daß diese « Hebräerwahrheit » nach seiner Ansicht
auch jenen hebräischen Evangelientexten innewohnte, die er sorgfältig
übersetzte, mit griechischen Texten verglich und des öfteren zitierte.

Unter ihnen sind insbesondere einige Agrapha zu erwähnen, wie
z. B. eine interessante Variante der Taufe Jesu 17, ein Bericht über die
Auferstehung, der Jakobus, dem Herrenbruder, eine zentrale Rolle
zuschreibt18, ein zweizeiliges logion über die Bruderliebe 19 und die
erweiterte Version eines lukanischen logions (17,3ff.), das auch den
Propheten vorwirft, « Sünden der Zunge » begangen zu haben20.

Sowohl Hieronymus 21 als auch Origines 22 zitieren ein apokryphes
logion aus dem « Hebräerevangelium », das den Heiligen Geist, gut
hebräisch, in weiblicher Gestalt erscheinen läßt, wozu Hieronymus
bemerkt : « Niemand soll hier entrüstet sein, denn der Geist ist weiblich
bei den Hebräern, männlich in unserer Sprache und sächlich bei den
Griechen ».

Schliesslich zitiert Origines eine ausführlichere Version der matthä-
ischen Perikope vom reichen Jüngling (Mt 19,16-26), die durch Rück-
hebraisierung an Tiefsinn gewinnt.

Epiphanius beschreibt die judenchristliche Sekte der « Nazoraioi »

als « sorgfältige Pfleger der hebräischen Sprache », in der sie « sowohl

10



das Alte Testament als auch das Evangelium nach Matthäus lesen » 2S.

Nachdem er seine eigenen Kenntnisse des Hebräischen unter Beweis

gestellt hat24, bezieht er sich dreimal auf ein « hebräisch geschriebenes
Evangelium » und ein Evangelium « nach den Hebräern », worauf er
das von den Ebioniten hochgeschätzte Evangelium das «

Hebräerevangelium » nennt, aus dem er nicht weniger als zwölf para-matthä-
ische Sätze zitiert25.

Theodoret von Kyrrhos bestätigt diese Aussagen mit der Bekräftigung,

daß die Ebioniten, « denn so nennen die Hebräer ihre Armen
nach dem mosaischen Gesetz leben (und) nur das Hebräerevangelium
anerkennen » 26.

Nicephorus Callistus, der die Torah-Treue der Ebioniten in vielen
Einzelheiten beschreibt, betont, daß sie « alle Briefe des Heidenapostels

zurückweisen und Paulus einen Abtrünnigen nennen... Sie

halten die Treue dem Hebräerevangelium, und nur ihm allein » 27.

Origines, dessen Hebräischkenntnisse in der Hexapla reichlich
belegt sind, sagt in seiner Einleitung zum Matthäuskommentar,
Matthäus sei das erste Evangelium « veröffentlicht für Gläubige
jüdischer Herkunft, und (deshalb) in Hebräisch verfasst » 28.

Clemens von Alexandrien scheint das « Evangelium nach den
Hebräern » gelesen zu haben, da er daraus ein längeres Agraphon in
zwei Versionen zitiert, das keine Parallele in den vier kanonischen
Evangelien besitzt29.

Pantaenus, der Lehrer des Clemens, berichtet, er habe das
« hebräische » Evangelium Matthäi sogar « in Indien » gefunden30.

Schließlich sei eine arabische Streitschrift aus dem lO.Jahrhundert
erwähnt, die judenchristliche Evangelienfragmente aus den ersten
nachchristlichen Jahrhunderten enthält und sich wiederholt auf ein
hebräisches Urevangelium beruft. Die Handschrift, die teilweise von
Schlomoh Pines in Jerusalem veröffentlicht wurde 31, enthält ein über-
schwängliches Lob der hebräischen Sprache, « der Sprache Christi
und der Propheten », in der auch « das wahre Evangelium » verfaßt
worden sei ; sie rügt die (nichtjüdischen) Christen wegen ihres «
Abfalls » von dieser Sprache, statt derer sie « viele andere Sprachen
angenommen haben, die nicht von Jesus und seinen Jüngern gesprochen
wurden »32.

Diese kumulative Zeugenschaft von außen soll nun letztlich durch
interne Evidenz aus dem griechischen Kanon selbst erhärtet werden.
Deutlich Spuren der Hebraica Veritas kann der Judaist auf sechs
verschiedenen Ebenen der Evangelien finden. Doch vorerst einige
prinzipielle Erwägungen zur Problematik der Bibelübersetzung.

11



Geht man von der Grundtatsache aus, daß alles Sprechen und
Schreiben ein Übersetzen ist — der eigenen Gedankenwelt für den
anderen —, so ist die Übersetzung eines Textes von der einen in eine
andere Sprache die « Übersetzung einer Ubersetzung », die fast nie
dem ursprünglichen Inhalt der Aussage gerecht werden kann. Denn
jede Übersetzung ist nicht nur Transformation, sondern nolens volens
auch Interpretation, die jeder Ubersetzer im lebendigen Dialog mit
dem Urtext seinem Endprodukt beigibt.

Da kein Sprachenpaar strukturell identisch ist und jede Sprache
über ihren eigenen Genius verfügt, muß jede « Vermählung » zweier
Sprachgeister zur Mésalliance führen, die den Sinn des Gesagten
subjektiv verändert. Unter « subjektiv » ist hier nicht nur die Gesamtheit
aller persönlichen Bezüge zu verstehen — wie z. B. der « Sitz im
Leben » des Adressanten, seiner Adressaten, ihre « Sprachsituation »

und der kulturell-anthropologische Kontext —, sondern auch das

gegenseitige Verhältnis der beiden Sprachensysteme zueinander. Kein
Wunder, daß die Italiener das Sprichwort « traduttore - traditore »

geprägt haben, das jeden Ubersetzer als Verräter hinstellt.
Leidet jede Ubersetzung an inhärenten Kommunikationsschwierigkeiten,

so gilt dies im Falle von Hebräisch und Griechisch mit erhöhter
Potenz, da hier die Anisomorphie (ungleiche Sprachgestalt) die Regel,
die Affinitäten hingegen die Ausnahme sind. Im Bereich des lexema-
tischen Repertoires (Wortschatz), der Idiomatik, Grammatik, Syntax,
Metaphorik, Polysemie (Mehrdeutigkeit von Wörtern) und Assoziati-
vität ist das Sprachdenken der beiden Völker im großen und ganzen
antithetisch.

Doch die Unterschiedlichkeit geht tiefer, wie Moses Hess in
seinem Werk « Rom und Jerusalem » schon vor hundert Jahren
festgestellt hat.

Der Hebräer lebte und fühlte vor allem akustisch, was zu einem
tieferen Verständnis der Dynamik des Lebens führte. Da der Lebensweg,

das stetig Werdende, für ihn zur Quintessenz seines Erdendaseins
ward, wurde ihm die Zeit zum Maß aller Dinge.

Der Grieche hingegen — und nach ihm das gesamte Abendland

—, konnte sich nie sattsehen an der reichen Vielfalt seiner Umwelt.
Das Auge wurde sein Hauptorgan, das seine Weltanschauung auf Raum
und statischem Sein basieren läßt. Will er zum Wesen der Dinge
vorstoßen, so abstrahiert er alle Wechselhaftigkeit, um das
unbeweglich Bleibende zum Inbegriff der Sinnenwelt zu erheben.

Für den Hebräer, der kein Wort für « Sein » hat und « Leben »

als « Erdenwandel » erachtet, gehört die ständige Bewegung zum

12



Wesen der Welt, deren Vielfalt ihren Sinn aus der Einheit Gottes

schöpft. So ist im Hebräischen, wie Johann Gottfried Herder bemerkt
hat, alles um das Zeitwort zentriert, aus dem die meisten Hauptwörter
hergeleitet werden : « Die Sprache der Bibel ist gleichsam ein Meer
von Wellen, wo Handlung um Handlung rauscht... An Abstraktionen
ist sie arm, aber an sinnlichen Darstellungen reich ».

Diese einzigartige Sprache, die alle ihre Fähigkeiten auf die
Vermittlung der Worte Gottes konzentriert zu haben scheint — wobei
höchst unphilosophisch das « Wort », das « Ding an sich », das

« Ereignis » und die « Geschichte » durch ein und dieselbe Vokabel
ausgedrückt werden —, stemmt sich gegen jegliche Übertragung. So

bedeutet die Septuaginta eine Gräzisierung der hebräischen Geisteswelt

: denn wer in der Bibel der Form den Inhalt entreissen will,
entzweit ein Ganzes, das nur in seiner Gesamtheit den vollen Sinn
erschließt.

So wurde nawi, der Künder, zum « Propheten » paganisiert, Torah
zum « Nomos » verengt, b'rit zum « Testament » verzerrt und chässäd

zur « Gnade » verarmt, um es bei vier Beispielen bewenden zu lassen.

« Daß der Begriff der Buße, der hebräisch durch 'Rückkehr'
wiedergegeben wird, daß also das hebräische Wort Pschubah im Neuen
Testament metanoia, also 'Umsinnung' heisst, das ist einer der Punkte,
wo die Weltgeschichte im Wörterbuch steht », schrieb Franz
Rosenzweig von einer fünften Fehlübersetzung33.

Synagoge, Apostel, Pharisäer, Proselyt, Agapé, Kerygma, Märtyrer
— daß alle diese und andere Kernbegriffe des hebräischen
Bibelgeistes nur in ihrer gräzisierten Form im Christentum rezipiert worden
sind, ist ebenso symptomatisch für das Zerrbild, sowohl des Judentums
als auch des Judenchristentums, wie es sich im Abendland eingebürgert
hat.

« Etwas ursprünglich hebräisch Gesagtes hat eben nicht mehr genau
den gleichen Sinn, wenn es in eine fremde Sprache übertragen wird.
Nicht nur dieses Werk, sondern sogar das Gesetz, die Propheten und
die übrigen Schriften lauten in ihrer Ursprache erheblich anders. »
So schrieb vor rund 21 Jahrhunderten der Enkel von Jesus Sirach in
seiner griechischen Ubersetzung des Buches « Die Weisheit Jesu, des
Sohnes Sirachs ». Septuaginta, Evangelisten und Kirchenväter bewiesen
die Gültigkeit dieser Aussage.

Doch nun zurück zur sechsfachen Hebraizität der Frohbotschaft,
wie sie sich der theologischen Linguistik erschliesst.

1. Zuerst fällt hier der rein lexikale Aspekt ins Auge. Wer könnte
sich das Neue Testament ohne solche hebräischen Schlüsselworte wie

13



Sabbat, Passah, Messias, Manna, Satan, Rabbi, Israel, Hosanna,
Immanuel, Halleluja und das ökumenische Wörtchen « Amen »

vorstellen, das im Matthäusevangelium allein einunddreißigmal
vorkommt Die Häufigkeit und schiere Unübersetzbarkeit dieser neu-
testamentlichen Hebraismen ins Griechische der Evangelisten und in
das Latein der späteren Vulgata ist nicht nur ein Tribut an ihre
jüdische Urwüchsigkeit, sondern beweist vielleicht auch, wie Jacques
Maritain einmal sagte, daß Hebräisch die Muttersprache aller
Bibelreligionen sei.

Diese Voll-Hebraismen sind heute genau so deutsch wie die
halbhebräischen Biblizismen in der Art von Hiobsbotschaft, Uriasbrief,
Lückenbüsser, der Denkzettel, die Rotte Korach, der Sündenbock, die
Schrift an der Wand, die Nächstenliebe, das Jubeljahr, das Linsengericht,

Gotteshaus, Menschenkinder, Feigenblatt, Kainszeichen, Jammertal,

der Dorn im Auge, ein Salomonisches Urteil und die Jeremiade,
die alle aus demselben Nährboden Israels gewachsen sind.

2. Leicht gräzisiert, aber unschwer als hebräische Lehnworte
erkennbar, sind neutestamentliche Ausdrücke wie yÉevva (Mt 5,22.29 ;

10,28 ; 23,15.33) die Gehenna aus Jer 7,32 und bRosch Hasch. 17b ;

wocjûjïoç (Jo 19,29 der Ysop (esov) aus Ex 12,22 und Lev 14,4 ;

Mßavog (Mt 2,11) der Weihrauch (l'vonah) aus Jes. 60,6 ; auxâpi/voç

(Lk 17,6) die Sykomore (schiqmah) aus Arnos 7,14 und Jes. 9,9 ;

ßdroç (Lk 16,6) das hebräische Hohlmass bat (nach Esra 7,22) ;

XEQOvßiv (Heb 9,5) die Cherubim aus Gen 3,24, Ez 11,22 und Ps

18,11 — und viele andere.
3. Noch zahlreicher sind die neutestamentlichen Griechenworte

und Wortgruppen, die unter hebräischem Einfluß eine neue, biblische
Bedeutung angenommen haben, wie z. B. ayyzhoç — vom menschlichen
Boten zum Gottesboten und Engel ; ctvä-öripa — vom heidnischen
Weihgeschenk zum Gegenstand des Bannfluches ; ôiç^oXoç — vom
Verleumder zum Teufel ; ôô|a — vom Lichtglanz zur Majestät Gottes ;

ôûvapiç — von der Stärke zur Wundertat etc. ; ovocxvôç — vom Firmament

zur Umschreibung des Gottesnamens ; oixoöouiü) — vom Hausbau
zum religiösen « Erbauen » ; raQuiateiv — vom Umhergehen zum
Lebenswandel ; jtopveia — von der Unzucht zur Abgötterei ; axrjvf]
— vom Zelt über die Stiftshütte zur Behausung im Jenseits ; crxâvôodov

— von der Falle zum Sündenanreiz und zur religiösen Mißbilligung ;

yXwaaa — von der Zunge zum Synonym für das Volk ; anÉQpa — vom
Samen zum Sprößling und zur Nachkommenschaft ; (puXcotTfjgiov —
vom Amulett zu den jüdischen Gebetsriemen ; ovopa vom Eigennamen
zur Autorität und bis zum Namen Gottes ; yâoiç — von Anmut, über

14



Huld und Gunst, zur göttlichen Gnade ; Xqicftôç — vom « Angestrichenen

» zum Gesalbten und Messias — um nur einige der bekanntesten

Topoi zu nennen.
4. Weniger augenfällig sind die grammatischen Hehraismen, die

häufig weder auf die LXX noch auf die stilistische Laxheit der neu-
testamentlichen Koiné zurückzuführen sind. Zu ihnen gehört der häufige

Gebrauch von Präpositionen, wie z. B. ev als instrumentale Konjunktion

(Lk 22,49 ; Mt 26,52 ; Mt 7,6 ; Lk 1,51), s'iç cum acc. nach Verben
wie « machen » und « halten » (Lk 13,19 ; Mt 21,46) ; curé im hebräischen

Sinn von min (Mt 3,7 ; Joh 10,5) ; Im im Sinne des hebräischen
'al (Mt 6,10.19 ; 9,6 ; 23,9 ; Lk 8,27 ; Mt 15,35 ; Mk 8,25) und bei
Verben des Glaubens und Hoffens : Lk 11,22 ; 18,9 ; 24,25 ; Rö 15,12) ;

psrä im Zusammenhang mit Erbarmen (Lk 1,58.72 ; 10,37) und im
gegnerischen Sinn (Jo 3,25 ; 16,19 ; 1 Kor 6,6)...

Ebenso hebräisch sind periphrastische Präpositionen mittels
« Augen » be'einei (Mt 21,42 ; Lk 19,42) ; « Angesicht » lif'nei
(Apg 5,41 ; 13,24 ; Lk 2,31) ; « Mund » bcfi oder 'al-pi (Mt 4,4 ; Lk
I,70 ; Mt 18,16 ; Lk 19,22 ; 21,24) und « Hand » b'jad (Joh 10,39 ;

Gal 3,19 ; Apg 2,23 ; Mk 6,2).
Hiezu kommt der pleonastische Gebrauch von Pronomina (Mt 3,12 ;

Mk 7,25 ; Apk 2,7.17 ; 7,2.9) ; der Genetivus partitivus zur Betonung
einer Eigenschaft (Lk 18,6 ; Jak 1,25 ; 2,4) ; das häufig überflüssige
(kccI) eyEvero (ôé) vor Zeitangaben oder am Anfang von Perikopen
(Mk 1,9.11 ; 2,15.23 ; Lk 2,15 ; 5,1.12.17 ; 6,1 ; 7,11 ; 8,1 ; 11,1.27 ;

14,1 ; Mt 9,10 ; 11,1 ; 19,1) ; die Nachahmung des hebräischen Infi-
nitivus absolutus (Lk 22,15 ; Joh 3,29 ; Mt 13,14) ; die Wiederholung
einer Zahl als Distributivum (Mk 6,7 ; 3,39f. ; 2. Kor 4,16) und die
Umschreibung des Reflexiwerhämtnisses durch cpu/f) näfäsch (Mt
II,29 ; 26,38 ; Mk 10,45 ; 14,34 ; Lk 12,19 ; 14,26 ; Jo 10,24).

Alttestamentlich-hebräisch ist auch der neutestamentliche Gebrauch
von Symbolzahlen. So z. B. « Zwölf », die sowohl als Anzahl der
Stämme als auch der Apostel auf Gesamt-Israel hindeuten ; « vierzig
Tage » sind lediglich ein beträchtlicher Zeitabschnitt, wie die Länge
der Sintflut (Gen 7,4), die Frist vor der Zerstörung Ninives (Jona 3,4)
und vor der Himmelfahrt (Apg 1,3), sowie die vierzig Fasttage des
Mose (Ex 34,28), des Elia (I Kön 19,8) und Jesu (Mt 4,2).

Ähnliches gilt für die « zwei Schwerter » (Lk 22,38), die « drei
Kreuze » auf Golgotha (Mk 15,27), die « vier Winde » (Mt 24,31),
die « fünf Worte » der Vernunft (1. Kor 14,19), die « sieben Teufel »

der Magdalenerin (Mk 16,9), der « achte Tag » (Lk 1,59), die « neun »

Aussätzigen (Lk 17,1), die « zehn » Jungfrauen (Mt 25,1-13), die

15



« elfte Stunde » (Mt 20,6), die « zwölf » Legionen Engel (Mt 26,53),
die « Siebzig », die Jesus aussandte (Lk 10,1), das « siebenundsiebzig »-
malige Verzeihen (Mt 18,22), die « neunundneunzig » Schafe (Mt
18,12), die « sechshundertsechsundsechzig » des apokalyptischen Tieres
(Apk 13,8) und die « tausend Jahre » des Reiches (Apk 20,7).

In all diesen Fällen steckt beträchtlich mehr hinter den Zahlen, als
sich die trockene Arithmetik träumen lässt.

Als Schulbeispiel soll hier « der dritte Tag » der Auferstehung Jesu
(1. Kor 15,4) in seinen sprachlichen « Sitz-im-Leben » geführt werden.
Da die Zeitspanne zwischen der Kreuzigung am Karfreitag nachmittag
bis früh am Morgen des Ostersonntags kaum länger als anderthalb
Tage beträgt, kann der Sinn hier weder in der Zeitangabe noch in der
Datierung, sondern ausschließlich im Kontext der hebräischen Bibel
zu finden sein :

« Am dritten Tag erhob Abraham seine Augen... » (Gen 22,4).
« Joseph sagte zu ihnen am dritten Tag : Dies tuet und lebet »

(Gen 42,18).
« Als nun der dritte Tag kam stieg der Herr hernieder auf den

Berg Sinai » (Ex 19,16ff.).
« Verberget euch dort drei Tage danach geht eure Straße »

(Jos 2,16).
« Und Jona war im Bauche des Fisches drei Tage und er spie

Jona ans Land » (Jona 2,Iff.).
« Und wir lagerten dort drei Tage weil die gnädige Hand Gottes

über uns war » (Esra 8,15ff.).
« Am dritten Tag geschah es, daß Esther ihre königlichen Gewänder

anzog » (Esth 5,1).
Am klarsten äußert sich hierzu Hosea : « Er wird uns beleben nach

zwei Tagen ; am dritten Tag wird er uns aufrichten und wir werden
vor ihm leben » (Hos 6,2).

Zusammenfassend folgern die Rabbinen : « Der Heilige, gepriesen
sei sein Name, lässt einen Gerechten nicht länger als drei Tage in der
Bedrängnis verharren » (GenR. 11,7).

« Am dritten Tage » hat also nichts mit Mathematik oder Chronologie

zu tun, enthält aber für biblisch geschulte Hörer einen unzweideutigen

Hinweis auf Gottes Heilsmacht, eine Deutung, die vom hebräischen

Verfasser der ersten Frohbotschaft vorausgesetzt wurde ; denn
« wer Ohren hat, der höre » (Mt 11,15).

5. Nicht weniger bedeutsam für eine linguistische Gesamtschau
ist die Ebene der Theologie. Denn das Neue Testament wäre undenk-

16



bar ohne solche hebräische Grundbegriffe wie : Himmelreich, Erlöser,
Gottesbund, Endzeit, Sühnopfer, Auserwählung, Sündenfall,
Auferstehung und das ganze Vokabular des Heils, sowie hebräische
Eigennamen wie Jakob, Juda (Jehudah), Simon, Joseph, Johannes (Jochanan),
Maria (Mirjam) und Elisabeth (Elischeva), von denen insgesamt achtzehn

zum apostolischen Kreise Jesu gehören.
Nicht weniger hebräisch sind solche neutestamentliche Topoi wie :

« kleingläubig » (Mt 6,30) ; « Friedensmacher » (Mt 5,9) ; « Brot
essen » im Sinn von « ein Mahl einnehmen » (Mk 3,20 ; Lk 14,1) ; « womit

ist das zu vergleichen » (Mk 4,30 u.s.w.), die klassisch-rabbi-
nische Einleitung von Parabeln ; die jüdisch-hebräische « Namensscheu

», die Gott umschreibt, wie z.B. « der Hochgelobte » (Mk
14,61), « der Höchste » (Lk 1,32) und « Herr des Himmels und der
Erde » (Lk 10,21) ; « Fleisch-und-Blut » (Mt 16,17) als Synonym für
« Mensch » ; « nicht ein Jota oder Häkchen » (Mt 5,18) als betonte
Verneinung ; « Friede (schalom) als Begrüssung (Mt 10,12f. ; Mk 5,34 ;

Lk 8,48 ; Jo 20,19) ; ein « Zeichen » als Vorzeichen der Endzeit (Mt
12,38 ; 16,1 ; 24,3 ; Lk 2,34 ; Jo 2,11) ; « Herr, lehre uns beten » (Lk
11,1) als häufige Bitte rabbinischer Schüler an ihre Meister ; die
Seligpreisungen (Mt 5,3ff.), die sowohl stilistisch als inhaltlich an die
Psalmen erinnern (Ps 1,1 ; 32,1-2 ; 41,1-2 ; 106,3 ; 119,1-2) ; « Söhne
Gottes » (Mt 5,9) als lobende Bezeichnung für fromme Juden ; « die
Völker der Welt » (Lk 12,30) als Bezeichnung der nichtjüdischen
Umwelt Israels ; « ein Mann Prophet » (Lk 24,19 nach Bi 6,8) ; « komm
und sieh » (Jo 1,46) ; « was (ist zwischen) mir und dir » (Jo 2,4) ;

« lebendiges Wasser » (Jo 4,10f.) ; « am ersten Tag der Woche » als

Bezeichnung des Sonntags (Jo 20,1) ; « ein Sabbatweg » (Apg 1,12) ; das
« Brotbrechen » (Apg 2,42) ; die « Gottesfürchtigen » als Bezeichnung
für Halbproselyten (Apg 13,16), sowie Dutzende von anderen Hebrais-
men und Semi-Hebraismen.

Dass Paulus sich rühmt, « ein Hebräer » zu sein (2, Kor. 11,22),
ja « ein Plebräer von Hebräern » (Phil 3,5), der sich in Jerusalem « auf
hebräisch » verteidigen mußte (Apg 21,40) ; daß die Himmelsstimme,
die er hörte, ihn « in hebräischer Sprache » anrief (Apg 26,14) und daß
Jesu letztes Kreuzeswort (Mt 27,46) ein hebräisches Psalmenzitat war
(Ps 22,2), bestärkt die Annahme, daß die theologische Infrastruktur
beider Testamente auf dem Hebräischen fußt.

6. Letztlich kann der hellhörige Leser eine Beihe von Stellen
entdecken, die wie ein Palimpsest anmuten, dessen ursprüngliche Schriftzüge

— überlagert von theologischen und literarischen Spätschichten
— es wieder freizulegen gilt. Hier geht es vorerst um Evangelienstellen,

die kontextuell stutzig machen, den Gedankenduktus unter-

17



brechen, lmplausibilitäten beinhalten oder an Solözismen grenzen.
Manchmal gelingt es in solchen Fällen, durch experimentelle Rück-
hebraisierung Obskuritäten zu entfernen, Zusammenhänge wiederherzustellen,

den Sinn zu vertiefen und hin und wieder ein Echo der
« Quelle » oder den Nachhall von ipsissima verba zu erspüren.

Im Zuge unserer Hypothese einer hebräischen Urschrift als Vorlage
der Synoptiker ist es nützlich, an die Fehlerquellen der Septuaginta zu
denken, die ja auch, rund dreihundert Jahre vor den Evangelisten,
hebräisches Glaubensgut ins Griechische übersetzte.

Da gibt es zunächst die Lesefehler : man verwechselt Buchstaben,
irrt von einem Wort zu einem gleichen späteren ab oder verwirrt die
Wortfolge. Hiezu gesellen sich die Fehler der Hand : das Verschreiben,
das ähnliche Buchstaben verwechselt oder nur einen einzigen setzt,
wo zwei stehen sollen, oder zwei, wo der Text nur einen verlangt.
Fehler des Gedächtnisses führen ebenso häufig zur Vertauschung
gleichbedeutender Worte wie Fehler des Urteils. Bei fortlaufender
Schrift werden Wörter falsch voneinander getrennt oder Wortteile
falsch miteinander verbunden. Fast alle Bibelübersetzungen weisen
auch absichtliche Veränderungen des Textes auf. So « glättet » man
den Wortlaut desöfteren, um angebliche Rauhheiten zu beseitigen,
ersetzt fremdartige Ausdrücke durch landläufigere oder auch umgekehrt,

um Lokalkolorit oder Nimbus zu erwirken ; man « harmonisiert

» Parallelstellen, schiebt Zusätze ein, um « schwere Stellen »

verständlicher zu machen, und gelegentlich werden auch Kraftausdrücke,

mit denen Jesus nicht weniger als seine hebräische Bibel
vertraut war, abgeschwächt oder verniedlicht.

Im Falle der Evangelisten käme hierzu auch die Wahrscheinlichkeit
eines « Zurechtbiegens » hebräischer Stellen, die mit ihrer eigenen

Theologie in allzu krassem Widerspruch standen. Der ideologische
Faktor entzieht sich jedoch dem Bereich der Linguistik, die nur hoffen
darf, philologische Schichten abzutragen, um stellenweise zum
Ursprünglichen durchzubrechen.

Einige Beispiele mögen hier die fundamentale Hebraizität des

griechischen Evangeliums beleuchten :

In Mt 1,21 beauftragt ein Engel Joseph im Traum : « du sollst
ihm den Namen Jesus geben ; denn er wird sein Volk erlösen. » Christen,

die von Kind auf gewohnt sind, ihre Bibel zu lesen, verfallen
leicht dem Trugschluß, Vertrautheit mit dem Wortlaut mit wahrem
Schriftverständnis zu verwechseln. Sonst wäre vielen schon aufgefallen,
daß das begründende « denn » (ycto), das die beiden Satzhälften
verbindet, eigentlich jeder Logik entbehrt. Warum könnte das Kind eigentlich

nicht Simon, Juda oder Abraham heißen, und ebensogut sein

18



Volk erlösen Erst wenn diese Aporie ins Hebräische übersetzt wird,
kommt der Sinn zum Vorschein und das Wortspiel, sowie die biblische
Diktion und die rhythmische Gliederung der Rede fallen ins Auge :

w'qarat ät schemo jeschu'a, ki joschi'a ät 'ammo. Da Jeschua wörtlich
« er wird erretten » oder « Gott wird erlösen » bedeutet, wird jetzt
nicht nur die Kausalität des Wörtschens « denn » offensichtlich,
sondern die hierauf folgende Satzhälfte wird nun zur sachlichen Deutung
des Namens.

Unvermeidlich ist hier die Analogie mit Jesu Namensvetter Josua,
der sowohl in der Septuaginta als auch im Neuen Testament (Apg
7,45) zu « Jesus » gräzisiert wurde. Der Nachfolger des Mose hiess ja
ursprünglich Hosea (Num 13,8) und wurde von Mose zu Josua
umbenannt (Num 18,16), da sein früherer Name « er hat gerettet », sein
neuer Name dagegen « er wird erretten » bedeutet. Diese
Akzentverschiebung auf die Zukunft im Namen des Mannes, der die
Landverheißung erst verwirklichen wird, muss hier für jüdische Ohren
mitklingen, wenn Matthäus von der zukünftigen Sendung des noch
ungeborenen Kindes spricht.

Diese onomastische Symbolik gliedert sich nahtlos in die alttesta-
mentlichen Namensätiologien ein, wo ebenso die Begründung für jede
Namensgebung mit einem ausdrücklichen « denn » oder « darum »

eingeleitet wird :

« Darum sollst du Abraham heissen, denn ich habe dich zum
Vater vieler Völker gemacht » (Gen 17,5).

« Jetzt endlich wird mein Mann an mir hängen... darum nannte sie
ihn Levi » (Gen 29,34).

« Sie gebar einen Sohn nun will ich dem Herrn danken ; darum
nannte sie ihn Juda » (Gen 29,35). •

« Da sprach Rachel : Gott hat mir Recht verschafft und mir
einen Sohn gegeben ; darum nannte sie ihn Dan » (Gen 30,6).

Bei diesen und Dutzenden anderen biblischen Gestalten ist die
Namensgebung eigentlich nichts anderes als ein hebräisches
Stenogramm ihrer Prädestination — genau wie im Falle Jesu nach Mt 1,21.

Die Rückhebraisierung lenkt das Augenmerk auch auf eine andere
Affinität. Wer mit dem konstanten Anliegen des Matthäus vertraut ist,
mittels einer Fülle von Bibelzitaten zu beweisen, daß in Jesus die
Torah und die Propheten « erfüllt » wurden, weiß, daß die Worte des

Engels der Prophezeiung Jesajas (7,14) nachgebildet wurden, die der
Evangelist ja in der unmittelbaren Folge wörtlich zitiert (Mt l,22f.).
In Jesaja aber steht : w'qarat sch'mo was dem Kontext gemäss
bedeutet : « (Die junge Frau wird einen Sohn gebären und) sie wird ihm

19



den Namen geben. » Daß die Mutter ihrem neugeborenen Sohn den
Namen gibt — und nicht der Vater —, wußte nicht nur Jesaja aus der
eindeutigen Praxis der hebräischen Bibel, sondern auch Lukas, der den
Engel — diesmal nicht nach der Septuaginta, sondern gut hebräisch
— zu Maria sagen lässt : « Du wirst... einen Sohn gebären und sollst
ihn Jesus nennen » (Lk 1,31). Da aber im unvokalisierten Hebräisch •—
und nur im Bibelhebräisch — das Schlüsselwort weqarat (sie wird
nennen) auch als weqarata (du wirst nennen) gelesen werden kann,
konnte Matthäus aus Gründen, die anderswo erörtert werden sollen,
die « Verkündigung Mariä » an Joseph ergehen lassen.

Zu Beginn der ersten Leidensverkündigung heißt es Mt 16,21 :

« Von da an begann Jesus seinen Jüngern zu zeigen, er müsse nach
Jerusalem gehen... ». In der Parallelstelle bei Markus hingegen heißt
es : « Und er begann, sie zu belehren, daß » (Mk 8,31). Wenn die
beiden jüdischen Synoptiker eine hebräische Vorlage benutzt hatten,
wie kam es dann dazu, daß der eine Jesus « zeigen », der andere aber
ihn « belehren » ließ Eine Rückhebraisierung deutet auf die
wahrscheinliche Fehlerquelle : Hebräisch heißt « belehren » l'horot und
« zeigen » l'har'ot, und nur ein Buchstabe, Aleph, unterscheidet die
beiden Zeitwörter. Da jedoch das Weglassen eines Aleph zu den
häufigsten Unterlassungssünden der Skriptoren und Kopisten gehört,
vom Altertum bis ins späte Mittelalter, darf man annehmen, daß Markus

l'horot las, Matthäus hingegen l'har'ot.
Ähnlich liegt der Textbefund in der Perikope von der kanaanä-

ischen Frau, die Matthäus sagen lässt : « Auch die Hündlein essen von
den Brocken, die vom Tische ihrer Herren fallen » (Mt 15,27). In der
Parallelstelle bei Markus hingegen heißt es : « Auch die Plündlein
unter dem Tisch essen von den Brocken der Kinder » (Mk 7,28). Wie
wurden hier die « Herren » zu « Kindern » In der hebräischen Pa-

läographie von Qumran, dessen Schrifttum als zeitgenössisch mit dem
(hypothetischen) Urevangelium gelten darf, schrumpft der Unterschied

auf einen halben Buchstaben zusammen, der entweder falsch
gelesen, verschrieben oder auf einer oft benützten Schriftrolle
verblichen sein konnte. So konnte Markus in demselben Schriftstück
ha-banim (Söhne oder Kinder) lesen, während Matthäus rabbanim zu
sehen glaubte, was im Mischna-Hebräisch des 1. Jahrhunderts « Herren

» oder « Meister » bedeutete.
Markus beschreibt Johannes den Täufer als « mit Kamelhaaren

bekleidet » (Mk 1,6), was jedoch der Codex Bezae (D) in eine « Kamelhaut

» (oder Leder) verwandelt. Die Unterschiedlichkeit könnte hier
entweder auf Dittographie : labusch se'ar g'malim (zweimal Schin
hintereinander), was « Kamelhaar » bedeutet, oder aber auf Haplographie

20



beruhen : labusch 'or g'malim (das Auslassen eines der beiden Schiri),
woraus « Kamelhaut » resultieren würde. Angesichts des « Ledergurts »,
den Elija trug (2 Kön 1,8), und das « härenen Mantels », der nach
Sacharja 13,4 zur traditionellen Tracht der Propheten gehörte, scheint
D den ursprünglichen Wortlaut wiederzugeben.

Der hauptsächliche Unterschied in den synoptischen Versionen der
Aussendungsrede Jesu (Mt 10,10 ; Mk 8,8 ; Lk 9,3) ist, daß sowohl
Matthäus als auch Lukas « einen Stab » unter den Dingen aufzählen,
die die Apostel nicht auf den Weg mitnehmen sollen, während Markus
Jesus ihnen einschärfen läßt, « nichts mitzunehmen... außer einem Stab
allein ».

Auch hier schrumpft der sonst wesentliche Unterschied auf einen
einzigen hebräischen Federstrich : die Liste der Verneinungen (kein
Brot, keinen Ranzen, kein Geld...) wäre auf Hebräisch: wa-lo wa-lo
wa-lo, während die einzige kontrastierende Bejahung durch das Wort
äla hervorgehoben würde, das Markus genau mit « außer allein »

übersetzt. Der graphische Unterschied zwischen wa-lo und äla ist
lediglich der kurze, leicht verwischbare Strich, der in der Paläographie
der 1. Jahrhunderts zwischen den Buchstaben Aleph und Waw
unterscheidet.

Im Gleichnis vom treuen und ungetreuen Knecht läßt der Herr
des letzteren ihn « entzweihauen und ihm seinen Anteil bei den Heuchlern

geben » (Mt 24,51). Solch unmenschliche Grausamkeit, noch dazu
in einer rein paränetischen Parabel, scheint aus dem Munde Jesu
völlig unglaubwürdig, umso mehr, als sich zu ihr zwei weitere Implau-
sibilitäten gesellen : a. der schroffe Gegensatz zwischen der Barbarei
der ersten Strafe (entzweihauen) und der Milde der zweiten (zu den
Heuchlern zählen) ; b. die Inkommensurabilität zwischen dem
Vergehen des Knechtes (Mt 24,48f.) und seiner blutigen Hinrichtung, die
aller jesuanischen Ethik diametral entgegengesetzt ist.

Die Jerusalemer Bibel versucht in einer Fußnote das Paradoxon zu
verstehen im Sinne von : « er wird sich von ihm trennen » (S. 55). Was
wahrscheinlicher als diese Allegorisierung anmutet, ist die wörtliche
Rückübersetzung des logion, das ohnehin mit einem klaren Hebrais-
mus endet34 : wa-jigsor wa-jitten chelqo 'im ha-zewuim. Infolge der
Polysemie des Zeitwortes g-s-r kann dieser Satz auf zweierlei Weise
übersetzt werden :

a. « Er wird (ihn) entzweihauen und seinen Anteil... », was der
einen Bedeutung (1. Kön 3,25 ; Jes 53,8) entspricht.

b. « Er wird beschliessen, seinen Anteil », was der zweiten
Bedeutung (Hiob 22,28 ; Esth 2,1) gerecht wird.

21



Diese lectio ist nicht nur kontextgetreuer und « jesuanischer »,
sondern stellt auch ein passenderes Gegenstück dar zur Belohnung des
treuen Knechtes (Mt 24,45).

Auf einer ähnlichen Zweideutigkeit scheint auch der lukanische
Schluss des Gleichnisses vom ungetreuen Verwalter zu beruhen : « Und
es lobte der Herr den ungetreuen Verwalter » (Lk 16,8). Daß ein
reicher Mann seinen Verwalter « loben » könne, nachdem er « seine
Güter verschleudert » und ihn betrogen hatte, ist genau so unglaubwürdig

wie die Annahme, daß Jesus ein derartiges Skandalon zum
Gegenstand einen lehrreichen Parabel gemacht habe.

Mit Recht kommentiert Ulrich Wilckens hiezu : « Das Gleichnis
ist unter allen sonstigen Gleichnissen Jesu eigenartig : Ein skandalöser
Betrug wird zum Bild für die rechte Einstellung zum Gottesreich

Der Herr lobt seinen Verwalter, statt ihn zu tadeln »35. Fast
unmoralisch klingt der Kommentar der Jerusalemer Bibel ; « Der
Verwalter wird nicht wegen seines Betruges gelobt, sondern wegen seines
Geschicks, sich aus einer verzweifelten Situation zu ziehen » (S. 118
ad loc.).

Das Rätsel nähert sich einer Lösung, sobald man sich an die
Ambivalenz des hebräischen Schlüsselwortes dieser Stelle erinnert :

b-r-kh, das sowohl « segnen, loben » (Gen 24,1 ; 28,6) als auch, in
Form eines Euphemismus für das Gegenteil, « verfluchen, absagen,
verwünschen » sein kann (Hiob 2,9), wie es die bekannte Birkat ha-
Minirn (bBer 28b) deutlich belegt. Wenn Lukas, der Grieche, unter
den « vielen Berichten », denen er « von Anfang an sorgfältig
nachgegangen ist » (Lk 1,1), auch das hebräische Urevangelium zur
Verfügung hatte, jedoch nicht genügend mit den Nuancen der biblischen
Sprache vertraut war, um die sekundäre Bedeutung von b-r-kh zu
erkennen, wäre es mehr als wahrscheinlich, daß er die Wortgruppe
wa-fbarekh wörtlich mit « und er lobte » übersetzt hat. In diesem
Falle ist U. Wilckens zuzustimmen, der im Blick auf Lk 16,9-13 sagt :

« Schon früh hat man diesen Sinn des Gleichnisses nicht mehr
verstanden und fügte so, das Bild auf die Wirklichkeit des wirtschaftlichbürgerlichen

Alltagslebens beziehend, Sprüche hinzu, die zu verlässlicher

Treue im Kleinen wie im Großen mahnen... » (a.a.O. S. 271).

Völlig unwahrscheinlich sind die « etwa zweitausend » Schweine,
in die, laut Mk 5,13, Jesus die Dämonen einfahren ließ, die er den
zwei Besessenen im Lande der Gadarener ausgetrieben hatte. Daß
diese Zahl alle plausiblen Dimensionen einer Schweineherde — und
Schweine sind keine Herdentiere — beiweitem übersteigt, liegt auf

22



der Hand. Auch Matthäus (8,32) und Lukas (8,33) scheinen dieser
Ansicht gewesen zu sein, da sie zwar den Schluss der Perikope über
die Dämonenaustreibung fast mit den Worten des Markus wiedergeben,
jedoch die Anzahl der Schweine verschweigen.

Auch hier könnte eine Rückhebraisierung die Schwierigkeit lösen :

ba'alafim hieße auf Hebräisch « in Rudeln » oder « in Scharen », da
das Stammwort äläf sowohl « Vieh, Rinder » als auch « tausend » oder
« Sippe, Gruppe » heissen kann. Da sich in der hebräischen Schrift
die Buchstaben Beth und Kaf sehr ähnlich sind, wäre es auf häufig
benützten Schriftrollen kaum möglich, die beiden deutlich voneinander
zu unterscheiden. Ka'alafim kann somit leicht als k'alafim gelesen
werden (vgl. Jos 3,4 und 7,3), was seinerseits « etwa zweitausend »

bedeutet.

Wegen dieser Zweideutigkeit wäre vor rund zwei Jahrzehnten die
Regierung Israels fast zu Fall gekommen. Da David Ben-Gurion, der
damalige Ministerpräsiden, darauf bestand, Ex 12,37 nicht traditionsgemäß

mit « etwa 600.000 Mann » zu übersetzen, sondern die Meinung
äußerte, es habe sich beim Auszug aus Ägypten lediglich um « 600
Sippschaften » gehandelt, forderten die religiösen Parteien in der
Knesset ein Vertrauensvotum, das nur von der Tagesordnung abgesetzt
werden konnte, nachdem Ben-Gurion amtlich erklärt hatte, die
heterodoxe Bibelexegese sei seine private Anschauung und verpflichte
die Regierung zu keiner Stellungnahme.

Die Freiheiten, die sich Ben-Gurion nahm und der mögliche Irrtum
des Markus haben ein und denselben Grund: die vielschichtige Polysemie
der hebräischen Sprache, die durch die unvokalisierte Schrift noch
vergrößert wird.

« Es ist höchst erstaunlich, daß die Essener im Neuen Testament
nicht vorkommen. Ich kenne keine völlig zufriedenstellende Erklärung
dieses Umstandes. Sicherlich ist er nicht auf ihre Unbekanntheit
zurückzuführen. » Diese Meinung von Frank Moore Cross36 bringt
den Konsensus der meisten Bibelwissenschaftler zum Ausdruck.
Während die Pharisäer, wie bekannt, die Bühne des neutestamentlichen
Heilsdramas so gut wie beherrschen und die Sadduzäer vierzehnmal
genannt werden, ist in allen siebenundzwanzig Büchern des Neuen
Testaments keine einzige Erwähnung der « dritten Schule » zu finden,
obwohl ihr Flavius Josephus mehr als sieben Seiten widmet37, achtmal
mehr als den beiden anderen Tendenzen.

Wohl fehlt es nicht an essenischen Affinitäten, Anspielungen, sowie
Lehnworten und Lehnwerten aus ihrem Glaubensgut. So klingt z. B.

23



das logion in Mt 19,21 wie ein typisch essenisches Lob der Armut.
Die Jubelrufe in Mt 11,25-30 muten essenisch-qumranisch an, sowohl in
ihrer Poesie als im Preis der Demut. Wie die Essener glaubte auch
Jesus an die Schwierigkeit für Reiche, ins Himmelreich zu kommen
(Mk 10,25) ; mit ihnen brachte er seine Heilsbotschaft zu den Armen,
den Unterdrückten und den « Armen im Geiste » (Mt 5,3). Ja sogar
die Zwölfzahl der Apostel (Mt 19,28), die Seligpreisung des Petrus
(Mt 16,17-18) und die scharfe Gegenüberstellung von Gottesliebe und
Habgier (Mt 6,24) sind eng mit essenischer Ideologie verwandt. Umso
merkwürdiger ist die Abwesenheit dieser asketischen Idealisten, deren
Gedankengut durch alle vier Evangelien, die Apostelgeschichte und
zumindest zwei der Paulusbriefe (Kol, 2. Kor), sowie ein Dokument
der paulinischen Tradition (Heb) widerhallt.

Ein Essener scheint dennoch im Evangelium erwähnt zu werden,
sogar an prominenter Stelle, wenn auch unter seltsamer Verkleidung.
In der Perikope von der Salbung Jesu in Bethanien sprechen sowohl
Markus (14,3) als auch Matthäus (26,6) vom Ort der Handlung als
dem « Hause Simons, des Aussätzigen », während nach Lukas (7,30-50)
Jesu Gastgeber « ein Pharisäer namens Simon » war.

Daß Jesus und seine zwölf Apostel die Nacht im Hause eines
stadtbekannten Aussätzigen verbracht hätten, widerspricht aller
historischen Logik, da die Regeln über die Feststellung und die hierauf
folgende Absonderung aller Aussätzigen seit biblischen Zeiten streng
vorgeschrieben waren (Lev 13,45 ; 14,32) und in allen Einzelheiten
peinlichst genau durchgeführt wurden. Dies geschah nicht so sehr aus
medizinischen Gründen — obwohl einige Rabbinen die Gefahr der
Ansteckung betonen —, sondern hauptsächlich aus Gründen der
theokratischen Heiligkeit des Gesamtvolkes, die durch die moralischreligiöse

Unreinheit des Aussatzes gefährdet war. Sah man doch im
Aussatz eine Plage, die unmittelbar von Gott als Strafe für
Verleumdung 38, Hochmut39, Blutvergiessen, Meineid oder Unzucht40
verhängt werde. Kein Wunder daher, daß ein Aussätziger nach rabbi-
nischem Recht nicht nur das besudelt, was er berührt : schon sein
blosser Eintritt in ein Haus verunreinigt alles, was sich darin befindet41.
Ein Aussätziger, der es dennoch wagen sollte, verbotenes Wohngebiet
zu betreten, wurde mit Geißelung bestraft42.

Josephus bestätigt, daß die biblische Bestimmung, Aussätzige
müßten « allein wohnen außerhalb des Lagers » (Lev 13,46), auch
zu Jesu Zeiten eingehalten wurde : « Aussätzige durften in keiner
Stadt und in keinem Dorf wohnen » 43, ein Verbot, das insbesondere
für Jerusalem und seine Umgebung, zu der Bethanien gehörte, streng
gehandhabt wurde44.

24



Simon, der Gastgeber Jesu, kann daher als Aussätziger unmöglich
in Bethanien, am Rand der Heiligen Stadt, gewohnt haben, noch kann
er ein vom Aussatz Geheilter gewesen sin, der den Beinamen «

Aussätziger » trug, da es nach rabbinischem Ethos als schwere Sünde
galt, jemandem sein Gebrechen — oder sein gebüßtes Verbrechen —
vorzuhalten45. Noch war es moralisch erlaubt, die Aussätzigen ihrem
Schicksal zu überlassen. Hilfe und Unterstützung waren für alle, die
ihnen begegneten, eine unbedingte Verpflichtung der Nächstenliebe 46.

Daß Jesus, der die biblische Nächstenliebe bis hin zur Feindesliebe
verabsolutierte, der vorher elf Aussätzige geheilt (Mt 8,1-4 ; Lk 17,
11-19) und seinen Jüngern den Auftrag gegeben hatte : « Macht
Aussätzige rein » (Mt 10,8) — daß er und die Seinen hier im Haus eines
Aussätzigen auch nicht den geringsten Versuch einer Heilung oder
Hilfeleistung unternahmen, ist genau so unwahrscheinlich wie die
angebliche Tatsache, daß dieser Simon, ungleich all den Hunderten
von Kranken, die Jesus bis zu jener Stunde geheilt hatte, Jesus nicht
um Heilung anging. Da Simon demnach unter diesen Umständen kein
Aussätziger gewesen sein konnte — was war er also

Eine Rückhebraisierung ermöglicht die Annahme, daß die Urschrift
von einem Schime'on ha-zanu'a sprach, was nur allzuleicht als Schime'on
ha-zaru'a verschrieben oder fälschlich entziffert werden konnte, umso
mehr, als sich die Buchstaben Nun und Resch in der qumranischen
Paläographie ähneln. Das erstere aber heisst « Simon der Aussätzige »

(vgl. Lev 28,3), während das letztere « Simon der Essener » bedeuten
würde. Die Macht der Gewohnheit konnte Lukas dazu bringen, dieses

Hapax Legomenon in einen « Pharisäer » zu verwandeln, da er ja von
zwei anderen Pharisäern berichtete, die Jesus ebenfalls in ihre Häuser
eingeladen hatten (Lk 11,37 ; 14,1). Dieselbe Macht der Gewohnheit,
eine abgenützte Buchrolle oder beide Faktoren zusammen konnten
Matthäus und Markus dazu gebracht haben, auf das Homöogramm
« Aussätziger » zurückzukommen, dem beide Evangelisten vorher eine

ganze Perikope gewidmet hatten (Mk 1,40-45 ; Mt 8,1-4).
Zanu'a, das « bescheiden, fromm, keusch, demütig » bedeutet, ist

eine der talmudischen Bezeichnungen der Essener47, deren griechischer
Name Essenoi (oder Essaioi) nach einer Theorie aus der Verballhornung
der hebräischen Pluralform zenu'im entstanden sein soll. Ihre
Selbstbezeichnung stammt wahrscheinlich aus den Sprüchen Salomos :

Wo Hochmut ist, da ist Schande
aber Weisheit ist bei den Demütigen (Spr 11,2).

Was diese Hypothese noch plausibler macht, ist die Erwähnung
eines « Simon des Esseners » in der rabbinischen Literatur48 ; es

25



handelt sich dabei um einen Schriftgelehrten, der vor der Zerstörung
des Zweiten Tempels in oder bei Jerusalem lebte und als Teilnehmer
an einer Debatte über Fragen ritueller Reinheit vorgestellt wird, eines
der Hauptanliegen dieser enthaltsamen Schule49.

Die griechische Version des « Jüdischen Krieges » kennt ebenfalls
« einen gewissen Simon, der zu den Essenern gehörte »50 und zu Ende
der Herrschaft des Archelaos, eines Sohnes von Herodes, lebte. Letztlich

erwähnt dann auch eines der slawischen Addenda zu Josephus51
« Simon, einen Schriftgelehrten essenischer Herkunft » als Zeitgenossen
Johannes des Täufers.

Last not least liefert auch die Salbungsperikope selbst textuelle
Indizien zur Erhärtung dieser Hypothese. « Es gibt eine Reihe von
polemischen Stellen im Neuen Testament, die am besten als gegen
die Essener gerichtet verstanden werden können », schreibt Frank
Moore Cross 52. Zu dieser antiessenischen Polemik gehört unter anderem
Mt 12,28, wo die « Söhne des Lichts » wegen ihres essenischen
Separatismus gerügt werden ; das Gebot der Feindesliebe (Mt 5,43f.), das

gegen essenischen Dualismus und das qumranische Gebot des Feindeshasses

58 zu polemisieren scheint ; die Hervorhebung des Dienens als

Vorzug (Lk 22,23-27), die offensichtlich gegen die essenische Betonung
der hierarchischen Rangordnung gerichtet ist, und die Parabel vom
Gastmahl, — eine Allegorie des messianischen Banketts, — zu dem
« die Krüppel und Blinden und Lahmen » (Lk 14,15-24) geladen
werden, — gerade diejenigen, die aus den Führungsgremien der
Essener ausgeschlossen waren 54.

In einem ähnlichen Tenor scheint die Salbungsperikope gegen die
übertriebene Enthaltsamkeit der Essener von allem irdischen Labsal
zu polemisieren. « Sie lehnen jede sinnliche Lust ab während sie
die Enthaltsamkeit als Tugend betrachten den Reichtum verachten
sie das öl gilt ihnen als unrein, und kommt jemand gegen seinen
Willen mit öl in Berührung, so reinigt er seinen ganzen Körper »,
schreibt Josephus 55, der einige Jahre seines Lebens unter essenischer
Zucht verbrachte, wogegen Jesus seinen Gastgeber Simon rügt : « Mit
öl hast du mein Haupt nicht gesalbt ; sie aber hat mit Salböl meine
Füße gesalbt » (Lk 7,46).

Die Tatsache, daß die meisten Essener das Zölibat beobachteten5G,
während hier « eine Frau » — nach Lukas sogar « eine Sünderin » —
Jesus « eine Wohltat » erweist, wofür er sie, nach allen drei Synoptikern,
lobend in Schutz nimmt, mag Jesu polemische Pointe noch zuspitzen.

Wesentlich zur Auseinandersetzung mit den Essenern ist jedoch
ein zweiter Punkt. Wohltätigkeit und Liebeswerke erfreuten sich bei
den Essenern solch absoluter Priorität, daß dieser Bereich von dem

26



ansonsten streng geübten Obrigkeitsgehorsam ausgenommen war. In
den Worten des Josephus : « Die Essener unternehmen sonst nichts,
was ihnen nicht von den Vorstehern aufgetragen wird, und nur in
zwei Fällen dürfen sie nach eigenem Ermessen entscheiden, nämlich
wenn es gilt, Hilfe zu leisten oder Barmherzigkeit zu üben. Es bleibt
ihnen selbst anheimgestellt, dort zu helfen, wo Hilfe nötig ist »57.

Um dies didaktisch zu profilieren, wird nun nicht gewöhnliches öl
zur Salbung Jesu verwendet, was im Talmud als häufige Gepflogenheit
erwähnt wird58, sondern sie erfolgt mittels « eines Alabastergefäßes
mit ungemein wertvollem Salböl » (Mt 26,7 ; Mk 14,3), was wiederum
vonseiten des Hausherrn eine typisch essenische Reaktion hervorrief :

« Wozu diese Verschwendung Dieses Salböl konnte doch für viel
Geld verkauft und (der Erlös) den Armen gegeben werden » (Mk
14,4f. ; Mt 26,8f.).

Der Einspruch Jesu gegen diesen Tadel nimmt die edle Absicht
der Verschwenderin in Schutz, die ja ein Liebeswerk geübt hat, worauf
Jesus dann einen fast sprichwörtlichen Bibelvers — im bibelwidrigen
Sinn59 — zu ihrer Verteidigung zitiert : « Denn Arme habt ihr ja
allezeit bei euch » (vgl. Dt 15,11). Das kann in diesem Zusammenhang
nur anti-essenisch gemeint sein, was den Eindruck eines polemischen
Zusatzes erweckt, da Jesu Fürsorge und Vorliebe für die Armen doch
zu bekannt ist, um eines Schriftbeweises zu bedürfen. Seine hierauf
folgenden Worte können ihrerseits nur als dritte Leidensankündigung
verstanden werden, die sicherlich zur Gemeindebildung gehört.

Soweit das Herzstück der Perikope, deren anti-essenische Intention
in allen vier Evangelien durchleuchtet. Während Pharisäer (Mt 3,7f ;

23,13ff.) und Sadduzäer (Mt 21,38ff. ; 16,6) im griechischen
Evangelium desöftern eindeutig und vehement verurteilt werden — aus
Gründen, die den Rahmen dieser Arbeit sprengen würden —, erscheinen

die Essener meines Erachtens nur einmal : in der Person eines
Freundes Jesu, in dessen Haus zwei essenische Grundprinzipien
sanftmütig gerügt werden. Die bedeutende Anzahl essenisch-frühchristlicher
Affinitäten und die Tatsache, daß sich gewisse Essenergruppen bald
nach dem Jahre 70 der Kirche anschlössen, mag etwas mit dieser Milde
zu tun haben.

Diese Liste versuchter Rückhebraisierungen könnte unschwer
verlängert werden. Manche crux interpretum, wie z.B. die «Verwünschung
des Feigenbams » (Mk 11,12-14), der keine Frucht trug, weil « es

nicht die Zeit der Feigen war » ; die Heimat Jesu (Bethlehem
Nazareth oder Kephar-Nahum ; die Frage nach dem Datum des
Abendmahls ; der Menschensohn-Titel ; das « Messiasgeheimnis » ; die
Frage, warum Jesus « Nazoräer » heissen musste (Mt 2,23) und andere

27



Schwierigkeiten mehr könnten mittels der Hebraistik einer Lösung
nähergebracht werden, wie ich in einer umfassenderen Arbeit zu
beweisen hoffe.

Hebräisch ist schließlich der Ausdruck « das Neue Testament »

(Jer 31,31), ist der Name « Jesus » und der Titel « Messias ».
Hebräisch ist heute wieder die Landessprache der Heimat Jesu und

seiner Urkirche.
Hebräisch in Geist und Sprache sind die Schriftrollen vom Toten

Meer, die neues Licht auf das FrühChristentum werfen.
Sollte eine Theologie, die einst « ad fontes » auf ihre Fahnen

schrieb, nicht versuchen, zum hebräischen Urlaut und Ursinn ihrer
Gründer vorzustoßen

ANMERKUNGEN

1 Christ sein. München 1974, S. 123.
2 a.a.O., S. 159.
3 Wie solche hypothetischen Dokumente benannt werden, ist eigentlich irrelevant,

da niemand bis heute eine prä-synoptische Urkunde gesehen hat.
4 So z. B. im Talmud : hSota 33a ; jSabb 1,3 ; bBQ 82b.
5 Die « Triglossia » Jesu und das Verhältnis von Hebraismen zu Aramaismen im

NT habe ich in Insights from Qumran into the languages of Jesus in Revue de
Qumran, Nr. 32, 1975 in Einzelheiten erörtert.

0 Mt 2,20 ; 2,21 ; 8,10 ; 10,6 ; 15,24 ; 15,31 ; 19,28 und 27,41f.
7 Mt 2,2 ; 27,11 ; 27,29 und 27,37.
8 Zur wahren Bedeutung von « Hebräisch » in der patristischen Literatur und bei

Flavius Josephus, das bislang von vielen für « Aramäisch » gehalten wurde,
siehe meine Abhandlung a.a.O. in der Revue de Qumran.

9 Kirchengeschichte III, S. 39.
10 a.a.O. V, S. 8.
11 a.a.O. IV, 22,4.
12 Contra Rufinum VII, 77.
13 De vir. ill. II.
14 In Matt 6,11.
15 In Matt 12,13.
16 P.L. XXII, S. 508 und XXVIII, S. 63.
17 Adv. Pel. III, 2.
18 De vir. ill. III.
49 In Eph 5,3,4.
20 Adv. Pel. III, 2.

28



21 In Mic 7,7 ; In Isa 40,9ff. ; In Ezech 16,13.
22 In loh 2,12 ; In lerem XV, 4.
23 Panarion I, 29,7 u. 9.
24 Panarion I, 29,7,4-8.
25 Panarion I, 30,13,2-8.
26 Haer. Fab. II, 1.

27 Eusebius a.a.O. III, 13.

28 In Matt 20,1.
29 Strom. II, IX, 45,5.
30 Eusebius a.a.O. V, 10,3. « Indien » kann sich auf jedes Gebiet östlich von

Äthiopien beziehen.
31 S. Pines, The Jewish Christians of the Early Centuries of Christianity according

to a New Source. Jerusalem 1966.
32 a.a.O., S. 16f.
33 Briefe, Berlin 1935, S. 78.
34 Vgl. Ps. 50,18 ; Sach 2,16 ; bBer 28b ; bSabb 118b.
36 Ulrich Wilckens, Das Neue Testament. 1970. S. 270f.
36 F.M. Cross, The Ancient Library of Qumran. New York 1961, S. 201.
37 Bell. lud. II, 8,2-13.
38 S Dt 24,9.
39 Tanchuma B zu M'zor'a.
40 b'Ar 16a.
41 Kelim I, 4.
42 bPess 67a.
43 Contra Apionem I, 31.
44 Bell. Jud. V, 5,6 ; Ant III, 11,3.
45 « Wer seinen Nächsten öffentlich beschämt oder ihm einen Schimpfnamen

beilegt, hat Blut vergossen und verfällt dem höllischen Feuer » (bBM 58b).
46 Eccl.R. IX, 7.
47 bQid 71a ; bBQ 69a ; bNid 12a.
48 Tos.Kelim I, 6.
49 Bell. Jud. II, 8,3-6.
50 Bell. Jud. II, 113.
51 Einschiebsel zwischen II, 110 u. 111.
52 F.M. Cross, a.a.O., S. 201.
53 IQ S 1:9-10.
54 Eine umfassende Bibliographie der einschlägigen Literatur gibt u.a. F.M. Cross,

a.a.O., S. 197-243.
55 Bell. Jud. II, 8,3.
56 Josephus, a.a.O. : « Über die Ehe urteilen sie abträglich ».
57 Bell. Jud. II, 8,6.
58 so z. B. bMen 85b ; bBer. 43b.
59 Vgl. Dt 15,7.

29


	Hebräisch im Evangelium

