Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: Abraham J. Heschel : die Qual der Wahrheit
Autor: Tryon-Montalembert, Renée de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960875

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ABRAHAM J. HESCHEL
DIE QUAL DER WAHRHEIT *

von Renée de Tryon-Montalembert, Paris

Dieses Buch ist ein Testament. Noch mehr : diese letzte Botschaft
des groBen jiidischen Denkers Abraham J]. Heschel (gestorben am
12. Dezember 1972, als er gerade die Abfassung dieses Buches vollendet
hatte) ist Mitteilung einer inneren Erfahrung, der es gelingt, das
Unvereinbare zu bewiltigen. Sie schirft den Blick, mit dem wir den
dramatischen und banalen Alltag umfassen, der unsere Lebenszeit
ausmacht, wihrend sie gleichzeitig eine Bresche 6ffnet fiir die behut-
samen Dialogbestrebungen, die sich zwischen den verschiedenen
spirituellen und religitsen Traditionen zdgernd anbahnen. Heschels
Botschaft erfiillt diese Mission in Form einer erstaunlichen Antwort
auf die Fragestellungen der Gegenwartsangst.

I. Zwischen dem Gesang und dem Schweigen

Der alleinige Umstand, dass sich Abrahm Heschel von der
Faszination der chassidischen Freude verfithren liess, dal3 er nicht
weniger empfinglich war fiir die aus der unablissigen inneren Qual
des Rabbis von Kotzk! erwachsende unerbitterliche Strenge, — das
alles wire letzten Endes noch nichts anderes als ein an sich banales
Abenteuer, das im besten Fall Anla3 geben konnte zu einer vergleichen-
den Untersuchung auf dem Gebiete der Geschichte der Spiritualitit.
Allerdings wire auch eine solche Studie schon von groBtem Interesse,
und zwar in dem Male, in dem der Gegensatz zwischen diesen beiden
Meistern der jiidischen Mystik, zwischen diesen beiden Zaddikim,
neuerdings auflodern wiirde durch das Dazwischentreten eines christ-
lichen Denkers als dritten Gespriachspartner : des Philosophen Kierke-
gaard, bei dem Heschel sehr wohl fiihlte, wie sehr er der spirituellen
Familie Rabbi Mendels nahesteht.

Doch geht die Bedeutung des Gesprichs weit iiber die einfache
Gelehrsamkeit hinaus: handelt es sich doch im Grunde um das
vielleicht ernsthafteste Problem im spirituellen Leben eines Menschen
auf der Suche nach seiner inneren Einheit, eines Menschen, der sich
in gleicher Weise angezogen fiihlt von zwei Wegen, dem der Barm-
herzigkeit und dem der strengen Gerechtigkeit. Zwei Gesichter der

1



menschlichen Existenz... zwei Arten, die Wirklichkeit zu erfassen...
zwei Auffassungen von der Welt, vom Menschen und von Gott... die
zarte Empfindung und die Freude hervorgerufen durch die unermeB-
liche Zahl der Armen, jedoch gepaart mit der Gefahr, dadurch die
Liebe schal werden zu lassen... die unbegrenzte Forderung eines nie
erreichten Lichtes, die vielleicht die von ihm Erfiillten an die Grenze
der Verzweiflung treiben wird... : hier liegt die groBe Antithese, die
alle anderen in sich birgt. Was ist letzten Endes das Universum ? Eine
« Welt der Schleier », die den Keim des menschlichen Gliicks in sich
birgt ? Oder eine « geisterhafte Welt », in der alles eitel ist ? Und —
Frage aller Fragen — : wer ist letztlich Gott ? Hat er den Menschen
in seinem Ebenbild geschaffen, damit auch das Geschopf das Werk
der Barmherzigkeit iibe ? Oder aber war er, damit der Mensch be-
stehen kann, gezwungen, die Wahrheit lebendig zu begraben, die
Wahrheit, die seitdem eine Gefangene ist und an deren Befreiung zu
arbeiten die vordringlichste Aufgabe des Menschen darstellt ?

Angesichts eines derartigen Dilemmas lehnt es Heschel ab, eine
Wahl zu treffen. Oder, besser gesagt, er wihlt alles ; er nimmt das
Unmégliche auf sich, er sucht es: « Gleichzeitig in Frémmigkeit und
Bestiirzung zu leben, in Inbrunst und Schrecken, mein Gewissen auf die
Gnade und meine Augen auf Auschwitz gerichtet, ein stindiges hin
und her zwischen der Begeisterung und dem Grauen ? Ist das ein
Leben, das ein Mensch wihlen konnte P Fiir mich gab es keine Wahl :
mein Herz war in Mezbizh 2, mein Geist in Kotzk... Der Ba’al Schem 3
war auf meinem Lebensweg eine Leuchte, wihrend der Rabbi von
Kotzk wie ein Blitz in Erscheinung trat... Der Ba’al Schem verlieh
mir Fliigel, der Rabbi von Kotzk umgab mit Fesseln... Dem Ba’al Schem
schulde ich meine Trunkenheit, dem Rabbi von Kotzk die Wohltat der
Demiitigung... Der Ba’al Schem half mir, meine Sinne fiir die Nihe des
Mysteriums zu schirfen ; der Rabbi von Kotzk warnte mich vor der
dauernden Gefahr, mich gegen die Authentizitit zu vergehen... ».

Mit anderen Worten : « Der eine lehrte mich den Gesang, der
andere das Schweigen. »

Nicht wihlen kénnen und es zu wissen verleiht vielleicht die
Fiahigkeit, die Gegensitze auf einem Koénigsweg auf sich zu nehmen,
der sich dem Widerspruch entzieht, einem Widerspruch, der wohl
einer der verwirrendsten Aspekte unserer von der Philosophie Descartes’
beeinflussten Betrachtungsweise ist, jedoch gleichzeitig, wie wir sehen
werden, eines der befruchtendsten Elemente fiir eine von jiidisch-
semitischem Geist druchdrungene Mentalitit.

2



II. Ein sets aktueller Schrei

Heschels Buch erscheint im richtigen Augeblick : wenige Werke
erreichen ein so hohes geistiges Niveau und stehen gleichzeitig ganz
natiirlich im Herzen unserer aktuellsten Fragestellungen.

Wir leben in einer Zeit von Unruhe und stiirmischer Bewegtheit.
Die Probleme werden oft unrichtig formuliert und das rein episodische
Element stellt sich oft wie eine spanische Wand vor den radikalen
Charakter der Konflikte. Will man sich jedoch eine klare Sicht ver-
schaffen, so zeigt es sich, daB man, im Judentum so gut wie im
Christentum, sehr oft dieselben Wagnisse auf sich nehmen und die-
selben Gefahren vermeiden muf.

So sehr gewil3 die Hoffnung auf briiderliche Eintracht zu begriissen
ist, die das Resultat der ungeheuren menschlichen Fortschritte auf dem
Wege des Sich-BewuBtwerdens des Universums sein miiflte, so muf}
man doch gleichzeitig erkennen, daB3 eine galoppierende Sozialisierung
die Gefahr in sich triigt, die Sehnsucht nach dem Absoluten zu ersticken,
die in der innersten Sphire des persénlichen Gewissens vorhanden ist,
und so die in jedem spirituellen Fortschritt enthaltenen Aufstiegs-
moglichkeiten auf ein sehr niedriges Niveau herunterzuschrauben.

Auf anderen Gebieten verhilt es sich dhnlich : wenn einerseits die
moderne Toleranz gewil} den religiésen Fanatismus aller Schattierungen
entschirft hat, so muss man doch andererseits befiirchten, daf3 auf diese
Weise auch die wesentlichsten Forderungen derat relativiert werden,
daB ihnen in Hinkunft stets eine gewisse Zweideutigkeit anhaftet.

Nun beobachten wir bei dem Rabbi von Kotzk und bei Kierkegaard
eine fast identische Reaktion. Fiir beide ist der « Riickzug aus der
Welt » eine unumgingliche Notwendigkeit, damit die auf diese Weise
der Alienation durch die Gruppe entzogene Einzelperson imstande sei,
sich in einer Atmosphire heilsamer Furcht zum Weg der Heiligung zu
« bekehren ». Denn nur die delikate Zone persénlicher Identitit erweist
sich fahig, stindig erfinderisch zu sein. In gleicher Weise ist es auch
in den Augen Kierkegaards « die spezifische Eigenschaft der menschli-
chen Rasse, daB das Individuum, als im Ebenbild Gottes geschaffen,
tiber der Rasse steht... ». Ist es dann verwunderlich, daB3 seiner Meinung
nach «die grosste Dekadenz der Christenheit » in « der gewaltigen
Zahl der Christen » zu finden ist ?

Und noch eines : sowohl fiir den Rabbi von Kotzk wie auch fiir
Kierkegaard ist es das wichtigste Element, um alle tiuschende Leichtig-
keit zu entlarven, jeden « Ausgleich » mit dem Absoluten und jede Prosti-
tution der Wahrheit zu vermeiden. Das gesamte Werk Kierkegaards

3



kénnte in dem Ausruf zusammengefal3t werden : « Ich will die Ehrlich-
keit ! » Fiir den Rabbi von Kotzk besteht das grofe, unwiderstehliche
messianische Zeichen darin, da} die Menschen endlich « die Liige fiir
ebenso verwerflich halten wie den Ehebruch » (S. 109). Der eine und
der andere fordern nicht irgendeine beliebige Ehrlichkeit, irgendeine
Wabhrheit, sondern die absolute Ehrlichkeit, ohne jeden Kompromil,
eine strahlende Wahrheit, hart wie der Diamant.

« Wiirde er zu unserer Zeit leben », stellt A. Heschel fest, « so
wiire der Rabbi von Kotzk hochlichst erstaunt dariiber, daB8 die Asthetik
anstelle der Spiritualitit getreten ist »... Denn « um den Rabbi von Kotzk
und seinen Nacheiferer aus Kopenhagen zu verstehen, mul3 man den
Gedanken aufgeben, die Religion sei nichts anderes als eine mit Emotion
verbrimte Ethik...» (S. 207/08).

Und nun beginnen sie in unserer westlichen Welt vernehmbar zu
werden, die glihenden Rufe aus Kotzk und Kopenhagen, der zwei-
fache und doch zutiefst identische Schrei, der unsere Mittelmissigkeit
auf allen Gebieten der Moral, der Religion und der Spiritualitit auf-
riittelt, handle es sich nun um die Gefahr, die jedem Versuch innewohnt,
die rituelle Geste zu einer banalen Angelegenheit zu machen oder —
was noch schlimmer ist — um die Perversion der Werte, die « der
komischen Liige einer Absurditit zugrunde liegt, die sich als Schénheit
ausgibt » (S. 207).

II1. Fiir einen Okumenismus des Geistes

Gewil3, man muf3 sich vor jeder miBBbriuchlichen Vereinfachung
in acht nehmen.

Auf der einen Seite kann eine unleugbare Affinitit des Geistes und
des Temperaments zwischen A. Heschel, dem Juden und Kierkegaard,
dem Christen, in keiner Weise die fundamentalen Unterschiede aus
der Welt schaffen, denen der Autor des Buches ein ganzes Kapitel
widmet und die man leicht vorausfithlen kann: sie beginnen beim
Siindenbewuftsein und bei der Erlésung durch das Kreuz.

Andererseits muf3 darauf hingewiesen werden, daBB A. Heschel
vielleicht etwas vorschnell das dénische Luthertum Kierkegaards mit
der gesamten christlichen Geistes- und Gefiihlswelt identifiziert,
wihrend sich doch zum Beispiel ein enger Parallelismus herstellen
lieBe zwischen dem auf den Ba’al Schem zuriickgehenden polnischen
Chassidismus und der mystischen Spiritualitit der russischen Ortho-
doxie.

4



Doch liegt der Beitrag dieses Werkes, das uns den Weg bahnt fiir
einen héchst erstaunlichen Okumenismus des Geistes, auf einer anderen
Ebene.

Wir miissen weitergehen und diirfen nicht bei einem Vergleich
stehenbleiben, der letzten Endes darauf hinauszielte, die Ahnlichkeiten
und die Verschiedenheiten zu analysieren, die zwischen dem Ba’al
Schem, Rabbi Mendel und Kierkegaard bestehen. Unser Buch steht
anderswo. Jedenfalls sind die Gefahren eines reinen Vergleiches sehr
gro3, kann er doch zu einer ungebiihrlichen Vereinfachung fiihren ;
es ist damit wie mit der Toleranz, die oft Skeptizismus gebiert, und
mit dem Synkretismus, der zum Instrument der Vulgaritit wird.

Ganz im Gegensatz dazu lehrt uns Heschel, den heroischen Hohen-
pfad zu beschreiten, den er selbst gewihlt hat, im Erlernen der Treue
zur eigenen Identitit, die nicht zu trennen ist von der daraus er-
wachsenden Verpflichtung, und in der von universeller Sympathie
getragenen Aufnahme anderer Traditionen, ohne daBl dadurch irgend-
eine von ihnen verfilscht wird.

Mit anderen Worten : Wihrend wir so leicht geneigt sind, zu
urteilen und zu verdammen und so rasch zur Hand sind, unsere eigenen
Differenzen zu Schismen ausarten zu lassen auf dem Gebiete der
tiefgreifenden Dichotomie zwischen zwei Formen des Prophetismus, die
uns im Bann halten, der eine gelebt als eschatologische Vorwegnahme,
der andere als notwendige Kritik an den etablierten Institutionen, lidt
uns A. Heschel gleichsam wider Willen ein, uns der « Tiefentheologie »
zuzuwenden, aus der allein sich die Grundlinien einer Gemeinschaft
ergeben kénnen.

IV. Jenseits des Absurden

Eine solche Haltung fiihrt uns zum zentralen Punkt des Heschel-
schen Denkens und zum magnetischen Feld aus dem er, in seiner
niemals verleugneten Liebe zur chassidischen Tradition, die Kraft
schopft, das auf sich zu nehmen, was wie durch ein geheimes Einver-
stindnis die uniiberwindbare Anziehungskraft darstellt, die der Rabbi
von Kotzk und dessen Anherr Hiob auf ihn ausiibt.

Auch unter diesem Aspekt gesehen ist das Buch von packender
Aktualitdt : Nichts wird verraten vom inneren Drama des Menschen
angesichts der scheinbaren Absurditit der Welt oder vom Skandal
des Glaubens ; anstelle eines Versinkens in die Irrwege einer sterilen
Demission erweist sich die Hoffnung als der stirkste Faktor. Das alles

5



geht ohne jede falsche Vorspiegelung vor sich, einzig und allein durch
eine echte Umkehr — muss man sie « Konversion » nennen ? — der
Mentalitit, indem die Losung des Problems dort gesucht wird, wo
seine Motivierung liegt; denn der Sinn ist «nicht in der Antwort,
sondern in der Frage selbst » (S. 203). Es ist so, wie wenn wir « iiber
den eigentlichen Sinn der Werte hinausgehen mii3ten ». Der Grund
dafiir liegt darin, daB3 wir «im Glauben zugestehen konnen, daf3 es
einen Sinn jenseits des Absurden gibt » (S. 189). « Es ist ein merkwiirdi-
ger Widerspruch, festzustellen, dal3 der Mensch Biirden aufhiuft im
Namen der Wahrheit, doch aufgrund des Fehlens von Wahrheit : das
kann nur dann sinnvoll sein, wenn man annimmt, dal3 sich die Wahrheit
irgendwo befindet. Ist nicht die aus dem Zu-Grabe-Tragen der Wahr-
heit geborene Angst ein Beweis fiir die Lebendigkeit und die Kraft
ebenderselben Wahrheit ? Was dem Problem einen Sinn geben kann,
ist die Annahme, daf3 ‘Gott und die Bedeutung eins sind’... Es ist der
Glaube an das Mysterium der gottlichen Gerechtigkeit, der den Auf-

schrei Hiobs méglich gemacht hat... » (S. 190).

® Das letzte Werk des groBen jiidischen Denkers Abraham J. Heschel, A PASSION
FOR TRUTH (Reflections on the Founder of Hasidimse, the Kotzker & Kierke-
gaard. Secker & Warburg, London 1973), wurde bereits in Heft 4/1974, S. 185-
187 der JUDAICA besprochen. Die auflergewdhnliche Aktualitit der darin auf-
geworfenen Problematik 148t es uns angezeigt erscheinen, heute den nachstehenden
Artikel zu bringen, der anlidBlich der Herausgabe der franzésischen Ubersetzung
des Buches von Heschel — Le Tourment de la Vérité. Traduit de I'américain par
G. Passelecq. Editions du Cerf, Paris 1976, 216 S. 52 FFr. — geschrieben wurde.
Das franzosische Original des Artikels ist in der Zeitschrift LA VIE SPIRITUELLE,
Mirz-April 1977, erschienen. Wir danken der Schriftleitung fiir die freundliche
Erlaubnis, ihn hier in deutscher Ubersetzung bringen zu diirfen.

1R. Menachem Mendel Morgenstern von Kotzk, T 1859, war ein Schiiler des
R. Simcha Bunam von Przysucha und des R. Jakob Isaak, des « Sehers» von
Lublin. Er war ein hervorragender Talmudist und scharte eine grosse Anhinger-
schaft um sich. Von ungefihr 1833 an verbrachte R. Mendel sein Leben in fast
volliger Abgeschlossenheit von der AuBenwelt, was zu zahlreichen Vermutungen
Anla3 gab. So verbreitete man unter anderem das Geriicht, er habe den Glauben
verloren, A. Heschel analysiert ausfiihrlich dieses sonderbare Verhalten des Rabbi
von Kotzk (siche oberwihnte Rezension in JUDAICA 4/1974).

* Mezbizh ist die jiddische Form von Miedzyboz, einer podolischen Kleinstadt,
wo sich der Ba’al Schem gegen 1740 niederliess und wo er auch begraben ist.

® Ba’al Schem Tov (« Meister des gottlichen Namens »), abgekiirzt Bescht, ist der
gebriuchliche Beiname von R. Israel b. Eli’eser, 1700-1760, dem Begriinders des
polnischen Chassidismus im 18. Jahrhundert,



	Abraham J. Heschel : die Qual der Wahrheit

