
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 33 (1977)

Artikel: Abraham J. Heschel : die Qual der Wahrheit

Autor: Tryon-Montalembert, Renée de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ABRAHAM J. HESCHEL
DIE QUAL DER WAHRHEIT*

von Renée de Tryon-Mcmtalembert, Paris

Dieses Buch ist ein Testament. Noch mehr : diese letzte Botschaft
des großen jüdischen Denkers Abraham J. Heschel (gestorben am
12. Dezember 1972, als er gerade die Abfassung dieses Buches vollendet
hatte) ist Mitteilung einer inneren Erfahrung, der es gelingt, das

Unvereinbare zu bewältigen. Sie schärft den Blick, mit dem wir den
dramatischen und banalen Alltag umfassen, der unsere Lebenszeit
ausmacht, während sie gleichzeitig eine Bresche öffnet für die behutsamen

Dialogbestrebungen, die sich zwischen den verschiedenen
spirituellen und religiösen Traditionen zögernd anbahnen. Heschels
Botschaft erfüllt diese Mission in Form einer erstaunlichen Antwort
auf die Fragestellungen der Gegenwartsangst.

I. Zwischen dem Gesang und dem Schweigen

Der alleinige Umstand, dass sich Abrahm Heschel von der
Faszination der chassidischen Freude verführen liess, daß er nicht
weniger empfänglich war für die aus der unablässigen inneren Qual
des Rabbis von Kotzk1 erwachsende unerbitterliche Strenge, — das

alles wäre letzten Endes noch nichts anderes als ein an sich banales
Abenteuer, das im besten Fall Anlaß geben könnte zu einer vergleichenden

Untersuchung auf dem Gebiete der Geschichte der Spiritualität.
Allerdings wäre auch eine solche Studie schon von größtem Interesse,
und zwar in dem Maße, in dem der Gegensatz zwischen diesen beiden
Meistern der jüdischen Mystik, zwischen diesen beiden Zaddikim,
neuerdings auflodern würde durch das Dazwischentreten eines christlichen

Denkers als dritten Gesprächspartner : des Philosophen Kierkegaard,

bei dem Heschel sehr wohl fühlte, wie sehr er der spirituellen
Familie Rabbi Mendels nahesteht.

Doch geht die Bedeutung des Gesprächs weit über die einfache
Gelehrsamkeit hinaus : handelt es sich doch im Grunde um das
vielleicht ernsthafteste Problem im spirituellen Leben eines Menschen
auf der Suche nach seiner inneren Einheit, eines Menschen, der sich
in gleicher Weise angezogen fühlt von zwei Wegen, dem der
Barmherzigkeit und dem der strengen Gerechtigkeit. Zwei Gesichter der

1



menschlichen Existenz... zwei Arten, die Wirklichkeit zu erfassen...
zwei Auffassungen von der Welt, vom Menschen und von Gott... die
zarte Empfindung und die Freude hervorgerufen durch die unermeßliche

Zahl der Armen, jedoch gepaart mit der Gefahr, dadurch die
Liebe schal werden zu lassen... die unbegrenzte Forderung eines nie
erreichten Lichtes, die vielleicht die von ihm Erfüllten an die Grenze
der Verzweiflung treiben wird... : hier liegt die große Antithese, die
alle anderen in sich birgt. Was ist letzten Endes das Universum Eine
« Welt der Schleier », die den Keim des menschlichen Glücks in sich
birgt Oder eine « geisterhafte Welt », in der alles eitel ist Und —
Frage aller Fragen — : wer ist letztlich Gott Hat er den Menschen
in seinem Ebenbild geschaffen, damit auch das Geschöpf das Werk
der Barmherzigkeit übe Oder aber war er, damit der Mensch
bestehen kann, gezwungen, die Wahrheit lebendig zu begraben, die
Wahrheit, die seitdem eine Gefangene ist und an deren Befreiung zu
arbeiten die vordringlichste Aufgabe des Menschen darstellt

Angesichts eines derartigen Dilemmas lehnt es Heschel ab, eine
Wahl zu treffen. Oder, besser gesagt, er wählt alles ; er nimmt das

Unmögliche auf sich, er sucht es : « Gleichzeitig in Frömmigkeit und
Bestürzung zu leben, in Inbrunst und Schrecken, mein Gewissen auf die
Gnade und meine Augen auf Auschwitz gerichtet, ein ständiges hin
und her zwischen der Begeisterung und dem Grauen Ist das ein
Leben, das ein Mensch wählen konnte Für mich gab es keine Wahl :

mein Herz war in Mezbizh2, mein Geist in Kotzk... Der Ba'al Schern 3

war auf meinem Lebensweg eine Leuchte, während der Rabbi von
Kotzk wie ein Blitz in Erscheinung trat... Der Ba'al Schern verlieh
mir Flügel, der Rabbi von Kotzk umgab mit Fesseln... Dem Ba'al Schern
schulde ich meine Trunkenheit, dem Rabbi von Kotzk die Wohltat der
Demütigung... Der Ba'al Schern half mir, meine Sinne für die Nähe des

Mysteriums zu schärfen ; der Rabbi von Kotzk warnte mich vor der
dauernden Gefahr, mich gegen die Authentizität zu vergehen... ».

Mit anderen Worten : « Der eine lehrte mich den Gesang, der
andere das Schweigen. »

Nicht wählen können und es zu wissen verleiht vielleicht die
Fähigkeit, die Gegensätze auf einem Königsweg auf sich zu nehmen,
der sich dem Widerspruch entzieht, einem Widerspruch, der wohl
einer der verwirrendsten Aspekte unserer von der Philosophie Descartes'
beeinflussten Betrachtungsweise ist, jedoch gleichzeitig, wie wir sehen
werden, eines der befruchtendsten Elemente für eine von
jüdischsemitischem Geist druchdrungene Mentalität.

2



II. Ein sets aktueller Schrei

Heschels Buch erscheint im richtigen Augeblick : wenige Werke
erreichen ein so hohes geistiges Niveau und stehen gleichzeitig ganz
natürlich im Herzen unserer aktuellsten Fragestellungen.

Wir leben in einer Zeit von Unruhe und stürmischer Bewegtheit.
Die Probleme werden oft unrichtig formuliert und das rein episodische
Element stellt sich oft wie eine spanische Wand vor den radikalen
Charakter der Konflikte. Will man sich jedoch eine klare Sicht
verschaffen, so zeigt es sich, daß man, im Judentum so gut wie im
Christentum, sehr oft dieselben Wagnisse auf sich nehmen und
dieselben Gefahren vermeiden muß.

So sehr gewiß die Hoffnung auf brüderliche Eintracht zu begrüssen
ist, die das Resultat der ungeheuren menschlichen Fortschritte auf dem
Wege des Sich-Bewußtwerdens des Universums sein müßte, so muß
man doch gleichzeitig erkennen, daß eine galoppierende Sozialisierung
die Gefahr in sich trägt, die Sehnsucht nach dem Absoluten zu ersticken,
die in der innersten Sphäre des persönlichen Gewissens vorhanden ist,
und so die in jedem spirituellen Fortschritt enthaltenen
Aufstiegsmöglichkeiten auf ein sehr niedriges Niveau herunterzuschrauben.

Auf anderen Gebieten verhält es sich ähnlich : wenn einerseits die
moderne Toleranz gewiß den religiösen Fanatismus aller Schattierungen
entschärft hat, so muss man doch andererseits befürchten, daß auf diese
Weise auch die wesentlichsten Forderungen derat relativiert werden,
daß ihnen in Hinkunft stets eine gewisse Zweideutigkeit anhaftet.

Nun beobachten wir bei dem Rabbi von Kotzk und bei Kierkegaard
eine fast identische Reaktion. Für beide ist der « Rückzug aus der
Welt » eine unumgängliche Notwendigkeit, damit die auf diese Weise
der Alienation durch die Gruppe entzogene Einzelperson imstande sei,
sich in einer Atmosphäre heilsamer Furcht zum Weg der Heiligung zu
« bekehren ». Denn nur die delikate Zone persönlicher Identität erweist
sich fähig, ständig erfinderisch zu sein. In gleicher Weise ist es auch
in den Augen Kierkegaards « die spezifische Eigenschaft der menschlichen

Rasse, daß das Individuum, als im Ebenbild Gottes geschaffen,
über der Rasse steht... ». Ist es dann verwunderlich, daß seiner Meinung
nach « die grösste Dekadenz der Christenheit » in « der gewaltigen
Zahl der Christen » zu finden ist

Und noch eines : sowohl für den Rabbi von Kotzk wie auch für
Kierkegaard ist es das wichtigste Element, um alle täuschende Leichtigkeit

zu entlarven, jeden « Ausgleich » mit dem Absoluten und jede Prostitution

der Wahrheit zu vermeiden. Das gesamte Werk Kierkegaards

3



könnte in dem Ausruf zusammengefaßt werden : « Ich will die Ehrlichkeit

!» Für den Rabbi von Kotzk besteht das große, unwiderstehliche
messianische Zeichen darin, daß die Menschen endlich « die Lüge für
ebenso verwerflich halten wie den Ehebruch » (S. 109). Der eine und
der andere fordern nicht irgendeine beliebige Ehrlichkeit, irgendeine
Wahrheit, sondern die absolute Ehrlichkeit, ohne jeden Kompromiß,
eine strahlende Wahrheit, hart wie der Diamant.

« Würde er zu unserer Zeit leben », stellt A. Heschel fest, « so
wäre der Rabbi von Kotzk höchlichst erstaunt darüber, daß die Ästhetik
anstelle der Spiritualität getreten ist »... Denn « um den Rabbi von Kotzk
und seinen Nacheiferer aus Kopenhagen zu verstehen, muß man den
Gedanken aufgeben, die Religion sei nichts anderes als eine mit Emotion
verbrämte Ethik... » (S. 207/08).

Und nun beginnen sie in unserer westlichen Welt vernehmbar zu
werden, die glühenden Rufe aus Kotzk und Kopenhagen, der
zweifache und doch zutiefst identische Schrei, der unsere Mittelmässigkeit
auf allen Gebieten der Moral, der Religion und der Spiritualität
aufrüttelt, handle es sich nun um die Gefahr, die jedem Versuch innewohnt,
die rituelle Geste zu einer banalen Angelegenheit zu machen oder —
was noch schlimmer ist — um die Perversion der Werte, die « der
komischen Lüge einer Absurdität zugrunde liegt, die sich als Schönheit
ausgibt » (S. 207).

III. Für einen Ökumenismus des Geistes

Gewiß, man muß sich vor jeder mißbräuchlichen Vereinfachung
in acht nehmen.

Auf der einen Seite kann eine unleugbare Affinität des Geistes und
des Temperaments zwischen A. Heschel, dem Juden und Kierkegaard,
dem Christen, in keiner Weise die fundamentalen Unterschiede aus
der Welt schaffen, denen der Autor des Buches ein ganzes Kapitel
widmet und die man leicht vorausfühlen kann : sie beginnen beim
Sündenbewußtsein und bei der Erlösung durch das Kreuz.

Andererseits muß darauf hingewiesen werden, daß A. Heschel
vielleicht etwas vorschnell das dänische Luthertum Kierkegaards mit
der gesamten christlichen Geistes- und Gefühlswelt identifiziert,
während sich doch zum Beispiel ein enger Parallelismus herstellen
ließe zwischen dem auf den Ba'al Schern zurückgehenden polnischen
Chassidismus und der mystischen Spiritualität der russischen Orthodoxie.

4



Doch liegt der Beitrag dieses Werkes, das uns den Weg bahnt für
einen höchst erstaunlichen Ökumenismus des Geistes, auf einer anderen
Ebene.

Wir müssen weitergehen und dürfen nicht bei einem Vergleich
stehenbleiben, der letzten Endes darauf hinauszielte, die Ähnlichkeiten
und die Verschiedenheiten zu analysieren, die zwischen dem Ba'al
Schern, Rabbi Mendel und Kierkegaard bestehen. Unser Buch steht
anderswo. Jedenfalls sind die Gefahren eines reinen Vergleiches sehr
groß, kann er doch zu einer ungebührlichen Vereinfachung führen ;

es ist damit wie mit der Toleranz, die oft Skeptizismus gebiert, und
mit dem Synkretismus, der zum Instrument der Vulgarität wird.

Ganz im Gegensatz dazu lehrt uns Heschel, den heroischen Höhenpfad

zu beschreiten, den er selbst gewählt hat, im Erlernen der Treue
zur eigenen Identität, die nicht zu trennen ist von der daraus
erwachsenden Verpflichtung, und in der von universeller Sympathie
getragenen Aufnahme anderer Traditionen, ohne daß dadurch irgendeine

von ihnen verfälscht wird.
Mit anderen Worten : Während wir so leicht geneigt sind, zu

urteilen und zu verdammen und so rasch zur Hand sind, unsere eigenen
Differenzen zu Schismen ausarten zu lassen auf dem Gebiete der
tiefgreifenden Dichotomie zwischen zwei Formen des Prophetismus, die
uns im Bann halten, der eine gelebt als eschatologische Vorwegnahme,
der andere als notwendige Kritik an den etablierten Institutionen, lädt
uns A. Heschel gleichsam wider Willen ein, uns der « Tiefentheologie »

zuzuwenden, aus der allein sich die Grundlinien einer Gemeinschaft
ergeben können.

IV. Jenseits des Absurden

Eine solche Haltung führt uns zum zentralen Punkt des Heschel-
schen Denkens und zum magnetischen Feld aus dem er, in seiner
niemals verleugneten Liebe zur chassidischen Tradition, die Kraft
schöpft, das auf sich zu nehmen, was wie durch ein geheimes
Einverständnis die unüberwindbare Anziehungskraft darstellt, die der Rabbi
von Kotzk und dessen Anherr Hiob auf ihn ausübt.

Auch unter diesem Aspekt gesehen ist das Buch von packender
Aktualität : Nichts wird verraten vom inneren Drama des Menschen
angesichts der scheinbaren Absurdität der Welt oder vom Skandal
des Glaubens ; anstelle eines Versinkens in die Irrwege einer sterilen
Demission erweist sich die Hoffnung als der stärkste Faktor. Das alles

5



geht ohne jede falsche Vorspiegelung vor sich, einzig und allein durch
eine echte Umkehr — muss man sie « Konversion » nennen — der
Mentalität, indem die Lösung des Problems dort gesucht wird, wo
seine Motivierung liegt ; denn der Sinn ist « nicht in der Antwort,
sondern in der Frage selbst » (S. 203). Es ist so, wie wenn wir « über
den eigentlichen Sinn der Werte hinausgehen müßten ». Der Grund
dafür liegt darin, daß wir « im Glauben zugestehen können, daß es

einen Sinn jenseits des Absurden gibt » (S. 189). « Es ist ein merkwürdiger

Widerspruch, festzustellen, daß der Mensch Bürden aufhäuft im
Namen der Wahrheit, doch aufgrund des Fehlens von Wahrheit : das

kann nur dann sinnvoll sein, wenn man annimmt, daß sich die Wahrheit
irgendwo befindet. Ist nicht die aus dem Zu-Grabe-Tragen der Wahrheit

geborene Angst ein Beweis für die Lebendigkeit und die Kraft
ebenderselben Wahrheit Was dem Problem einen Sinn geben kann,
ist die Annahme, daß 'Gott und die Bedeutung eins sind'... Es ist der
Glaube an das Mysterium der göttlichen Gerechtigkeit, der den
Aufschrei Hiobs möglich gemacht hat... » (S. 190).

* Das letzte Werk des großen jüdischen Denkers Abraham J. Heschel, A PASSION
FOR TRUTH (Reflections on the Founder of Hasidimse, the Kotzker & Kierkegaard.

Seeker & Warburg, London 1973), wurde bereits in Heft 4/1974, S. 185-
187 der JUDAICA besprochen. Die außergewöhnliche Aktualität der darin
aufgeworfenen Problematik läßt es uns angezeigt erscheinen, heute den nachstehenden
Artikel zu bringen, der anläßlich der Herausgabe der französischen Ubersetzung
des Buches von Heschel — Le Tourment de la Vérité. Traduit de l'américain par
G. Passelecq. Editions du Cerf, Paris 1976, 216 S. 53 FFr. — geschrieben wurde.
Das französische Original des Artikels ist in der Zeitschrift LA VIE SPIRITUELLE,
März-April 1977, erschienen. Wir danken der Schriftleitung für die freundliche
Erlaubnis, ihn hier in deutscher Übersetzung bringen zu dürfen.

1 R. Menachem Mendel Morgenstern von Kotzk, f 1859, war ein Schüler des
R. Simcha Bunam von Przysucha und des R. Jakob Isaak, des « Sehers » von
Lublin. Er war ein hervorragender Talmudist und scharte leine grosse Anhängerschaft

um sich. Von ungefähr 1833 an verbrachte R. Mendel sein Leben in fast
völliger Abgeschlossenheit von der Außenwelt, was zu zahlreichen Vermutungen
Anlaß gab. So verbreitete man unter anderem das Gerücht, er habe den Glauben
verloren. A. Heschel analysiert ausführlich dieses sonderbare Verhalten des Rabbi
von Kotzk (siehe oberwähnte Rezension in JUDAICA 4/1974).

2 Mezbizh ist die jiddische Form von Miedzyboz, einer podolisehen Kleinstadt,
wo sich der Baal Schern gegen 1740 niederliess und wo er auch begraben ist.

3 Ba'al Schern Tov («Meister des göttlichen Namens»), abgekürzt Beseht, ist der
gebräuchliche Beiname von R. Israel b. Eli'eser, 1700-1760, dem Begründers des
polnischen Chassidismus im 18. Jahrhundert.

6


	Abraham J. Heschel : die Qual der Wahrheit

