
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 32 (1976)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

W. P. Eckert - H. H. Henrix, JESU JUDE-SEIN ALS ZUGANG ZUM JUDENTUM.
Eine Handreichung für Religionsunterricht und Erwachsenenbildung. Aachener
Beiträge zu Pastoral- und Bildungsfragen 6. Einhard-Verlag, Aachen 1976.
199 S. 9,50 DM. (Nur zu beziehen bei : Sekretariat der Bischöflichen Akademie,
Leonhardstr. 18-20, D-5100 Aachen.)

Nach einem Geleitwort des Editors der « Aachener Beiträge... », Philipp Bohnen,
führen die beiden Herausgeber des Sammelbands in die im Titel angesprochene
Problematik ein. Daran schließen sich folgende Aufsätze an, die z. T. auf ein
Symposium in der Bischöflichen Akademie Aachen im November 1974 zurückgehen

: W. H. Eckert, Jesus und das heurige Judentum (S. 15-34) ; E. L. Ehrlich,
Eine jüdische Auffassung von Jesus (S. 35-49) ; F. J. Schierse, Jesus und das

Judentum seiner Zeit. Aus der Sicht eines kath. Exegeten (S. 30-68) ; J. Maier, Jesus
von Nazaret und sein Verhältnis zum Judentum. Aus der Sicht eines Judaisten
(S. 69-113) ; H. Jochum, Jesusgestalt und Judentum in Lehrplänen, Rahmenrichtlinien

und Büchern für den Religionsunterricht (S. 114-139) ; H. H. Henrix - W.
Wirth, Jesusgestalt und Judentum als Thema audiovisueller Medien für Religionsunterricht

und Erwachsenenbildung. Eine kommentierte Dokumentation (S. 140-
173). Anschriften von Medienverleihstellen, fachkundige Sachworterklärungen,
verschiedene Register und Angaben über die Autoren schließen die « Handreichnung »

ab. Die Reichaltigkeit läßt es nicht zu, alle Beiträge eingehend kritisch zu würdigen.
Der jüdische Autor Ehrlich scheidet zwischen dem Menschen Jesus und dem
auferstandenen Christus, eine Scheidung, die auch im christlichen Bereich geübt wird.
Ehrlich bemerkt im Hinblick auf den Juden und Christen mehr oder weniger
gemeinsamen Menschen Jesus, der für den Juden jedoch keine konstitutive religiöse
Bedeutung habe : « Die Frage ist freilich, und es ist wahrscheinlich nicht an uns.
darauf eine Antwort zu geben, ob es noch Christentum sei, wenn Christen heute
Jesus so verstehen, wie ihn gar nicht wenige Juden interpretieren » (S. 40). Ein
historisches Jesus-Verständnis bedeute « die Rückgabe von Welt an die christliche
Religion, nachdem allzu lange der Glaube an den auferstandenen Christus die
Forderung des Menschen Jesus von Nazaret verdunkelt hatte» (S. 41). S. 47 stellt
Ehrlich fest : «Zwischen dem Christus-Bild der Kirche, wie sile es in Jahrhunderten
überlieferte, und dem Jesus-Bild eines Juden, welcher Zeit und welcher Richtung
dieser auch angehören mag, gibt es keine Brücke. » Mit diesen Setzen spricht
Ehrlich die tiefe Problematik des (notwendigen) jüdisch-christlichen « Gesprächs »

an. Gewiß ist es ein Gewinn, wenn die Kirche den Menschen Jesus samt der
weltzugewandten Frömmigkeit des Alten Testaments stärker erkennt. Christentum
ohne « Christus » gibt es freilich nicht, wenigstens nicht auf Dauer. Wie verhält
sich aber der nicht uniforme Christus der Kirchen zu dem nicht sicher feststellbaren
Menschen Jesus? Ich meine nicht, daß sich der «Christus» von «Jesus» so
reinlich trennen läßt. Wenn man bedenkt, daß Titel — so wenig definiert sie auch
waren — wie « Messias », « Gottessohn » und m. E. vor allem « Menschensohn »

(siehe Judaica 27, 1971, S. 192-220) nicht aus heidnischem, sondern alttestamentlich-
jüdischem Arsenal stammen und der nach Ehrlich uneinreihbare Jesus vermutlich
ein besonderes Selbstbewußtsein hatte (S. 43), so besteht durchaus eine Brücke
zwischen « Jasus » und « Christus », ob man sie nun für tragfähig erachtet oder
nicht. Eine christliche Aufgabe ist zweifellos, die « Christologie » vom Menschen
Jesus her zu korrigieren und zu interpretieren. Auf keinen Fall geht es an, Jesus
und sein Wirken mit Hilfe eines gefälschten Judentumsbildes umso heller erstrahlen

181



zu lassen. Was historisch falsch ist, kann dogmatisch nicht richtig siein. Wenn Jesus
(und Muhammad) in jüdischer Sicht nur eine Funktion für die Völker hat, so hat er
bzw. das Christentum (nebst Islam) mindestens indirekt eine Bedeutung für die
Judenheit, weil der «Missionsauftrag» Israels (vgl. Jes 43,10) übernommen und
fortgeführt wurde. Ein Christ, der selbst meint, Christi Aufgabe beziehe sich nur
auf die Völker, mag im christlich-jüdischen Gespräch eine passable Erscheinung
sein ; er fällt allerdings aus dem christlich-ökumenischen Rahmen heraus. Gerade
die Differenz zwischen Juden und Christen macht ihre Begegnung so wichtig.

Schierses Beitrag läßt erkennen — man braucht ihn nur mit dem judaistischen
von Maier zu vergleichen —, wie schwierig die Jesusforschung ist ; trotzdem ist
sie notwendig, weil Jesus sonst ganz der Mode zum Opfer fällt. Als Nicht-Neu-
testamentler möchte ich einige Punkte zur Debatte stellen : Nach Schierse hat Jesus
das « Gesetz » relativiert, « um gerade dadurch die Absolutheit Gottes wiederher-
(zu) stellen » (S. 61). Ist Relativierung der richtige Begriff, wenn Jesus etwa in der
apokalyptischer Geisteshaltung gemäßen Weise durch den Rückgriff auf die
Schöpfung (Gen 2,2.4) die Unauflöslichkeit der Ehe feststellt (Mk 10), die dann
in der sog. Urgemeinde bald relativiert wurde (vgl. Mt 19,9) In Dtn 24 hat Mose
überhaupt keinen Scheidebrief geboten ; er wird vielmehr vorausgesetzt. Verboten
ist die Wiederheirat einer verstoßenen und inzwischen verheiratet gewesenen Frau.
Daß der Sabbat für den Menschen da ist (Mk 2,27) entspricht der Intention der
Thora ; hinzufügen könnte man höchstens, daß er sogar für Gott da war (Gen
2,l-4a). M. E. verdient das Thema « Jesus und die Thora » noch sehr differenzierte
Untersuchungen. Hat die « Tempelreinigung », d. h. die Vertreibung der sich im
Vorhof der Völker befindlichen Händler (vgl. Mk 11,17), die « Abschaffung des

Tempelkults » anzeigen sollen Was man in Ordnung bringt, will man in der Regel
nicht abschaffen. Bedenkt man jedoch, daß der Erste Tempel ein vom « Gesalbten

» Salomo erbautes Heiligtum war, der Zweite Tempel von dem Davididen
Serubabel errichtet wurde — begleitet von messianischen Ankündigungen der
Propheten Haggai und Sacharja —, so «maßte» sich m. E. Jesus eine « messia-
nische » Vollmacht über den « königlich-davididischen » Tempel an.

Maiers Beitrag — ein Alttestamentier und Judaist ist allerdings auf dem
Gebiet des Neuen Testaments kein «Laie» (S. 70), sondern ein nich-zünftiger
Fachmann, der der « Zunft » sachliche Anregungen gibt — zeichnet sich durch
umfangreiche Kenntnisse und umsichtige Ausgewogenheit aus. Besonders
bedenkenswert erscheinen mir die Annahmen, daß sich der historische Jesus den
Sündern zuwandte, weil es ihm eschatologisch um ganz Israel ging, und daß die
demonstrativ zugesprochene Sündenvergebung als letztes Angebot die Thora als

Gnadengabe voraussetze. Wurde im weiteren Verlauf der christlichen Geschichte
die Thora durch Christus als Heilsweg ersetzt, so ist gerade das Verhältnis des
historischen Jesus zur Thora zu klären.

Was Jochum hauptsächlich im Hinblick auf kath. Religionspädagogik feststellt,
gilt ebenfalls für den evangelischen Bereich, wie durch einige ergänzende Beispiele
aus evangelischen Curricula gezeigt werden soll : Nach dem Lehrplan für die
Grundschule in Rheinland-Pfalz (S. 19) soll das Kind « erkennen, daß Gehorsam
ein freies Handeln sein soll, das aus der Situation begründet isit (sic und nicht
ein formales Erfüllen von Vorschriften ist » und « einsehen lernen, daß blinder
Gehorsam falsch ist. » Dazu wird u. a. angegeben : « Wie Jesus den Gehorsam
gegen Gesetze verweigert hat (Mk 3,1-6 ; Mk 2,23-28) ». Logischerweise sind dann
samt und sonders die Pharisäer blind-gehorsame Formalisten. Die Verallgemeinerung
geht dann zuungunsten der Juden weiter : Nach dem Lehrplanentwurf Ev. Religion
— Orientierungsstuife — (Rheinland-Pfalz) sollen die Schüler « Die Jüdische

182



Religion zur Zeit Jesu als Gesetzesreligion kennenlernen » ; das Sabbatgebot « gilt
als Beispiel für das jüdische Gesetzesverständnis » (S. 27). Zitiert wird wiederum
Mk 2,23-3,6 (3,6 kommt im Plan fünfmal vor I). S. 50 gilt es zu « erkennen, daß
Jesus die Menschen vom religiösen Leistungszwang befreien will» (Text: Mk
3,1-6 Was hat der Sabbat mit Leistungszwang zu tun, wenn man ruhen soll
In den Hessischen Rahmenrichtlinien (Sekundarstufe I, ev. Religion) findet sich
das Thema «Jesus und die Außenseiter» (S. 64). Ziele sind: «Verstehen lernen,
daß z. Z. Jesu die Sorge um die Einhaltung von Geboten wichtiger war als die
Sorge um den Menschen» und «Sehen, daß für Jesus Menschen wichtiger waren
als Gebote » Während jedoch die Hessischen Rahmenrichtlinien das Thema
« Judentum-Christentum-Islam » — wenn auch -Vicht gerade sehr sachkundig -
beinhalten, werden m. W. im Gegensatz zur Epoche der Ev. Unterweisung im
vorgesehenen Lehrplan für die Sekundarstufe I (Rheinland-Pfalz) « Judentum :

und « Islam » als Lehreinheiten nicht berücksichtigt. Natürlich ist es für
Religionspädagogen und Didaktiker schwierig, sachliche Anregungen zu geben, wenn die
betreffenden Fachwissenschaften im Hinblick auf das Judentum im argen liegen.
Jochum fordert m. E. mit Recht: «Theologie hat sich im ökumenischen Gespräch
mit dem Judentum um ein theologisch verantwortetes Reden vom Judentum auf
der Basis von Rom 9-11 zu mühen » (S. 136) ; « Bei der Behandlung der Auseinandersetzung

Jesu mit Angehörigen seines Volkes ist» u.a. «der Konflikt als
innerjüdischer Konflikt, wie es deren viele gab, religiös zu qualifizieren... » (S. 137).
Beachtenswert ist auch die Feststellung : « Das AT bleibt Glaubensdokument des
Volkes Israel in seinem bleibenden Anspruch für die Christen, auch ohne christolo-
gische Auslegung, weil die Stimme desselben Gottes vernehmbar ist » (S. 119).
Uberhaupt sollte die Geschichte des alttestamentlichen Israel (in repräsentativen
Beispielen) bis in die Gegenwart fortgesetzt werden, wie es m. E. H. Patsch, Das
Judenproblem... in : Religion heute, Informationen... 2/1976, S. 1-10 mit
Sachverstand und pädagogischem Geschick versucht hat. Die Dokumentation von Henrix
und Wirth ist hilfreich für den Praktiker.

Es ist noch viel Arbeit notwendig, damit im Christus des Glaubens der jüdische
Mensch Jesus transparent wird und in Jesus von Nazaret der Gott Israels und der
Völker erscheint, ohne Opferung der historischen Wahrheit über das Judentum
zum Zweck der eigenen Selbstbehauptung. Der Sammbeiband ist eine gute und
anregende Hilfe auf dem Weg zu diesem Ziel.

Herbert Schmid.

L. Vosberg, STUDIEN ZUM REDEN VON SCHÖPFER IN DEN PSALMEN.
Beiträge zur evangelischen Theologie 69. Chr. Kaiser Verlag, München 1975.
123 S. 17 DM.

Nicht nur wegen der Umweltverschmutzung, sondern auch als gemeinsame
Basis zwischen Judentum und Christentum tritt der Artikel von der Schöpfung in
den Vordergrund. Es ist erfreulich, daß sich alttestamentliche Untersuchungen
verstärkt den Schöpfungsaussagen zuwenden. Das besondere Verdienst Vosbergs liegt —
ganz allgemein gesehen — darin, daß er der Funktion von Schöpfungsaussagen
innerhalb des jeweiligen Kontextes nachspürt und diese auf dem mehr oder weniger
sicheren zeitgeschichtlichen Hintergrund erklären will. « Es wird also untersucht,
inwiefern die geschichtliche Situation des Volkes die Aufnahme des Redens vom
Schöpfer in diesen Psalmen bedingt und wie die geschichtliche Entwicklung auf
die Funktion dieses Redens Einfluß nimmt » (S. 9). Aus 22 Psalmen, in denen
das Thema Schöpfung vorkommt, greift er 11 heraus, die er folgenden Epochen

183



zuordnet : Ps 74 ; 89 und 102 der exilischen Zeit, in der die Krise des Erwählungs-
glaubens im Reden vom Schöpfer aufgehoben würde ; Ps 33 ; 115 und 124 der
frühnachexilischen (zwischen Kyroserlaß und Nehemia) und Ps 95 ; 135 ; 136 ; 147

und 148 der späteren nachexilischen Zeit. Typisch für die frühnachexilische Zeit
ist die Vortrauensliturgie (besonders Ps 115), für die spätere Zeit die Bekenntnisliturgie

(z. B. Ps 135). « Die Vertrauensliturgie führt die Gemeinde aus der Angst
der Gottverlassenheit zur Heilsgewißheit. Die Bekenntnisliturgie hat eine Gemeinde
vor sich, die in der Gefahr stand zu vergessen oder schon vergaß, wer das Subjekt
der Rettungstat eigentlich war » (S. 75). Das Reden vom Schöpfer dient letzlich
der Heilsverkündigung, der Heilsvergegenwärtigunjg und der Heilsgewißheit.
«Träger der Entwicklung von der Vertrauensliturgie zur Bekenntnisliturgie sind
aller Wahrscheinlichkeit nach die repatriierten Golajuden, die sich mit den
gegebenen politischen Verhältnissen im Südannex der persischen Provinz Samaria nicht
abfinden. Sie stehen dem hier blühenden Synkretismus mit ihrem konfessionellen
Monotheismus gegenüber (Ps 135), der sich konform zur politischen Entwicklung

zum monotheistischen Konfessionalismus verschärft, im Gegenzug zum nationalen
Konfessionalismus... Die Provinz Juda unterscheidet sich von der Provinz Samaria
durch ihren Monotheismus, nicht durch ihren Nationalismus. Das monotheistische
Bekenntnis, das in den Liturgien gefordert wird, ist in nachexilsicher Zeit die
Loyalitätserklärung zur Provinz » (S. 79). « Wurde in Ps 136 der monotheistische
Konfessionalismus propagiert — der Synkretismus ist als theologisches Problem
ein nationales —, so wird in Ps 135 der nationale Konfessionalismus als monotheistischer

bewußt gemacht — der Synkretismus ist als nationales Probleim ein
theologisches. So zeichnet sich in diesem Prozeß die Entwicklung zweier für das

Judentum charakteristischer theologischer Strömungen ab : der monotheistische
Nationalist und der Nationalist, der synkretistischem Denken offen ist, — der
Pharisäer und der Sadduzäer. » Mag man gegenüber verschiedenen
Psalmendatierungen (z. B. in bezug auf Ps 95) skeptisch sein und Schlußfolgerungen wie
die eben zitierten cum grano salis oder auch garnicht akzeptieren (waren die
Samaritaner Synkretisten es ist einfach unumgänglich, daß die alttestamentliche
Wissenschaft stärker als bisher in die wenig bekannte persische Zeit vorstößt, auch
wenn dies weitgehend nur hypothetisch gelingen kann». Die meist sehr gründlichen
und komprimierten Studien Vasbergs sollten dazu ermutigen.

Herbert Schmid.

H. Kremers (Hrsg.), JUDEN UND CHRISTEN LESEN DIE GLEICHE BIBEL.
Walter Braun Verlag, Duisburg 1973. 114 S. 9,00 DM.

In den verschiedenen Aufsätzen dieses Buches wird in einer sehr eindringlichen

und hilfreichen Weise die Bibel als gemeinsame Basis für Juden und
Christen unterstrichen. Dabei wird mit Recht hervorgehoben, daß die ganze Bibel
eine alle Menschen erreichende und zu verantwortlichem Tun aufrufende Anrede
ist (S. 43). Aus diesem Forschen in der Schrift ergeben sich die Geschichtlichkeilt
unseres Heils und die Weltlichkeit der Welt ; die überall die Welt durch ihre
Sakralität verkehrenden und zerstörenden Götter werden in ihrem Schweigen und
in ihrer letzten Bedeutungslosigkeit dadurch entlarvt, daß Israel als Zeuge des

lebendigen Gottes mit dem Spuk jeder Verabsolutierung religiöser und weltlicher
Größen aufräumt, und es wäre ein nicht geringer Ertrag solchen gemeinsamen
Lesens, wenn Christen daraus lernen und im Sinn eines auch ihnen abgeforderten
Nonkonformismus als Distanz zur Welt lernen würden. Denn gerade dies ist die
Voraussetzung einer rechten Zuwendung zur Welt.

184



Anruf und Auftrag der biblischen Botschaft warten ja auf Antwort des durch
Gottes Tat befreiten Menschen (S. 60). Hier ist es von ausschlaggebender Bedeutung,

daß Juden und Christen in ihrem Glauben und Leben sich immer neu an
den Weisungen der Bibel orientieren. « Man muss in der Bibel lesen, um das Wort
Gottes zu verstehen und um seine Bedeutung für die Generation, zu der wir
gehören, zu verstehen. » (S. 68).

Für dieses Verstehen und die daraus sich ergebenden Konsequenzen im
täglichen Leben sind die verschiedenen Beiträge von jüdischen und christlichen
Autoren sehr förderlich. Es wird deutlich, welch lebendige und belebende Rolle
die Tradition im Judentum für die «Konkretisierung der Gebote in der Realität
des Lebens » (S. 91) spielt. Anschaulich zeigt Professor Flusser (Jerusalem) auf,
wie die Bergpredigt ohne jüdisches Fundament und jüdischen Hintergrund nicht
nur undenkbar ist, sondern unverständlich bleibt ; hier gibt es konkrete, wertvolle
Verstehenshilfen.

Wer sich mit den Grundsätzen des Judentums über die Auslegung der Bibel
bekanntmachen und zugleich wertvolle Anregungen für sein eigenes Schriftstudium
finden will, greife zu diesem wichtigen Buch. Hier wird die Gemeinsamkeit von
Juden und Christen nicht beschworen, hier wird sie durch den Versuch gemeinsamen

Hörens, Lesens und Verstehens der Bibel praktiziert.

Rudolf Pfisterer.

S. Meurer, DAS RECHT IM DIENST DER VERSÖHNUNG UND DES FRIE¬
DENS. Studie zur Frage des Rechts nach dem N. T. Abhandlungen zur
Theologie des A. u. N. Testaments, 63. Theologischer Verlag Zürich 1972.
194 S.

Diese faszinierende Arbeit erbringt den Nachweis, daß das Neue Testament
übereinstimmt mit der Bibel der Juden, dem Alten Testament, darüber, daß Gott,
der dem Menschen Vergebung und Frieden gibt, den Menschen seinerseits auffordert
zur Wiederherstellung aller Dinge.

Wenn auch öfter die Irrlehre vertreten wurde, daß nach dem NT. die
Christusglaubende Gemeinde der Welt gegenüber neutral und indifferent, ja von
der Umwelt isoliert als charismatisches Gebilde existieren solle, so ist ursprünglich
und immer wieder neu begriffen worden, daß Gottes Offenbarung den Weg
freigemacht hat für das Tun des Menschen : « Gerechtfestigtsein verlangt Taten
menschlicher Gerechtigkeit ». Hierin stimmen heute Juristen und Theologen vielfach

überein.

Die urchristliche Gemeinde stand in steter kritischer Auseinandersetzung mit
den sie umgebenden Rechtssystemen. Beim Anspruch, als Gerechtfertigte dem
Ziel alles Rechts zu dienen, d. h. dem Menschen zu seiner Gerechtigkeit zu
verhelfen und der Ungerechtigkeit zu wehren, beruft sie sich auf alttestamentliche
Aussagen.

Der Verfasser legt in sorgfältiger Exegese frei, daß der Gemeinde in
öffentlichrechtlichen Fragen Mitverantwortung geboten ist. Dies gilt sowohl für das Zivil-,
wie auch für das Strafrecht. Dabei wird in biblischer Sicht der ganze Rechtsbereich
unter den Blickpunkt « Recht des Nächsten » gestellt.

Sogar in der innerkirchlichen Auseinandersetzung mit Irrlehrern kommt letztlich

heraus, daß ein Angeklagter als der « irrende Bruder » nie einfach abge-

185



schrieben, sondern daß seine Umkehr erhofft wird. Ziel der Strafe muß auch da
« die volle Resozialisierung » sein.

Die Studie wurde 1970 mit dem Amerbachpreis der Universität Basel
ausgezeichnet.

M.Sp.

P. Pokorny, DER GOTTESSOHN. Literarische Ubersicht und Fragestellung. Theol.
Studien 109. Theologischer Verlag Zürich 1971. 72 S.

Auf der Rückseite des schmalen Heftes gibt der Verlag seine Auffassimg von
der Studienreihe bekannt : « Theologische Studien sind Versuche ». Dementsprechend

endet der Vf. selbst seine Ausführungen mit der Aussage : « Die Interpretation

des Gottessohn-Begriffes wird einer der Prüfsteine dieser Versuche sein»
(nämlich der Versuche zur Arbeit « an einer offenen und nicht objektivierenden
Auffassung der 'absoluten' Zukunft oder der Hoffnung, die schon jetzt für die
Aktivität der innergeschichtlichen Subjekte das Sinngebende wäre»).

In einem Teil A werden die vor- und außerchristlichen Vorkommen des

Begriffes Gottessohn dargestellt. Aegyptische Pharaonen und Preisterkönige Mesopotamiens

wurden, — vermutlich beidemale aus letztlich politischen Motiven, —
in die mythische Welt eingeordnet als Verkörperung der Gottheit.

Im Alten Testament hat der einzigartige Glaube Israels die Ideologie des

Königtums stark umgeprägt. Der König ist als « Sohn » ein Beauftragter Gottes.
Außerdem kommt die Sohnesbezeichnung im Sinne der Erwählung für Israel als

Volk vor.

Anders in der griechisch-römischen Kultur : liier werden einzelne Heroen als
Gottessöhne einerseits, jeder Mensch als Sohn des Zeus anderseits benannt.

Was schon im Rahmen der Aussagen vom Alten Testament ausgesprochen
worden war, kommt nun in Teil B, wo von Jesus als Gottessohn geredet wird,
neu zur Geltung. In der Antike war der göttliche Mensch in gewissem Sinne zum
Selbstzweck geworden. Innerhalb des hebräischen Denkens verwandelt sich die
Gottessohnschaft in eine Sendung. So ist hier der Sohn dem Vater verantwortlich,
und gleichzeitig wird Werk und Leiden Jesu vollständig als das Werk Gottes
gesehen.

Die allerersten Bekenntnisse zu Jesus als Gottessohn finden sich in den
neutestamentlichen Schriften. Später kommt in Tauf- und Eucharistieliturgien, im
Fischsymbol und in einer triadischen Formel dasselbe Bekenntnis zum Ausdruck.

Der Begriff Gottessohn hat in Jesus einen exklusiven Charakter erhalten, der
noch stärker betont wird durch die Zufügung des « Eingeborenen ». Jesu Bedeutung
ist im Unterschied zu derjenigen anderer Großer « final ». Der Gottessohn-Begriff
wird « getauft » und ändert sein Gepräge.

In den Bekenntnissen Nicänum und Chalcedonense wird durch die Statik
der Formulierungen die Dynamik des lebendigen Glaubens gefährdet. Und « dieser
Zustand dauert bis heute ». Dieser Satz umfaßt den sehr zeitgemäßen und lohnenden
Ansatz dieser wertvollen Studie.

Af. Sp.

186



P. Siber, MIT CHRISTUS LEBEN. Eine Studie zur paulinischen Auferstehungs-
hoffnung. Abhandlungen zur Theologie des A. u. N. Testaments, 61. Theologischer

Verlag Zürich 1972. 272 S.

So unverkennbar in den Ausführungen des Paulus manche rabbinische und
auch hellenistisch-christliche Züge sind, so deutlich erweist sich, daß Paulus eine
eigene theologische Sicht vorträgt. Die von ihm bezeugte Hoffnung auf die letzten
rettenden Ereignisse gründet allein in der Tatsache von Tod und Auferstehung des
Christus. Die gelegentliche Erwähnung von apokalyptischen Aussagen schließt
zwar an vorhandene Vorstellungen in einzelnen Gemeinden an, wird aber nicht
zu einem Teil der zentralen Verkündigung.

P.S. geht aus von der Vorsilbe syn mit in Worten wie Mitleben und
Mitsterben. Zuerst werden im Anschluß an Kap. 4,13-18 im I. Thessalonicherbrief
diejenigen Mit Worte erörtert, die auf Grund von Tod und Auferstehung Jesu das
kommende Leben verheissen. Dann folgen die Aussagen über die Leidensgemeinschaft

mit dem Herrn, wofür Stellen aus dem Philipperbrief maßgebend sind.
Zuletzt, — vor allem nach Römerbrief 6,1-14, — wird die Hoffnungserwartung
unter dem Aspekt des Mit-gestorbeniseins ausgeführt.

Im jetzigen zeitlichen Dasein ereignet sich das « mit » vorwiegend in Leiden
und Niedrigkeit. Es gibt aber auch ein « ins Leiden hineingeschenktes » Leben :

dem aus dem Sklavendienst der Unheilsmächte der Welt Befreiten öffnet sich
neugeschenktes Leben im Dienst als Kind Gottes. Die letzte Vollendung dessen,

woraus der Glaubende heute schon lebt, ist die endzeitliche Auferstehung ; « erst
dann werden wir der Sterblichkeit endgültig entrissen werden ».

Die Studie bietet dem Leser neben dem Einblick in die Ergebnisse der
zeitgenössischen Forschung durch ihre selbständig erworbene These hohen Gewinn

M. Sp.

L. Gilkey, DER HIMMEL UND ERDE GEMACHT HAT. Die christl. Lehre von
der Schöpfung und das Denken unserer Zeit. Claudius Verlag, München 1971.
300 S.

Der Vf. ist an der School of Theology der Universität von Chicago tätig. Sein

aus dem Amerikanischen übersetztes Buch ist eine erfrischende Lektüre.

Die Theologie der letzten Jahrzehnte hat, überwältigt von der Botschaft von
der Erlösung, das Bekenntnis zur Schöpfung zurückgestellt. Doch ist es eben
diese Verkündigung von der Schöpfung, die den Rahmen für das Evangelium der
Liebe schafft. Anders ausgedrückt : es geht um die Gleichsetzung der alle Existenz
bestimmenden Schöpfermacht mit der Liebe Christi.

Durch die Vernachlässigung der Aussage vom Schöpfer Gott ist die Weite
des Kosmos und die Realität seiner Bewohner nicht mehr voll ernst genommen
worden. Es ist die Intention des Verfassers, diese Weite und Realität für den
Glauben wieder zu erobern.

Die Eingrenzung unserer Verkündigung auf Rettung und Hoffnung hat den
Kontakt mit den Naturwissenschaften und mit der Philosophie gelockert, — um
nicht zu sagen : gelöst. Der Vf. erörtert einerseits die Konflikte des Glaubens mit
den Naturwissenschaften, anderseits die Spannung zwischen Metaphysik und
Religion. Das ist dankenswert, auch wenn es uns unerläßlich ist, bei einzelnen
Gedankengängen Fragen anzubringen. So u. a. wenn formuliert wird : « Der
christliche Begriff Gottes als des Schöpfers und Erlösers schließt Transzendenz

187



und Immanenz ein und kann beide nicht entbehren ». Ist, — so fragen wir, —
der Begriff der Immanenz, auf Gott angewendet, nicht gefährlich

Das alte mächtige Argument gegen den Schöpfungsglauben liegt nach Ansicht
des Vf. im Problem des Bösen. Hier muß ein « unerklärbar » ausgesprochen werden ;

damit ist aber noch nicht das letzte Wort gesprochen. Der Glaube empfängt
Hoffnung auf Behebung des Bösen und auf endgültige Befreiung.

Mit dem Abschnitt « Wie wir von Gott sprechen können » — nämlich iim

Paradox, — schließt der Vf. in einem nochmaligen Bekenntnis zur geschichtlichen
Offenbarung mit dem Satz : « Denn als Christen erkennen wir Gott als den

Ursprung unserer Existenz nur dann, wenn wir ihn als die Liebe erfahren haben,
die uns nie allein läßt».

M. Sp.

F. Laub, ESCHATOLOGISCHE VERKÜNDIGUNG UND LEBENSGESTALTUNG
NACH PAULUS. Eine Untersuchung zum Wirken des Apostels beim Aufbau
der Gemeinde in Thessalonike. Bibl. Untersuchungen Band X. Münchner Uni-
versitätsschriften, Kath.-Theol. Fakultät. Verlag F. Pustet, Regensburg 1973.
225 S. 42 DM.

Im Anschluß an eine Darstellung der Forschungsgeschichte und in ständiger
Auseinandersetzung mit ihren Ergebnissen zeigt der Verfasser in 5 Kapiteln die
verschiedenen Gesichtspunkte zum Thema, dies anhand sorgfältiger Exegese des

frühesten uns bekannten Dokuments christlicher Literatur, nämlich des ersten
Briefes an die Thessaioniker.

Nach I. Thess. 1,9 und 10 bewirkt das Evangelium für die Heiden die
Hinwendung zum « lebendigen und wahren Gott » in Abkehr von der Vielgötterei,
und damit ein Leben unter dem Willen Gottes und in der Erwartung seines

Gerichtstages. Dem Sprachgebrauch nach, der diese Verse kennzeichnet, bedient
sich Paulus hier urchristlicher Traditionen ; speziell judenchristliche Anklänge
sprechen aus den eschatologischen Sätzen. Daß in I. Thess. die Gesetzesthematik
kaum angedeutet ist, hat zur Bemerkung Anlaß gegeben, daß « das Typische der
Paulusbotschaft » hier fehle Der Verfasser lehnt diese Auffassung ab. Doch
verwendet auch er den Terminus vom « gesetzesfreien Paulus », eine Formulierung,
die wir als irreführend ansehen : wie lassen sich Aussagen wie « Gesetz des
Christus » in Gal. 6,2., « Glaubensgesetz » in Rom. 3,27 und « im Gesetz des Christus
stehend » in I. Kor. 9,21 deuten, wenn nicht vom « neuen Gesetz » her

Die konkrete Ermahnung des Briefes wird aus Texten im 4. und 5. Kapitel
gewonnen. Der Begriff der « Heiligung », verstanden als « das Leben in der
Geltung der Rechtfertigung » (dies ist ein Zitat aus : K. Stalder « Das Werk des
Geistes in der Heiligung bei Paulus ») dominiert in I. Thess. 4,1-12. Der Glaubende
ist aufgerufen, den Heiligen Geist zum Maßstab seines Lebens zu machen. Daß
dies aber keineswegs in enthusiastischem Sinne zu verstehen ist, das zeigen die
vielen ganz konkreten Forderungen, deren beherrschende Mitte die Liebe ist. Im
5. Kap. folgen in den Versen 12-22 Grundsätze für das Gemedndeleben, wiederum
mit konkreten Beispielen anschaulich gemacht. Hier gilt, entsprechend der zentralen

Bedeutung der Bruderliebe im Leben des einzelnen, vor und über allem der
Aufbau des Ganzen, dem gegenüber sogar die Wertschätzung der einzelnen Gnadengaben,

der Charismen, in zweite Linie gestellt wird.
Im Zusammenhang von « Eschatologischer Glaube und Lebensbewährung » ist

ein Exkurs eingeschaltet. Er betrifft die Frage nach der Echtheit des II. Thess.

188



Briefes und führt zum Ergebnis, daß es sich hier uim eine Schrift nachpaulinischer
Zeit handelt.

Ob sich der Glaubende in der Sicht auf die letzten Dinge bewährt, erweist
sich in seiner Haltung verschiedenen Fragen gegenüber : z. B. der Frage nach
dem Los der Entschlafenen und der Frage nach dem « Wann » der Parusie. In
der anschließenden Auslegung von 5,1-11 wird der Glaubende als « zwischen den
Zeiten » gesehen : im Leiden diesseitiger Verfolgung und in geistgewirlcter Freude
und Gewißheit des nahen Heils.

M. Sp.

K. Hammer, CHRISTEN, KRIEG UND FRIEDEN. Eine historische Analyse.
WalteT Verlag, Ölten u. Freiburg i. Br. 1972. 191 S.

Neunzehn und ein halbes Jahrhundert Kirchengeschichte auf 119 Seiten vor
dem Leser vorbeigleiten zu lassen, ist ein großes Unterfangen Ursprünglich ein
sogenanntes Radiokolleg, ist dieses Buch eine « absichtlich populär gehaltene
Studie» und «verzichtet auf trockene fachwissenschaftliche Vollständigkeit».
Diese, im Vorwort vom Verfasser in Aussicht gestellte Kennzeichnung bestätigt
sich für den Leser. Es erhebt sich daher gar bald die Frage, ob es richtig war
aus den Ansprachen ein Buch werden zu lassen — eine Rede ist nun einmal
keine Schreibe.

Das eigentliche Thema des Buches ist die Unfähigkeit der Kirchen, sich dien

Staaten gegenüber zum Frieden zu bekennen und den Krieg zu ächten. In den
frühesten Jahrzehnten hatten die Gemeinden in der Nachfolge der Bergpredigt d^>»

Krieg abgelehnt. Das änderte sich im konstantinischen Zeitalter und führte schließlich

zum kriegerischen Einsatz « im Namen des Glaubens » in den Kreuzzügen und
später sogar zu kriegerischen Wirren innerhalb der Christenheit. Jedoch stehen
in allen Jahrhunderten, bis hinein in die Zeit des ersten Weltkrieges, einzeln"
konsequente Pazifisten auf : Staaten und Kirchen verfolgen und verbannen sie
Im zweiten Weltkrieg endlich finden auch offizielle Kirchenvertreter Worte gegen
Krieg und Kriegsverherrlichung ; dazu gehört auch das offizielle Schuldbekenntnis
von Stuttgart, das nach dem Krieg, 1945 zur Buße für « allzu große Nachgiebigkeit
und Irrtum in politischen Fragen» in Deutschland aufgerufen hat.

In den drei ersten der im Ganzen zehn Kapitel wird der Versuch unternommen,
die biblischen Grundlagen darzustellen. Wegen zahlreichen fragwürdigen
exegetischen Ausführungen ist die Lektüre beklemmend. Um nur zwei Beispiele je aus
dem Gebiet des Alten und das Neuen Testamentes zu nennen, seien hier die
Kennzeichnung des Propheten Jeremia und des Verfassers des Epheserbriefes
genannt. Von Jeremia wird gesagt, daß er sich als « ausgesprochener Kriegsprophet»
gefühlt habe, mißtrauisch allem gegenüber, «was zum Frieden redet». Sehadle,
daß Kap. 6,14 unbeachtet bleibt, wo sich Jeremia gegen die Rufe der falschen
Propheten wendet mit ihrem «Friede, Friede», — « und ist doch nicht Friede».
Der Prophet wendet sich gegen den Scheinfrieden, gegen den faulen Frieden, und
das eben grade um des wahren wirklichen Friedens willen. Vom Verfasser des
Epheserbriefes wird vermutet, es erscheine fraglich, ob er die Bergpredigt gekannt
habe So aufgrund des Bildes von der militia Christi in Kap. 6. Dabei müßte
übrigens bei sorgfältigem Lesen aufgefallen sein, daß die dort aufgezählte Waffenrüstung

keineswegs für einen Angriff, vielmehr lediglich für Verteidigung geeignet
ist.

Die wohl wertvollste und auch erfreuendste Darstellung des Buches ist die
Aufzählung der « Friedenissucher der Neuzeit» in Kap. 7.

M. Sp.

189



M. Gräfin Dönhoff, MENSCHEN, DIE WISSEN, WORUM ES GEHT. Politische
Schicksale 1916-1976. Hoffmann u. Campe Verlag, Hamburg 1976. 260 S.

Die Vf.in hat siebzehn Persönlichkeiten aus aller Welt, die ihr bedeutungsvoll
erschienen, ausgewählt und ihr öffentliches Wirken dargestellt. (Nebenbei bemerkt :

es befindet sich keine Frau darunter Ihre Herkunft und persönlichen Umstände
s|ind meist nur angedeutet und zum Teil stehen sie noch mitten im Leben.
Andererseits ist die Sympathie, die die Vf.in ihnen von vorneherein entgegenbringt,
offensichtlich. All das bewirkt, daß sich der Leser kein vollständiges Bild von den
Persönlichkeiten machen kann und sie nicht ganz wie die Vf.in einzuschätzen
vermag. In diesem Sinn ist auch der Titel des Buches : Menschen, die wissen,
worum, es geht, nicht ganz überzeugend. Aber das Buch ist interessant, gescheit
und flüssig geschrieben und regt den Leser an, weitere Informationen über die
Menschen und den behandelten Stoff zu suchen.

Gideon Kaminka.

H. Küng - P. Lapide, JESUS IM WIDERSTREIT. Ein jüdisch-christlicher Dialog.
Calwer u. Kösel-Verlag, Stuttgart-München 1976. 50 S. DM 6.80.

Ich las das Büchlein mit steigender Freude und wirklichem Gewinn, hatte
ich doch, nach dem Titel zu schliessen, eine eher streitbare Schrift erwartet. Aber
es geht friedlich zu, und beide Vf. geben sich wirklich Mühe, den andern zu
hören und nicht mit vorgefaßter Meinung ihm entgegenzutreten. Es hat aber auch
keiner seinen Standpunkt verleugnet. Wenn auf solche Art « Religionsgespräche »

geführt werden, können sie bestimmt sehr nützlich sein. Ich möchte sehr zur
Lektüre ermuntern, umso mehr, als beide Vf. sich auch einer — in der heutigen
Theologie ja nicht mehr sehr üblichen — verständlichen Sprache befleißigen.

L. S.

C. Kühner, NAHOST. Geschichte einer Unversöhnlichkeit. Verlag Huber, Frauen¬
feld 1975. 227 S.

Man ist fast versucht, zu sagen, daß es langsam eher zu viele Bücher über
den israelisch-arabischen Konflikt gibt, imd daß so diejenigen, denen wirklich
daran gelegen ist, in dieser dornenvollen Frage der stets latenten Gefahr einer
einseitigen Polarisierung zu entgehen, überreichliches Material zur Verfügung
haben, um sich zu orientieren.

Dennoch ist es nützlich — denn wer hat wirklich Zeit, ins Detail gehende
Spezialliteratur einzusehen —, wenn die großen Linien des mit der Nahostkrise
verbundenen Fragenkomplexes von Zeit zu Zeit neu zusammengefaßt und auf den
aktuellen Stand gebracht werden. Daß sich dabei Verallgemeinerungen und damit
Unrichtigkeiten nicht vermeiden lassen, liegt wohl im Wesen derartiger Darstellungen.

Und damit ist dann neuerdings die Gefahr einer Polarisierung verbunden. Im
einzelnen auf solche Schwächen des Buches von C. K. einzugehen wäre ein müßiges
Unterfangen, denn es geht hier nicht um These und Antithese.

Man hat oft gesagt, daß im Nahostkonflikt « Recht gegen Recht » steht. Das
war auch die Meinung des ersten israelischen Statspräsidenten, Chajim Weizmann.
Man müßte jedoch auch diese Formulierung näher analysieren, damit sie gerade
in diesem Zusammenhang nicht zu Mißdeutungen führt. Wie dem auch sei, läßt
sich eine Lösung des Nahostkonflikts gewiß nur auf dteim Boden der bestehenden

190



Tatsachen und nicht aufgrund mehr oder weniger utopischer Programme finden.
In diesem Sinn können wir C. K. nur zustimmen, wenn sie schreibt (S. 9/10) :

Der Staat Israel ist zu einer unumstößlichen Tatsache geworden ; an dieser
Realität führt heute nichts vorbei.

Ob allerdings dieser Staat, wie es dann weiter heißt, «die Tragödie des

jüdischen Volkes beenden half », wird und kann' erst die Geschichte erweisen.
Daß er « auf der Tragödie des palästinensischen Volkes » aufgebaut ist, ist insofern
richtig, als er ja durch seine Existenz das palästinensische Volksbewußtsein erst
geschaffen hat. Und auch das ist ebenso eine Tatsache wie das Bestehen des

jüdischen Staates. Eine Lösung stetzt demnach hüben und drüben, bei Juden so

gut wie bei Arabern, die Anerkennung dieser Tatsachen voraus.

Warum die Biluim (siehe S. 21) « die Bilu » (S. 36) genannt werden, die
religiösen Zionisten « die Misrachi » — Abkürzung von Merkas ruchani, « geistiges
Zentrum », wobei merkas im Hebräischen masculinum ist —, der Irgun Zwai
Leumi — Irgun, « Organisation », ist ebenfalls masculinum — « die Irgun », ist
nicht ersichtlich, aber solche Schönheitsfehler sind wohl nicht zu vermeiden.

K.H.

F. Dürrenmatt, ZUSAMMENHÄNGE. Essays über Israel. Eine Konzeption. Arche-
Verlag, Zürich 1976. 240 S. Fr. 24.80.

D. ist uns bekannt als konziser Geschichtenerzähler, als sprachgewaltiger
Dramatiker mit einem Hang zu symbolischer Darstellung.

Hier hat er ein Israelbuch geschrieben mit kraftvoller Darstellung, nicht
immer leicht verständlich, nicht immer auch ganz konsequent. D. steht für Israel
ein, weil er diesen Staat für notwendig hält, aber konfrontiert mit der harten
Wirklichkeit von Land und Staat wird er ergriffen, überwältigt und wohl auch
verunsichert. Er selber nennt denn auch seine in diesem Buch veröffentlichten
Israel-Reden « ein wildes Schlachtfeld meiner Ohnmacht » (S. 195) und an einer
anderen Stelle (S. 22) definiert er die Lage des Staates Israel folgendermaßen :

« Er ist zwar, aber er scheint vielen nicht notwendig zu sein, ja mehr und
mehr störend, man wäre froh, wenn er nicht wäre ; auch jene wären glücklich
über seine Nichtexistenz, die seine Existenz bejahen. Ein Verdacht nur, gewiß,
doch ein berechtigter Verdacht. »

Das Problem Israel, an das D. in diesem Buch herangeht, ist in erster Linie
religiös-politischer Natur und zweifellos sehr komplex. Einem Israeli seien hier
nun aber doch ein paar kritische Fragen erlaubt :

Sieht D. nicht doch die Gefahren, denen' Israel sicherlich ausgesetzt ist, oft
überspitzt

Sind Israels Probleme nicht auch die Probleme fast aller im Laufe der
Jahrhunderte neu erstandenen Staaten

Gewiß hat die Besonderheit Israels (Lage, Vorgeschichte u. s. w.) besondere
Schwierigkeiten hervorgerufen. Aber darf man nicht annehmen, daß sie durch
das Glück der Umstände und druch neue Konstellationen, vor allem aber durch
den Mut und die Opferbereitschaft seiner Bürger überwunden werden können

Und schließlich eine letzte Frage : Ubersieht D. nicht den Segen Abrahams

Gideon Kaminka.

191



P. Löfflet, ARABISCHE CHRISTEN IM NAHOSTKONFLIKT. Christen im
politischen Spannungsfeld. Verlag Otto Lembeck, Frankfurt a. M. 1976. 98 S.

9,80 DM.

Der Vf., der selbst jahrelang als Lehrer an der theologischen Schule in Beirut
gewirkt hat, macht in diesem Bändchen eine Reihe von Stellungnahmen arabischer
Kirchenführer zum Nahostkonflikt einem deutschsprachigen Leserpublikum
zugänglich.

In der Einleitung bietet er eine klare und präzise Ubersicht über die unglaubliche

Vielfalt arabischer Kirchengemeinschaften, die dem Leser die Orientierung
bedeutend erleichtert.

Wir können uns der Meinung L.'s nur anschließen, wenn er in der Motivierung
dieser Veröffentlichung sagt (S. 7/8) :

Ich bin überzeugt, daß es nur einen sinnvollen Zugang zum Nahostkonflikt
gibt, nämlich die Bereitschaft zum Dialog mit den Betroffenen. In diesem
Konflikt existieren keine sogenannten objektiven oder neutralen Standpunkte.
Man muß sich mit den verschiedenen Seiten auseinandersetzen, weil jede
parteilich ist.

K.H.

C.M. Echman, DIE HAUPTRELIGIONEN DES HEUTIGEN ASIENS. Uni-
Taschenbücher 448. J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1976. 214 S.
19,80 DM.

Der vorliegende Band der Uni-Taschenbücher ist aus einem Handbuch zum
Religionsunterricht an schwedischen Gymnasien hervorgegangen und wurde aus
dem Schwedischen übersetzt.

Er gliedert sich in eine allgemeine Ubersicht über den Begriff « Religion »

und behandelt dann unter zwei Aspekten : « Aktuelle Ubersicht » und « Die Religion
in Leben, Ritual und Lehre » den Hinduismus, den Buddhismus, die Religionen
Chinas und den Islam. Besonders wertvoll sind die verschiedenen Beiträge über
aktuelle, gelebte Religiosität im Bereich der einzelnen Religionsgemeinschaften.

Ein Literaturverzeichnis und ein Sachregister erhöhen den Wert dieses Bandes,
der in völlig unprätentiöser Weise eine Fülle nützlicher Informationen über die
gegenwärtige religiöse Situation in Asien enthält.

K. H.

192


	Rezensionen

