Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 32 (1976)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Samuel Abraham Adler, ASPAKLARIA. Enzyklopiidie des jiidischen Denkens (hebr.)
Bd 1, Jerusalem 1975 (zu beziehen beim Autor, Seestrasse 4, 8002 Ziirich).

« Dem Judentum haftet eine grosse Unendlichkeit an, die aus zahllosen Ein-
heiten zusammengesetzt ist» (S. Schechter). Dr. Adler beginnt mit diesem Band
ein auf mehr als 12 Biinde angelegtes Werk, das moglichst umfassende Einblicke
in diese Unendlichkeit und in ihre zahllosen Einheiten vermitteln soll. In alpha-
betischer Reihenfolge werden Begriffe behandelt, deren Inhalte in der mallge-
blichen jiidischen Tradition eine grosse und bunte Rolle gespielt haben. Charak-
teristische Zitate der einflussreichsten Bibelerklidrer (an ihrer Spitze Raschi) und
Religionsphilosophen (an ihrer Spitze Maimonides) werden geordnet angefiihrt,
um die Hauptschattierungen des jiidisch-religits-geistigen Denkens zu verdeutlichen.
Die wichtigsten der 36 im 1. Band behandelten Begriffe sind ab/abdt (Vater/Stamm-
viiter), Abraham, Aggadah und adam (Mensch). Unter ihnen liegt der Begriff
Mensch eindeutig an der Bedeutungsspitze. Seine geschichtliche Ausfaltung be-
ansprucht 413 Seiten dieses 551-seitigen Bandes. Er ist in 16 Einzelthemen (z.B.
Pflichten, Willensfreiheit, Erwihlung, Gottihnlichkeit des Menschen) unterteilt.

Adlers begonnenes Werk reiht sich wiirdig an andere jiidische Anthologien
(z.B. L. Ginzberg, The Legends of the Jews) an. Das Hauptaugenmerk Adlers
aber — und dies kann als Spezificum gewertet werden — ist auf die Aussagen der
mittelalterlichen und neuzeitlichen jiidischen Lehrmeister gerichtet. Gerade weil
auch diese groBangelegte Anthologie fiir Studierende wichtig ist, mochte man
gerne einige Anregungen und Bitten wagen. Aehnlich wie im 1. Band das Schwer-
gewicht beim Menschen liegt, so wird beim 2. Band das Schwergewicht bei
Aussagen iiber Gott (Elohim) liegen. Immer wenn solche und #hnliche (z.B.
Aggadah und Halachah) sich polar gegeniiberstehende Begriffsgruppen behandelt
sein werden, sollten in Erginzungsbinden Exkurse iiber sie folgen. Es geniigt
nicht, daB das Gedankenmaterial der groBen Lehrer iibersichtlich geordnet und
gedruckt wird, da ja schon die Auswahl der Texte ein subjektives Element in sich
schlieBt. Es miiften zusammenfassende Reflexionen (z.B. iiber das Verhiltnis
zwischen Gott und Mensch nach jiidischen Auffassungen) gemacht werden. Ebenfalls
wire hilfsreich, wenn in diesen Erginzungsbinden wichtige geschichtliche Angaben
iiber die Autoren, ihre Beweggriinde und ihre Zeit gemacht wiirden. In solchen
Zusammenhiingen wiren auch Angaben iiber die beniitzten Texteditionen sinnvoll.
Wirkungsgeschichtliche Studien z. B. iiber Gen. 1,26 (im Zusammenhang mit Gott
und Mensch), wiiren ebenfalls erwigenswert.

Viele die am echten und typischen jiidischen Leben und Denken interessiert
sind, werden sich iiber das begonnene Werk freuen. Gerade weil man sich
freut, mochte man den Verfasser noch um erliuternde Zusiitze bitten.

Clemens Thoma.
Josef Heinemann, 'AGGADOT WE-TOLEDOTEHAN. Aggadah and its Develop-
ment (hebr.), Jerusalem (Keter Publishing House/Sifrijjat Keter) 1974, 253 S.

In der neuen judaistischen Serie des Keter-Verlags verdient dieser Band die
besondere Aufmerksamkeit auch christlich-theologischer Interessenten. Bekanntlich
hat man oft versucht, neutestamentliche Aussagen durch Heranziehung rabbinischer

130



Quellen besser verstehen zu lernen, am umfangreichsten war der Versuch Paul
Billerbecks in seinem mit H.L. Strack herausgegebenen « Kommentar zum Neuen
Testament aus Talmud und Midrasch », wo zu den einzelnen ntl. Stellen jeweils
alles zusammengestellt erscheint, was aus der rabbinischen Literatur relevant
erschien. Freilich priisentiert sich damit das rabbinische Material atomisiert und
aus den Uberlieferungszusammenhingen gerissen und verleitet somit zu ausge-
sprochen lehrmiilig akzentuierten, ahistorischen Urteilen. Dies gilt ganz besonders,
sofern das Billerbecksche Werk nicht bloB3 als Hilfsmittel zur ntl. Exegese sondern
als Quellensammlung fiir die Kenntnis des rabbinischen Judentums beniitzt wird.
Von diesem MiBBbrauch des Werkes her erkliren sich zahlreiche der gingigen
Fehlurteile iiber das rabbinische Judentum,

Ein gewisses Gegengewicht konnten Publikationen darstellen, die sich um die
Aufdeckung der Traditionszusammenhiinge bemiihten. So die umfangreichen Werke
W. Bachers iiber die Haggadah der Tannaiten und Amorier und auch L. Ginzbergs
7-bindige « Legends of the Jews » (sehr uniibersichtlich und in den Einzelangaben
oft auch unzuverlissig). Uber die Methoden der Haggadisten informierte in einer
grundlegenden Weise und nach modernen Gesichtspunkten Jitzchaq Heinemann in
seinen « Darke ha-’Aggadah » (2. Aufl. Jerusalem 1954). Eine exemplarische An-
wendung solch modemer Forschungsmethoden an konkreten Uberlieferungs-
komplexen bot G. Vermes in «Scripture and Tradition in Judaism. Haggadic
Studies » (Leiden 1961). In einer thematisch noch umfassenderen Weise behandelt
nun Josef Heinemann in dem angezeigten Band iiberlieferungsgeschichtliche
Probleme, damit nicht nur Losungen fiir die konkreten behandelten Fragen sondern
auch beispielhafte Behandlungen haggadischer Stoffe iiberhaupt bietend. Der Band
wird voraussichtlich in absehbarer Zeit auch in englischer Sprache erscheinen und
somit einem weiteren Leserkreis zuginglich werden,

Zwar handelt es sich zu einem Teil um bereits anderswo publizierte Abhandlun-
gen, doch liegen sie hier in {iberarbeiteter Fassung vor und gewinnen im neuen
Zusammenhang auch ein neues Gewicht. Einleitend skizziert Heinemann die Pro-
blematik der Bezeichnung « Haggadah » (die er vom offentlichen Vortrag herleitet)
und des durch sie umrissenen Stoffes. Handelt es sich doch um eine #ufBerst
komplexe Grofe, sofern man die geldufige negative Definition im Gegensatz zu
« Halachah » (gesetzliche Uberlieferung) voraussetzt, diec demgemiB alle nicht-
gesetzlichen Traditionen betrifft. Sowohl Inhalte wie literarische Formen sind
dementsprechend vielfiiltig, beide wieder sind vielfachen und wechselnden Bedin-
gungen unterworfen: Notwendigkeiten der Schriftauslegung, Erfordernisse der
religivsen Unterweisung, Reaktionen auf konkrete Umstinde bzw. Probleme,
Mechanismen der Tradition bzw. Konventionen, wobei vor allem die Gesetze der
miindlichen Uberlieferung zu beachten sind (was fiir die strenger formulierte und
tradierte, auch in der miindlichen Traditionsphase so gut wie fixierte Halachah
nicht so zutrifft). Der Wandel der Verhiiltnisse und Umstiinde im Lauf der in
Frage kommenden Zeitspanne (ca. 300 v. Chr. bis zur arabischen Eroberung im
7.Jh. und sogar noch weiter) brachte oft genug auch Wandlungen in der Uber-
lieferung mit sich. Alte Uberlieferungselemente werden neu gefaflt, interpretiert,
aktualisiert, adaptiert, mit anderen kombiniert, wie es eben die neue Situation oder
Gesetzmiiligkeiten des Traditionsvorganges erforderten. Freilich sind diese Vorgiinge
nicht einfach durchschaubar. Einmal ist das Zusammenspiel zwischen den Gesetzen
volkstiimlicher Tradition und den Konventionen und Erfordernissen des Lehrvors
trags nicht immer durchsichtig, zum anderen sind die Anhaltspunkte fiir den
jeweiligen « Sitz im Leben » (so wiirde man hierzulande formulieren) selten aus-
reichend deutlich. Das heiBt also, daB bei Zuordnung einzelner Haggadot bzw.

131



einzelner Uberlieferungsschichten von Haggadot an bestimmte geschichtliche
Situationen in der Regel ein breiter Ermessenspielraum besteht. Dies umso mehr,
als der GroBteil der Uberlieferungen anonym tradiert ist und auch von daher
Anhaltspunkte fiir eine Datierung fehlen. Das Ziel, fiir einen Uberlieferungskomplex
eine relative Chronologie seiner Schichten aufzuzeigen, ist zwar in jedem Fall
anzustreben, aber keineswegs immer auch nur annihernd erreichbar. Die darauf-
folgende Zuordnung der Schichten zu Vorgingen und Umstinden der jiidischen
Geschichte ist folglich noch schwieriger zu vollziehen, obwohl dort, wo es gelingt,
sich meist erst ein richtiges Verstindnis der Quellen einerseits und auch eine
bessere Kenntnis der betreffenden geschichtlichen Daten ergibt. Aus diesen auf-
gezeigten Problemen ergibt sich vor allem, daBl man sich davor hiiten sollte, in
vorschneller Weise Einzeltraditionen zu datieren. Selbst in Fillen, in denen man
auf eine der relativen Chronologie nach ilteste Tradition stoft, kann man noch
keineswegs annehmen, eine « urspriingliche » Fassung oder gar alle Uberlieferungen
vorliegen zu haben. Heinemanns Skepsis gegen die Konstatierung « urspriinglicher »
Fassungen ist wohlbegriindet, nicht nur auf Grund der allgemeinen Regeln miindli-
cher Uberlieferung, sondern auch anhand der im Buch gebotenen Beispiele. Andrer-
seits ergibt sich aus denselben Griinden auch eine ebenso tiefe Skepsis gegen
kategorische Einstufung von Einzeltraditionen in spiten Kontexten als in jedem
Fall spit. Hier iibt Heinemann Kritik an Jacob Neusners Methode, die anscheinend
voraussetzt, dall die Uberlieferung mehr oder weniger liickenlos dokumentiert
vorliegt und somit aus dem Fehlen eines Stoffes in fritherer Zeit sicher erschlossen
werden kann, daf} es ihn damals noch nicht gab. Beachtet man diese beiden
skeptischen Betrachtungsweisen Heinemanns, so ergibt sich ein duBerst vorsichtiger
und umsichtiger Arbeitsstil.

Das 2.Kap. (S. 17-47) zeigt an mehreren Beispielen Merkmale und Vorgiinge
miindlicher Uberlieferung auf, wobei v.a. auf den Abschnitt {iber die Aggadah
von den Wassern der Urflut unter dem Shetijjah-Stein beim Tempelbau Davids
(S. 17 ff.) und auf die Zacharias-Legende (S. 31 ff.) verwiesen sei, withrend S. 27 ff.
eine Reihe priziser Merkmale miindlicher Tradition anfiihrt (Horfehler; Uber-
tragung fester Redeteile ; Ubertragung von Person auf Person ; Vielfalt stilistischer
und inhaltlicher Varianten). Kap. 3 (S. 49-63) analysiert die Uberlieferungen von
der Uberfithrung der Gebeine Josefs durch Mose, Kap. 4 (S. 65-74) die Uber-
lieferungen iiber die Dauer des igyptischen Exils, insbesondere der Angabe von
215 Jahren, wobei eine deutlich chronologische Folge der Traditionen aufgezeigt
wird. Das 5. Kap. (S. 75-89) behandelt noch einmal — anhand konkreter Beispiele —
die Problematik der Feststellung aktualisierender Haggadah-Verwendung, vor allem
in bezug auf die Hasmonier, was eine Auseinandersetzung mit V. Aptowitzers
Arbeit tiber die Parteipolitik der Hasmonider im Spiegel der rabbinischen Literatur
einschlie8t. Im 6. Kap. (S. 91-102) wird die Frage antisamaritanischer Polemik auf-
geworfen, auch insofern bedeutsam, als manches, was als antichristliche Aussage
verstanden wird, eher gegen Samaritaner gerichtet war. Theologisch von ganz
besonderem Interesse diirfte das Kapitel 7 (S. 103-116) sein, das Differenzen
beziiglich eschatologischer Vorstellungen gilt. Rabbi Akibas im Sinne der Bar
Kochba-Erhebung realistisch-innergeschichtliche Auffassung der Endzeit zwang ihn
zur Ablehnung mancher Vorstellungen, die vor ihm wie auch wieder nach ihm
geliufig waren. Dies betrifft die Motive vom Auftauchen der 10 Stimme und vom
Auftreten eines «zweiten Mose » (mit eher antisamaritanisch als antichristlich
motivierter Ablehnung). Mit Apologetik beschiiftigt sich auch Kap. 8 (S. 117-129).
Die Frage, ob auch die Weltvilker eine Offenbarung erhalten oder angeboten
bekommen haben, stellte sich einmal angesichts der hellenistischen Umwelt, die

132



den jiidischen Alleinanspruch auf Offenbarung als Uberheblichkeit wertete, zum
anderen in neuer Weise gegeniiber dem christlichen Offenbarungsanspruch, der in
seiner die Offenbarungsqualitit des lebendigen Judentums bestreitenden Polemik
zur Negation einer Offenbarung auflerhalb Israels provozierte. Auch Kap. 9
(S. 131-141) iiber den Messias ben Josef bzw. Efraim ist religionsgeschichtlich von
aulBerordentlichem Interesse, Heinemann nimmt an, daBl die Gestalt des Messias
b. Josef/Efraim eine der zahlreichen messianischen Figuren des Friihjudentums war
und erst nach 70 n. Chr.,, besonders aber nach dem gescheiterten Bar Kochba-
Aufstand, zum vorldufigen Messias umgeformt wurde, der im Kampf fillt. Dabei
spielte die typologische Verwendung der Uberlieferung vom voreiligen Exodus und
folgenden Tod der Efraimiten eine Rolle, Der vieldiskutierten Frage, ob und in
welchem Maf} in den palistinischen Targumim alte Uberlieferungen enthalten sind,
gilt Kap. 10 (S. 143-162). Obwohl Heinemann grundsitzlich der Friihdatierung
zuneigt, rit er auch hier zur Beachtung der Gesetze miindlicher Uberlieferung und
somit zu umsichtiger Priifung in jedem Einzelfall. Das 11. Kap. streift das Verhiltnis
der babylonischen Rabbinen zur Haggadah. Diese war bekanntlich ein vorwiegend
palistinisches Produkt, den dortigen Bedingungen gemil, wihrend sie den streng
halachisch geschulten Rabbinen Babyloniens des 6fteren AnlaB zu Kritik bot. Sehr
aufschluBBreich, weil die gesamte Spanne von Frithjudentum bis ins Friihmittelalter
umfassend, ist in Kap. 12 (S. 181-199) die Behandlung alter Haggadot in den Pirqge
deRabbi Eliezer, wobei auch das Verhiiltnis des Redaktors zu Islam und Christen-
tum wiederholt angesprochen wird.

Die Seiten 211-247 enthalten Anmerkungen, S. 251-253 ein Register.

Die geschilderten Inhalte diirften zur Geniige zeigen, daB3 es sich um ein Buch
handelt, das nicht nur fiir den Fachjudaisten von aullerordentlicher Bedeutung ist,
es handelt sich vielmehr auch um ein Werk, das jeder Theologe, der sich mit dem
talmudischen Judentum befaf3t, griindlich durcharbeiten sollte.

Johann Maier, Koln.

S. Ben-Chorin, JUDISCHER GLAUBE. Strukturen einer Theologie des Judentums
anhand des Maimonidischen Credo. J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1975.
320 S. 27,50 DM.

Unter diesem Titel hat der im deutschen Sprachraum durch seine Veroffent-
lichungen gut bekannte Publizist und jiidische Theologe S.B.-Ch. aus Jerusalem
eine Reihe von Vorlesungen zusammengefasst, die er im Sommersemester 1975 auf
Einladung der Universitit Tiibingen gehalten hat.

Jede Darstellung des jiidischen Glaubensinhaltes ist und bleibt problematisch,
liegt doch der Hauptakzent im Judentum seit jeher nicht, wie im Christentum, auf
der dogmatischen Formulierung von Glaubenssiitzen, sondern auf dem praktischen
Gehorsam gegen Gottes Willen, wie er konkret in den Geboten der Torah nieder-
gelegt ist. So wurde ja auch die jiidische « Theologie » — es gibt sie wohl, wenn
auch der Terminus als solcher auf das Judentum angewandt leicht Fehlinterpre-
tationen unterliegt — erst im Gefolge des Kontakts jlidischer Gelehrter mit der
muslimischen Theologie geboren. Dem halachisch-traditionell gebundenen Judentum
ist sie stets suspekt geblieben, weil man sie von dieser Seite her wohl mit Recht
als ein ausgesprochen unjiidisches Element empfunden und bewertet hat. An dieser
Einschitzung #ndert auch die Tatsache nichts, dass jidische Geistesgrolen wie
Maimonides (1135-1204) Theologie getrieben und Glaubensgrundsitze formuliert
haben, die iibrigens stets Versuche geblieben sind, die wesentlichen Elemente des

133



jiidischen Erbes herauszuheben. Niemals jedoch konnten und wollten derartige
Formulierungen den Anspruch erheben, normativen Charakter zu besitzen und den
judischen Glaubensinhalt erschépfend darzustellen.

Andererseits hat man aber auch im Judentum, wohl als Reaktion gegen gewisse
Auswiichse der Dogmatisierung von Glaubenssiitzen im christlichen Bereich, das
« theologische » Element bewufBt oder unbewuft unterspielt, so daf3 man schablo-
nenhaften Formulierungen, wie man sie zumalen bei modernen jiidischen Autoren
antreffen kann, so z. B.: «Im Gegensatz zum Christentum hat das Judentum keine
Theologie und kein Dogma » und Ahnliches, ebenfalls mit der gebotenen Vorsicht
begegnen muss, Die beste und ausgewogenste Formulierung hat wohl der grofe
jidische Gelehrte und Reorganisator des Jewish Theological Seminary of America,
Solomon Schechter (1850-1915), gegeben, der einmal schrieb: « Wohl kennt das
Judentum keine ‘Dogmen im christlichen Sinn, doch bedeutet das keinesfalls, daf3
es keine Glaubensprinzipien besitzt, ohne die keine Religion Bestand haben kann. »

Besonders scharfer Ablehnung begegneten alle Bestrebungen, die unter dem
Sammelnamen « jiidische Theologie » zusammengefa3t werden kénnen, vonseiten des
bewuBlt traditionsgebundenen Judentums im 19. Jahrhundert, als sich der damals
auftretende jiidische Liberalismus dieses Gebietes bemiichtigte und die fiir das
traditionelle Judentum wesentlichen Grundbegriffe im Geiste einer historisch-
kritischen Evolutionstheorie in Frage stellte und groBteils ablehnte. Im Mittelpunkt
stand aber auch bei dieser Auseinandersetzung, in deren Gefolge sich dann die drei
groBen Tendenzen, die mnoch heute das moderne Judentum charakterisieren :
orthodoxes, konservatives und Reformjudentum, progressiv voneinander abgrenzten,
nicht etwa ein echtes « Theologumen» im christlichen Sinn, sondern die Frage
nach der Gleichwertigkeit der rabbinischen Uberlieferung mit dem Bibeltext, und
damit das Problem ihrer absoluten Verbindlichkeit, die von den Reformern entweder
ginzlich abgelehnt oder doch sehr weitgehend eingeschrinkt wurde. Bezeichnend
fir die damalige Situation ist, als terminus ad quem einer jahrzehntelangen
Entwicklung, das 1910 verdffentlichte Werk des groflen jiidischen Reformtheologen
Dr. K. Kohler, Grundriff einer systematischen Theologie des Judentums auf ge-
schichtlicher Grundlage.

Nun ist auch das Judentum nicht auf dieser Entwicklungsstufe stehengeblieben.
So wurde durch die konkrete Erfahrung der letzten Jahrzehnte vor allem die
Assimilationsthese, die das Reformjudentum hundertprozentig auf seine Fahne
geschrieben hatte, ad absurdum gefiihrt, und das ungeheure Blutopfer der Ver-
folgungszeit, zusammen mit der Griindung eines jiidischen Staates, haben nachhaltig
auf das jiidische KollektivbewuBtsein eingewirkt, und das innerhalb aller Tendenzen
des modernen Judentums. Aufgrund dieser Kollektiverfahrung ist auch im Reform-
judentum ein Umdenken eingetreten und, damit verbunden, ein bewusstes Zuriick-
greifen auf die Elemente der groBen jiidischen Tradition. Der Vf. charakterisiert die
heutige Situation folgendermassen (S. 13/14) :

Heute ist es wohl nicht zufillig, daB3 in den beiden groBen Zentren des
Weltjudentums, in Israel und in den Vereinigten Staaten von Amerika, diver-
gierende Entwicklungen festzustellen sind. Das israelische Judentum verzichtet
weitgehend auf Darstellungen der Glaubensinhalte des Judentums aus heutigem
BewuBtsein, wihrend es in Amerika Ansdtze zu einer theologischen Durch-
dringung des Judentums gibt, wobei als die existentiellen Ausgangspunkte einer
Neufassung jiidischer Glaubensinhalte die beiden Brennpunkte der neuesten
jiidischen Geschichte gesehen werden, der Untergang des europiischen Juden-
tums in den Jahren der NS-Verfolgungen und andererseits die Griindung des
Staates Israel.

134



An dieser Entwicklung sind zwei Elemente typisch fiir die jiidische
Religions- und Geistesgeschichte :

1. Nicht das israelische Judentum, sondern das Judentum der Diaspora
bemiiht sich um Reformulierung der Glaubensinhalte.

2. Ausgangspunkt dieser Bemiihung ist die Geschichte, die als Heilsge-
schichte interpretiert wird.

Die Darstellung B.-Ch.’s fuflt, wie es schon der Titel des Buches aussagt, auf
den sogenannten « Dreizehn Glaubensartikeln » des grossten jiidischen Religions-
philosophen des Mittelalters, Moses Maimonides, die trotz anfinglicher Wider-
stinde selbst in das tigliche Gebetbuch aufgenommen wurden, wo sie im Anhang
an das Morgengebet ihren Platz fanden. So nennt den B.-Ch. diese Artikel auch
« den populirsten Katechismus des Judentums » (S. 29). Die Zahl 13 basiert dabei
auf Ex, 34:6, 7, der Offenbarung der Gnadeneigenschaften Gottes an Mose (nach
der Zdhlung des Talmuds).

Wie B.-Ch. in seinem Buch «Jenseits von Orthodoxie und Liberalismus »
(2. Aufl, Frankfurt a. M. 1964) dargelegt hat, identifiziert sich seine eigene Auf-
fassung vom Judentum nicht ohne weiteres mit irgendeiner « Tendenz». Sein
Bestreben ist, die Lehren des Judentums zu aktualisieren, der heutigen Mentalitit
zu erschliessen und so den « Weg des Judentums » zu einem fiir moderne Menschen
gangbaren Weg zu machen. Wie man nun auch vom strikten Standpunkt der
jiidischen Tradition aus gesehen einen solchen Versuch beurteilen mag, so gliedert
er sich doch harmonisch ein in die Fiille zeitgendssischer Bestrebungen #hnlicher
Art. Seine profunde Kenntnis der Tradition, gepaart mit einem wachen Sinn fiir
alle Probleme der heutigen Zeit, lassen B.-Ch. besonders geeignet erscheinen,
gerade christlichen Theologen eine gute und ausgewogene Darstellung der jiidischen
Grundlehren und damit des Judentums als aktuellem geistigen und religiosen
Faktor zu geben. Kein Christ, der sich der Bedeutung des jiidischen Erbes fiir
das Verstindnis seiner eigenen Glaubenswelt bewuBt ist, wird an diesem Buch
vorbeigehen kénnen, und auch viele Juden werden es mit Gewinn lesen.

K. H.

M. Brocke, J.J.Petuchowski u. W. Strolz (Herausg.), DAS VATERUNSER. Ge-
meinsames Beten von Juden und Christen, Verlag Herder, Freiburg-Basél-Wien
1974. 285 S.

~ In diesem Band sind die Ergebnisse eines Symposiums zusammengefasst, das
die Stiftung Oratio Dominica in Freiburg i. Br. im November 1973 veranstaltet hat.
Trotz jahrhundertelangem « Sich-Auseinanderlebens », das die jiidisch-christ-
lichen Beizehungen weitgehend geprigt hat, liegt es auf der Hand, da3 das Judentum
und das Christentum auf Grund ihrer « gemeinsamen Wurzel » dennoch zahlreiche
verbindende Elemente bewahrt haben, was besonders auf dem Gebiete des Gebetes
und der Liturgie sichtbar wird. Dal} das zentrale christliche Gebet, das Vaterunser,
aus einer dem Judentum und dem Christentum gemeinsamen Glaubenswelt stammt,
ist seit langem allgemein anerkannt, und so stellt dieses Gebet gewil wie kein
anderes den geeigneten Ausgangspunkt dar, diese Gemeinsamkeit angesichts der
durch die christliche « Adversus-Judaeos-Theologie » hervorgerufene bedauerliche
Entfremdung zwischen den beiden Religionen heute wieder ganz besonders zu
betonen.
Das Buch ist in zwei Hauptteile gegliedert, wobei im ersten jiidische, im
zweiten christliche Autoren zu Worte kommen. Wenn auch nichts wesentlich Neues
ausgesagt wird — was bei diesem Thema auch kaum mdglich ist —, so handelt

135



es sich doch oft um Elemente — das trifft besonders fiir die Beitrige von jiidischer
Seite zu —, die im christlichen Bereich nur zu oft noch wenig oder doch unvoll-
kommen bekannt sind und deren Zusammenfassung in einem handlichen Band
gewil} fiir viele Leser eine willkommene Informationsquelle darstellt.

Von christlicher Seite her ist vor allem die seelsorgliche Aktualisierung des
Herrengebets ein zentrales Anliegen. J. Bronner, Prof. fiir Pastoraltheologie an der
Theol. Fakultit Luzern, schreibt dartiber sehr richtig in seinem Beitrag Das Vater-
unser in der seelsorglichen Praxis (S. 242/43) :

Wenn wir uns in der Seelsorge die Miihe nehmen, das Vaterunser nicht nur
zu beten und immer wieder, vielleicht fast zu oft, beten zu lassen, sondern es
auch predigen, es zu einem Lieblingsthema unserer Verkiindigung zu machen,
dann und nur dann hat dieses Gebet auch heute noch seine grof3e Bedeutung
und iiberragt in Inhalt und Form die meisten anderen Gebete, am allermeisten
jene modischen Gebete, die wir uns selbst zurechtzimmern und in denen wir
glauben, der Erfahrung des heutigen Menschen besser gerecht zu werden...
Gebete fabriziert man nicht am laufenden Band, man schiittelt sie nicht aus
dem Armel...

Besonderer Dank gebiihrt M. Brocke, Lehrbeauftragter fiir Judaistik an der
Universitit Regensburg, fiir die niitzlichen « Weiterfithrenden bibliographischen
Hinweise » im Anhang, sowie fiir das Glossar hebriischer Fachausdriicke,

K. H.

)

A. Falaturi u. W. Strolz (Herausg.), GLAUBEN AN DEN EINEN GOTT. Mensch-
liche Gotteserfahrung im Christentum u. im Islam. Verlag Herder, Freiburg-
Basel-Wien 1975. 245 S.

Der vorliegende Band enthiilt die Beitrige zu einem Symposium, das die
Stiftung Oratio Dominica im November 1974 in Freiburg i. Br. abgehalten hat.

Es besteht seit einiger Zeit die — absolut legitime und notwendige — Tendenz,
den Islam mehr als bisher in die religiose Problematik unserer Zeit einzubeziehen,
nachdem er jahrhunderte lang von der abendlindischen Theologie her gesehen
irgendwie am Rand geblieben ist. Dafiir sind wieder verschiedene Faktoren
maflgebend, nicht zuletzt die politische Entwicklung, in deren Verlauf die
ottomanisch-islamische Vorherrschaft in Europa immer mehr zuriickgedringt wurde.

Auf katholischer Seite bedeutet auch auf diesem Gebiet das 2. Vatikanische
Konzil, das in seiner Erklirung iiber die « nichtchristlichen Religionen » auch dem
Islam ein Kapitel gewidmet hat, einen Meilenstein, der von Prof. Anawati von der
Universitit Kairo folgendermassen beurteilt wird (S. 7):

Daf3 die (kath.) Kirche in einem feierlichen und offiziellen Dokument wie
dem Konzilstext aussagt, der Gott des Islams sei der einzige, lebendige, in sich
seiende, barmherzige und allmiichtige Gott, der Schopfer des Himmels und der
Erde, ist im Bereich der islamisch-christlichen Beziehungen eine Tatsache von
erstrangiger Bedeutung.

Judentum, Christentum und Islam verbindet der Glaube an den einen Schépfer-
gott, doch wird dieses Grundprinzip im Islam nicht wie im Judentum und im
Christentum mit dem Vatergedanken in Verbindung gebracht. Einer der Haupt-
zwecke des Freiburger Symposiums war, sich dariiber zu fragen, wie nun auch
im Islam dennoch eine menschliche Gotteserfahrung moglich wird. Es konnte
dabei selbstverstindlich in keiner Weise darum gehen, die grundlegenden Unter-
schiede in der Auffassung von Christentum und Islam tiberbriicken zu wollen, doch

136



ist das gemeinsame Bekenntnis zum einig-einzigen Gott auch wieder eine geniigend
breite Basis fiir einen wirklich fruchtbaren Dialog angesichts der heute immer
mehr um sich greifenden Glaubenslosigkeit. Auch teilt ja das Christentum mit dem
Islam die gemeinsame Hoffnung auf das, was die Propheten der Bibel «jenen
Tag » und der Koran yaum ed-Din, « der Tag des Gerichtes » nennen.

Unter den Beitrigen seien folgende besonders hervorgehoben :

Smail Balic, Oberstaatsbibliothekar an der Nationalbibliothek Wien: Das
Jesusbild in der heutigen islamischen Theologie.

Rudi Paret, emerit. Ordinarius fiir Islamistk an der Univ. Tiibingen: Das
Verhiiltnis von Offenbarung und Tradition im Islam.

Abdoldjavad Falaturi, Prof. fiir Islamkunde u. Philosophie an der Universitit
Kairo : Zeit- und Geschichiserfahrung im Islam.

Hamid Algar, Prof. an der University of California, Department of Near East
Studies : Zur Frage des Sikularismus in der islamischen Welt.

Richard Gramlich, Prof. fiir Religionswissenschaft an der Univ. Freiburg i. Br. :
Mystische Dimensionen des islamischen Monotheismus.

Fiir November 1976 plant die Stiftung Oratio Dominica ein Symposium von
Juden, Christen und Muslimen tber zentrale Glaubenserfahrungen in den mono-
theistischen Religionen.

K H.

Kommission fiir die religiosen Beziehungen zu dem Judentum : RICHTLINIEN
UND HINWEISE FUR DIE KONZILSERKLARUNG « NOSTRA AETATE,
ART. 4». Von den deutschen Bischofen approbierte Ubersetzung, Eingeleitet
von Willehad Paul Eckert OP. Nachkonziliare Dokumentation 49, Paulinus-
Verlag Trier, 40 Seiten, kt. 9.80 DM. (ISBN 3-7902-4201-2).

Diese «nachkonziliare Dokumentation » enthélt im letzten Teil die offizielle
deutsche Ubersetzung der Ende 1974 erschienenen « Richtlinien und Hinweise fiir
die Konzilserkldrung « Nostra Aetate, Art. 4 » aus dem Jahre 1965. Vorausgeht (S. 7-31)
eine komprimierte und instruktive Einleitung, verfa3t von W.P, Eckert, iiber die
« Vorgeschichte », iiber « Mingel der Konzilserklirung », « Die Pipstliche Kommis-
sion fiir die religitsen Beziehungen zum Judentum », « Fortschritte gegeniiber der
Konzilserklirung », « Die Bedingungen des Dialogs», «Jesus und die Juden »,
« Das briiderliche Gespriich », iiber die « Zusammenarbeit christlicher und jiidischer
Gelehrter », « Verbindungen zwischen christlicher und jiidischer Liturgie », « Die
Heilige Schrift », « Konsequenzen fiir Katechese und Pastoral », « Das gemeinsame
Gebet », « Aufforderungen zum gemeinsamen Handeln », und — kritisch — iiber
« Offengebliebene  Wiinsche ». Jedem, der die Bemiihungen protestantischerseits,
sei es im Rahmen des Weltkirchenrats oder z.B. innerhalb der Ev. Kirche in
Deutschland um ein christliches Verstindnis des Judentums und ein Verstehen der
Judenheit kennt, springen zahlreiche Analogien ins Auge. Ein wesentlicher Unter-
schied der « Richtlinien » etwa gegeniiber der Studie des Rates der EKD « Christen
und Juden » (1975) besteht darin, daf3 diese das « Land » und den « Staat Israel »
nicht erwihnen, Es fragt sich allerdings, ob eine z.Zt. gewiinschte Studie des
Weltkirchenrates — an der also nicht nur die « westlichen » Kirchen mitgearbeitet
hitten — das « Land » beriicksichtigen wiirde. W. P. Eckert selbst erwiihnt «die
Bindung der Juden an das Land der Viter» unter den « Offengebliebene(n)
Wiinschen » (S. 29). M. E, kann auch eine rein religitse — wenn es so etwas

137



iiberhaupt geben sollte — christliche Stellungnahme das « Land der Viter » nicht
ausklammern, wenn man bedenkt, daf3 schon in den Quellen der jiidischen
« Religion », wie im Deuteronomium, die gottliche LandverheiBung der Grund von
Exodus und Eisodus und von dem fiir das Leben im Lande gebotenen Thorage-
horsam ist (vgl. 5. Mose 4,37 ff. ; 6,10 ff.; 7,7 ff. u.6.). Eine mit Recht geforderte
« Theologie des Judentums» (vgl. S. 23) mufl die Judenheit in Geschichte und
Gegenwart nehmen wie sie ist, auch wenn sie sich keineswegs einstimmig darstellt.
Das Gleiche gilt umgekehrt fiir die Juden im Hinblick auf das uneinheitliche
Christentum und das unterschiedliche Christus- und Selbstverstindnis. Nur so kann
es zu einem « Briickenschlag » kommen (S, 15), der wohl fiir beide Seiten wesentlich
ist ; freilich bleibt es Juden iiberlassen, ob sie das wollen oder nicht. Die « Richt-
linien » — {iber die in dieser Zeitschrift mehrmals gehandelt wurde (vgl. Judaica 381,
1975, S. 2ff.) — enthalten sehr viel Positives, das groBenteils direkt in den
evangelischen Bereich iibertragbar ist. So sei hier die Forderung nach einer ver-
besserten Ausbildung in judaicis von Religionslehrern und Theologen hingewiesen.
Die wissenschaftliche Erforschung der Probleme des Judentums und der jiidisch-
christlichen Beziehungen soll gefordert werden, besonders in den Bereichen der
Exegese, der Theologie, der Geschichte und der Soziologie.» (S. 38). Da eine
realistische « Theologie des Judentums» eine wahrhaft « dkumenische » Aufgabe
fiir die Kirche aus Juden und Heiden ist, verdient die gesamte « nachkonziliare
Dokumentation Band 49 » evangelischerseits eine genaue Beachtung und Wiirdigung.

Herbert Schmid.

Hans Heinrich Schmid, DIE STEINE UND DAS WORT. Fug und Unfug biblischer
Archiologie, Theologischer Verlag Ziirich, 264 Seiten., Fr./DM. 36.—.

. Dem Verfasser geht es — oft in Auseinandersetzung mit W. Kellers Buch
« Und die Bibel hat doch recht» (1955) — um den Erweis dessen, was die Archio-
logie zum Verstindnis biblischer Aussagen zu leisten vermag bzw. nicht zu leisten
vermag. Schmid geht mit dieser Zielsetzung ausfiihrlich und gut verstindlich ein
auf die Schopfungs- und Flutgeschichte, auf die Erzdhlung vom Turmbau zu Babel,
auf Israels Aufenthalt in Agypten und seinen Auszug, auf die Einnahme Jerichos,
auf die Bauten Salomos und auf die Beziehungen der Textfunde von Qumran zum
Neuen und Alten Testament. Das Ergebnis der Darlegungen wird S, 253 knapp
zusammengefal3t : « Mit Fug wird biblische Archiologie betrieben :

— in der Erforschung der Geschichte Israels...,

— in der Beschreibung der geistigen und religiosen Umwelt der Bibel...,

— als Mittel zur Erarbeitung der spezifisch biblischen Interpretation historischer

- Ereignisse und altorientalischer Vorstellungen.

Unfug wird mit biblischer Archiologie betrieben :

— in der oberflichlichen Auswertung methodisch unzureichend behandelter archio-
logischer Sachverhalte,

— in der voreiligen Herstellung von Beziehungen zwischen archiologischen Er-
gebnissen und methodisch unsachgemifl behandelten Bibeltexten,

— als Mittel zum Beweis der Wahrheit oder der Unwahrheit der Bibel. »

Im groBen und ganzen kann man dem Verfasser nur zustimmen und fiir seine
Arbeit danken, die jeder Teilnehmer an einer Studienreise nach Palistina gelesen
haben sollte. Einige Kleinigkeiten fielen dem Rezensenten auf, die z. T. bei einer

138



Neuauflage zu beriicksichtigen wéren: Dal} in Babylon «so etwas wie ein Sabbat
bekannt » war, miil3te genauer dargelegt werden (S. 16). Hat bei der « Geschichte »...
«von den Engelehen» (S. 82) der Mensch gehandelt und gefrevelt geht es in
Gen. 11 tatsichlich um « Himmelsstiirmerei» (S. 98 ; c¢f. S. 106) ? In der Legende
S. 103 wiire zu berichtigen, dafl die Pyramide von Meidum etwa 75 KM siidlich
(nicht nordlich) von Kairo liegt. Wenn auch die Ubersetzung gelidufig ist « Rof3
und Reiter warf er ins Meer» (Ex. 15,21 Ziircher Bibel), so sollten Die « Reiter »
doch durch « Fahrer» (der Streitwagen) ersetzt werden (S. 128 ; 133). In Javne
fand gegen Ende des 1. Jh. nChr, keine « Synode von Jamnia » statt (S. 224 f.).
Richtig ist, daf3 eine Beziehung der Hohlenfunde zur Siedlung von Qumran « sehr
wahrscheinlich, aber bislang nicht sicher erwiesen ist » (S. 213). Es geht dann aber
nicht an, auf S. 233 festzustellen: «Jedenfalls hatten sie (nimlich die Bewohner
von Qumran) ... ihre Handschriften in den nahegelegenen Hohlen versteckt. » Auf
dem Plan von Qumran — ob die Gemeinschaftssiedlung eine Niederlassung der
« Essener » war, ist m. E. alles andere als erwiesen — fehlt die Ziffer «5» : Die
Keramik-Werkstitte liegt nordlich von der Treppe der «Zisterne» (6) an der
Mauer (S. 229) ; auf dem Bild S, 228 ist sie am oberen Ende der Grabungsstitte
vor dem rechteckigen Wasserbecken gut zu sehen.

Schmids Buch ist nicht blo Reisenden, die aus biblischen Griinden nach
Paliistina fahren, sehr zu empfehlen, sondern auch Pfarrern und vor allem Religions-
lehrern, werden doch hier sachkundig und ausgewogen Texte und Themen behandelt,
die immer wieder im Religionsunterricht von Bedeutung sind und einen Lehrer
erfordern, der {iber Sachkenntnisse verfiigt.

Herbert Schmid.

A. Holl, TOD UND TEUFEL. Deutscher Taschenbuch Verlag, Miinchen 1976.
203 S. 5.80 DM.

Der katholische Theologe A. H. ist schon mehrmals publizistisch hervorgetreten.
Bekannt wurde sein Name besonders durch sein Buch « Jesus in schlechter Ge-
sellschaft ». Wer ihn gelesen hat, wird sich nicht wundern, daf} er mit den Autori-
titen seiner Kirche in Konflikt geraten ist...

In fliissigem Stil und in einer durch zahlreiche Anekdoten und Einschiibe
aufgelockerten Darstellungsweise behandelt H. hier in bewuft populdr gehaltener
Form die Frage nach dem, was die Schultheologie « Die letzten Dinge » nennt.
Anhand von Einblendungen aus der Religionsgeschichte — der Vf. war, bevor ihm
die venia legendi entzogen wurde, Dozent fiir dieses Fach an der kath.-theol.
Fakultit der Universitit Wien — und von Beispielen aus verschiedenen Kultur-
kreisen zeigt er auf, wie die Vorstellungen auf diesem Gebiet entstanden sind, und
wie sie sich weiterentwickelt haben. Dal3 auch die biblischen Aussagen und damit
das, was die kirchliche Lehre aus ihnen gemacht hat, auf diesem Hintergrund
gesehen werden miissen, ist ebenso unbestritten wie die Notwendigkeit, diese
Darstellungsweise zu « entmythologisieren» und in eine andere Sprache wund
Vorstellungswelt, nihmlich die unsere, zu iibertragen, damit sie heute verstindlich
wird. Doch was bleibt davon am Ende dieses « Entmythologisierungsprozesses »
tibrig ? Das ist die grundlegende Frage, und sie wird mit einer « Aktualisierung »
der Darstellungsweise in keiner Weise beantwortet. Gibt es darauf iiberhaupt eine
Antwort ? Geben wir dem Vf. das Wort (S. 106) :

Soll ich sagen: Ja, wir sind erlést — wo jede Sekunde ein Mensch auf
dieser Welt verhungert ?

139



Soll ich sagen : Nein, wir sind nicht erlost — und damit jene geschichtliche
Kraft (die Kirche) verleugnen, von der ich vorhin gesprochen habe ?

Mit Ja oder Nein lisst sich die Frage nach der Erlosung offenbar nicht
beantworten, mithin auch nicht die Frage nach dem, was nach dem Tod ist.
Wir bleiben der Erlosung bediirftig, und wir haben einen Antrieb, trotz aller
Fehlschlige die Erlésung zu denken.

Mit anderen Worten : Das Reich Gottes wird nicht mit Ja oder Nein
gesetzt oder verneint; es mul} hergestellt werden...

Ein Buch, das zum Nachdenken und zum Umdenken herausfordert und damit
gewill eine wichtige Funktion erfiillt in einer Zeit, in der sich die alten dogma-
tischen Formulierungen hoffnungslos in nichts auflésen, wo die alten « Sicherheiten »,
wie sie die kirchliche Lehre bieten wollte, endgiiltig ihre Glaubwiirdigkeit einge-
biiit haben und wo der einzelne mehr denn je auf sich selbst gestellt ist.

K. H.

R. Hammer, BUERGER ZWEITER KLASSE. Verlag Hoffmann u. Campe, Hamburg
1974, 278 S. 26.— DM.

Dieser dokumentarisch belegte Bericht iiber die Judenfeindschaft in der UdSSR
und im heutigen Polen zeigt mit Deutlichkeit, da3 die in diesen Lindern vor-
handene Tradition des Antisemitismus nicht selbstverstindlich durch gesellschafts-
verindernde Revolutionen aufgehoben und beseitigt wird. Die in diesen beiden Staaten
praktizierte Entrechtung der fjiidischen Biirger und ihre Abstempelung zu Ein-
wohnern zweiter Klasse macht offenbar, wie hartnickig und zih das giftige Unkraut
dieser Diskriminierung weiterwuchert.

Dabei lassen sich auch hier die Merkmale des klassischen, nie besonders
originellen Antisemitismus leicht nachweisen. Dazu gehort einmal, dall dieser Hal3
zuniichst sein wahres Gesicht hinter einer Maske versteckt. Scheinbar richtet sich
die Abneigung nur gegen den Zionismus (S. 42 ; 86), der in seiner internationalen
Veristelung und Organisation eine gefihrliche Bedrohung fiir den Aufbau des
Sozialismus darstelle. Dabei wird — und dies ist ein alter Trick des Antisemitismus
— unterschieden zwischen Juden, die man noch akzeptieren kénne, und zwischen
solchen, die man ablehnen miisse (S. 65) ; selbstverstindlich werden alle Anhiinger
des Zionismus unter das Vorzeichen der Unannehmbarkeit geriickt. Sehr rasch
zeigt es sich aber, daBl Judentum und Zionismus gleichgesetzt werden. Um den
Zionismus besonders verichtlich zu machen, wird ihm wider jede Wahrheit eine
Verbindung mit dem Nationalsozialismus zur Last gelegt (S. 69). Diese Verleumdung
geht so weit, da3 die unsinninge Behauptung laut wird, mehr als tausend nazi-
stische Verbrecher seien in der israelischen Armee titig (S. 78), wohl um den
Eindruck zu verwischen, daB3 innerhalb der dgyptischen Armee unter dem ehemali-
gen Staatschef Nasser erwiesenermallen derartige Personen titig gewesen sind. Ganz
von selbst ergibt es sich, daBl der anfinglich aus Tarnungsgriinden vorgebrachte
Unterschied zwischen Juden und Zionisten nicht nur unscharf gemacht, sondern
auch aufgehoben wird. In einem Atemzug werden « Jude, Kosmopolit, Zionist, Spion
und Morder » (S. 241) genannt. Dabei wird deutlich, daB3 nicht bestimmte Handlun-
gen der Juden gebrandmarkt werden, sondern dal3 in erster Linie das Judesein als
solches — und dies ist ein weiteres Kennzeichen des Judenhasses — als Delikt gilt
(S. 85).

Das schlieBt aber ein, daB3 diesen Juden die entlastende Blitzableiterfunktion
fiir politisches Versagen der Verantwortlichen zugeschoben wird. Auch das ist ein
Merkmal des Antisemitismus. Ob es sich um zu hohe Preise (S. 22), um studen-

140



tische Unruhen (S. 122), um die Untergrabung der Familien oder um die Unter-
wanderung der Medizin handelt (S. 170), — immer sind die Juden daran schuld.
Den Juden wird — trotz ihrer offenkundigen Ohnmacht im Spiel der Weltmichte —
eine angebliche Ausiibung einer internationalen Herrschaft angedichtet (S. 64, 65
und passim).

Dieser Trend der Diskriminierung fiithrt dazu, dafl die Juden als besondere
Einheit nicht mehr in Erscheinung treten sollen. Dies ist das Programm der
zwangsweisen Assimilierung (S. 243), die aber gerade wegen ihres Druckes zum
MiBerfolg verurteilt ist. Da aber inmerhalb solcher sozialistischen Staaten das
Scheitern einer derartigen Finordnung offiziell nicht zur Kenntnis genommen
werden kann, wird wiederum — vor allem in der Sowjetunion — die Ausreise durch
behérdliche FuBangeln und verwaltungsmiflige Stolperdrihte zu einem existenz-
gefihrdenden Hindernislauf.

Es ist anzuerkennen, dal3 innerhalb dieser beiden Linder ein Widerstand
gegeniiber dem HafB auf die Juden auch in der Form von Protesten laut wird ; vor
allem wird deutlich gemacht, da3 der Antisemitismus von den Behdrden beabsich-
tigt und gesteuert wird (S. 122). Es konnte sogar geschrieben werden: « Es gibt
Situationen, in denen jeder anstindige Mensch lieber Jude sein mdchte » (S. 204).

Das groBe Verdienst dieses gut informierenden, niichternen und griindlichen
Buches besteht darin, daB3 es die Augen fiir eine Tatsache 6ffnet: Antisemitismus
ist nicht das Privileg einer bestimmten politischen Gruppierung oder einer so oder
so gerateten Gesellschaftsordnung ; er kann — um die alten Begriffe aufzugreifen —
politisch rechts oder links angesiedelt sein. Jedermann kann von dem Bazillus des
zerstorerischen Antisemitismus angesteckt werden. Es ist gut, da3 hier ein Appels
zur nichternen Wachsamkeit dadurch erfolgt, daB man nicht meint, man habe
die Versuchung der Judenfeindschaft ein fiir alle Mal schon hinter sich.

Rudolf Pfisterer.

Artur Eisenbach, Wielka Emigracja wobec kwestii zydowskiej 1832-1849 (= DIE
STELLUNG DER GROSSEN EMIGRATION ZUR JUDISCHEN FRAGE
1832-1849),Warszawa : Panstwowe Wydawnictwo Naukowe 1976, 475 S. 8o.
66,— zl.

Nachdem Verf, sich bereits in einer Reihe von Aufsitzen, vor allem aber in
seiner Monographie « Kwestia rownouprawnienia Zydéw w Krolestwie Polskim »
(= Die Frage nach der Gleichberechtigung der Juden im Konigreich Polen),
Warszawa 1972, eingehend mit den juristischen, politischen und sozialen Implika-
tionen der Emanzipationsbemiihungen der Juden in Osteuropa, vornehmlich in
Polen und RuBland, auseinandergesetzt hat, beschiiftigt er sich in der vorliegenden
Arbeit in erster Linie mit der Diskussion der jiidischen Frage unter den polnischen
Emigranten in Westeuropa nach dem gescheiterten Aufstand von 1830/31. Mit
dieser Studie bereichert Verf. die Literatur, die der « Grolen Emigration » gewidmet
worden ist, um eine sehr wesentliche Position ; denn trotz der immensen Zahl an
Arbeiten tiber die verschiedensten Probleme der « Groflen Emigration » ist die
Stellung derselben zur jiidischen Frage, obwohl diese eine ganz erhebliche Rolle
unter den Emigranten gespielt hatte, bislang kaum in den Blickpunkt des Interesses
geriickt worden. Abgesehen von kleineren Abhandlungen hat sich in beachtlichem
Umfang in neuerer Zeit nur noch Abraham Duker mit diesem Problemkreis befaft,
in den iibrigens auch U. Haustein durch seinen Beitrag « Das Verhiltnis von Juden
und Polen » (in: Kirche und Synagoge, ed. K. H. Rengstorf u. S. von Kortzfleisch,
Bd. 2, Stuttgart 1970, Kap. 11,3) einem — hoffentlich — gréBBerem Leserkreis

141



einen ersten Einblick gewihrt hat. Insofern stellt das Buch A. Eisenbachs von vorn-
herein ein sehr zu begriiBendes Werk dar, und dem Anspruch des Verf. eine
« bestehende Liicke » in der Literatur durch die Bearbeitung « der Entwicklung der
Ansichten der wesentlichen Emigrantengruppen iiber einige grundlegende Probleme
der jiidischen Frage in Polen» zu fiillen (S. 9), wird es auch ‘gerecht,

Ziel des vorliegenden Bandes — nach einer Bemerkung des Verf. handelt es
sich hier um den ersten eines auf zwei Teile angelegben Werkes (S. 11) — ist es
« festzustellen, wann und unter dem Eindruck welcher Ereignisse und Faktoren die
inhaltliche Ausweitung und Radikalisierung der Forderungen der Emigranten-
gruppen beziiglich der gesellschaftlichen Fragen erfolgte, welche Resonanz dieses
Faktum im BewuBtsein der Juden in Polen und im Ausland hervorrief, welchem
EinfluB dieses auf das Engagement des jiidischen Biirgertums, besonders seiner
aufgeklirten Kreise, fiir die polnische Unabhingigkeitsbewegung sowie den Kampf
um die Emanzipation hatte.» (S. 10). Um dieses Ziel zu erreichen, zitiert und
analysiert Verf. alle wesentlichen Stellungnahmen und AuBerungen der verschiede-
nen gesellschaftlichen Gruppierungen sowie einzelner Personlichkeiten zu den
erwihnten Problemen. Dabei beschriinkt er sich nicht auf die durch Publikation in
Biichern, Zeitungen oder Zeitschriften zuginglichen Quellen, sondern beriicksich-
tigt genauso auch handschriftliche Aufzeichnungen, Briefe und unvertffentlichte
Materialen, sofern sie noch in Archiven greifbar sind. Das so zusammengetragene
umfangreiche Material bietet Verf. iibersichtlich, in sechs Kapitel, nach sachlichen
Gesichtspunkten geordnet, eingeteilt, dar. Ausgehend von einer Darstellung der
sozialen Lage sowie der rechtlichen Stellung der Juden in Polen und Rufland
(S. 15-107) ldBt er vor dem Leser den Verlauf der Diskussion anschaulich Revue
passieren. Im Mittelpunkt steht dabei folgende doppelte Alternative: Darf den
Juden die volle Gleichberechtigung, also die Anerkennung als Staatsbiirger mit
allen Rechten und Pflichten zugestanden werden, oder sollen sie die « Fremden »
bleiben, bestenfalls geduldete Randsiedler der Gesellschaft, oder soll man sie zum
Verlassen des Landes auffordern ? Wihrend Juden und ihre nichtjiidischen Anwilte
mit Blick auf die Vergangenheit den Nachweis zu erbringen sich anstrengten, daf3
sie schon immer loyale Staatsbiirger ihrem Verhalten nach gewesen sind und das
Thre zum Wohle des Staates beigetragen haben, daher also die Gleichberechtigung
verdienten, verbot fiir die einen das religiése (z. B. S. 185: «... nur die katholische
Religion ist Grundlage der Moralitit und menschlichen Tugend...»), fiir die
anderen das soziale Vorurteil (z.B. S. 104 : « Juden sind unmoralisch..., stéren
Entwicklung der nationalen Wirtschaft und des Handels, verleiten die Bauern zum
Alkoholismus... sind bestechlich, unehrlich... ») ein Eintreten fiir die Verbesserung
der Lage der Juden. Wieder andere werteten die Gleichberechtigung der Juden
als nicht einkalkulierbares politisches Sicherheitsrisiko (z. B. S. 109 : Juden widmeten
sich « gerne der Spionage »)... Die Worte eines so angesehenen Mannes wie Adam
Mickiewicz : « Das Problem Polens ist ein Problem der Freiheit und Gleichheit,
deswegen brauchen wir auch ‘den Fiirsten, den Grafen, den Bauern, den Juden in
gleicher Weise’ » (S. 220) waren nur eine Stimme im polyphonen Chor, und nicht
einmal die maBgebende...

Es versteht sich von selbst, dal im Rahmen einer kurzen Anzeige unméglich
die ganze Fiille an Information einer solch materialreichen Darstellung aufgezeigt
werden kann, Umso nachdriicklicher sei daher jedoch deren Lektiire empfohlen.
Wer immer sich mit der Emanzipationsbewegung der Juden in Mitteleuropa
beschiftigt, wird an diesem Buch nicht mehr vorbeisehen kionnen. Mit Spannung
darf man also auf das Erscheinen der Fortsetzung warten.

Stefan Schreiner.

142



Sch. Iéen-g/lhorin, JUGEND AN DER ISAR, Paul List Verlag, Miinchen 1974, 212 S.
25 DM.

Wie findet man von der liberal-assimilierten Atmosphire der jiidischen Ge-
meinde Miinchens der Nachkriegsjahre, das hei3t nach 1918, zu einem bewuf3ten
Judentum ? Das beschreibt uns der bekannte Jerusalemer Publizist und liberale
jiidische Theologe Sch. B.-C. an Hand seines eigenen Lebensweges, des Wieges von
Fritz Rosenthal zu Schalom Ben-Chorin. Geprigt von deutscher Kultur, gepaart
mit siiddeutsch-gemiitlicher Lebensart, fiihrt ihn die erste Etappe jiidischer « prise
de conscience» konsequenter Weise in die orthodoxe Ohel-Jakob-Gemeinde, doch bald
macht der junge R. dabei eine Erfahrung, die er dann spiter im Talmud bestitigt
findet : « Der Sabbat ist in euren Hinden, denn es heisst: ‘Der Sabbat ist fiir
euch’ », eine Betrachtungsweise, die sich ja auch das N.T. zueigen gemacht hat
(Mark. 2:27). Diese Erkenntnis wird fiir ihn zum religiésen Lebensprogramm
(S. 28) :

Spiter, sehr viel spiter erst, wurde mir klar, dass die Orthodoxie, oder
besser gesagt, das gesetzestreue Judentum, in der richtigen Erkenntnis, das
ganze Leben zu heiligen und unter Gottes Wort zu stellen, zu weit geht und
so das an sich Richtige bis ins Absurde vortreibt.

Das, was man heute als « Suche nach jiidischer Identitit » bezeichnen wiirde,
fithrt R. dann in verschiedene jiidische Bewegungen: Kadima, Bethar... Daneben
geht das Universititsstudium weiter, zusammen mit einer Betitigung im Buch-
handel, eine Wahl, die durch die Liebe zur Literatur bestimmt wurde: « Es war
die Liebe zum Buch, die mich in Beruf und Studium leitete » (S. 107). Viele
Begegnungen mit aussergewthnlichen Menschen fallen in diese Zeit, doch war sie
schon iiberschattet von dem, was der Vf. mit Nelly Sachs « Sternverdunkelung »
nennt : das unaufhaltsame Vordringen des Nationalsozialismus, bis dann 1935 die
Auswanderung in das damalige Palistina erfolgt.

Im Gegensatz zu manchen anderen Juden aus assimilierten Milieu ist B.-C. nicht
zum « Ultra-Israeli » geworden und hat seine tiefe Bindung an die deutsche Kultur
tiber alle « Sternverdunkelung » hinweg gepflegt und bewahrt. Riickblickend kann
er sagen (S. 208):

Im Jahre 1926 veroffentlichte Franz Rosenzweig, der Mitarbeiter Martin
Bubers, kleinere Schriften zur Religion und Philosophie unter dem Titel
« Zweistromland ». Gemeint waren wohl die beiden Strome der Religion und
der Philosophie, aber zugleich wurde dieses Buch zur Dokumentation eines
anderen Zweistromlandes, einer geistigen Landschaft, in der sich die Stréme
abendlindisch-deutschen Denkens und hebriischen Erbes begegneten.

So gesehen war auch das Land meiner Jugend ein Zweistromland. Und aus
diesem geographisch nicht zu begrenzenden Raum bin ich eigentlich nie aus-
gewandert, Es ist wohl das Schicksal meiner Generation, Biirger dieses Zwei-
stromlandes zu bleiben,

Isar und Jordan sind weit voneinander entfernt, doch sie miinden in ein
Herz. So seltsam spielen Geographie und Anthropologie ineinander.

Und der Vf. schlieBt seine Biographie mit den Worten, die ein ganzes Lebens-
programm beinhalten (S. 205) :
Die zwei Stidte meines Zweistromlandes blieben Miinchen und Jerusalem,
aber iiber beiden leuchtet die Schrift auf :

Aber wir haben hier keine bleibende Stadt,
sondern die zukiinftige suchen wir.

K H.

143



J. Roth, DER LEVIATHAN. Erzihlungen. Deutscher Taschenbuch Verlag, Miinchen
1976. 207 S. 5,80 DM.

1939 starb in einem Pariser Armenspital ein « Clochard », wie derer so viele
sie Seinekais bevolkern, auf der bestindigen Suche nach ein paar Franken, die
ihnen erlauben, ihre Vergangenheit und ihre Situation als Strandgut der Menschheit
im Weindusel fiir einige Stunden zu vergessen... Dieser in Armut und Verlassenheit
gestorbene heimatlose Mann feierte eine ungeahnte literarische Auferstehung :
Hermann Kesten nennt ihn im Nachwort zum vorliegenden Band von Erzihlungen
(S. 207) « den stirksten osterreichischen Erziihler zwischen den beiden Weltkriegen ».

Der in Ostgalizien in einem frommen jiidischen Elternhaus geborene J.R. ist
zum Barden seiner einzigen Heimat geworden, die 1918 in Triimmer fiel, der
{ibernationalen Osterreichisch-ungarischen Monarchie. Horen wird dazu wieder
Hermann Kesten (S. 202) :

So hat sich R. in seinem epischen Werk eine verlorene Heimat wieder
geschaffen, etwa jenes in jedem Detail so lebenswahre, lebenstriichtige Osterreich-
Ungarn, das bei aller stupenden Realitit eben durch R.’s epische Schirfe und
optische wie auch akustische Priizision zum fabulésen Traumreich der Habs-
burger Doppelmonarchie wurde ; so bevilkerte er mit dem Personal seines
Lebens seine Romane und Geschichten und lebte auch mit seinen erfundenen
Figuren wiederum, als wiren sie Komparsen seines eigenen Lebens.

Typisch fiir diese Haltung ist die Erzihlung « Die Biiste des Kaisers » (S.
120 ff.), wihrend der letzte Beitrag dieses Bandes, der ihm auch den Namen
gegeben hat, « Der Leviathan» (S. 168 ff.), einen charakteristischen Zug des ost-
jidischen Herkunftsmilieus R.’s in Licht riickt : den Traum von Weite und Ferne
inmitten der Enge des Ghettos, und die verklirte Liebe zum Imaginiiren, verkdrpert
in der Gestalt des Korallenhindlers Nissen Piczenik (S. 196) :

Was aber Nissen Piczenik betrifft, der ebenfalls damals (auf der Reise
nach Amerika) unterging, so kann man nicht sagen, er sei einfach ertrunken
wie die anderen. Er war vielmehr — dies kann man mit gutem Gewissen
erzihlen — zu den Korallen heimgekehrt, auf den Grund des Ozeans, wo der
gewaltige Leviathan sich ringelt.

K. H.

Vera Schlamm, BEWAHRT ZUM GLAUBEN. Der Weg einer jiidischen Arztin.
Christliches Vereinshaus Stuttgart 1975, Reihe : ABCteam. 111 S.

V.S. schildert ihr bewegtes Leben, die Jahre der Verfolgung in Europa unter
Hitler, das neue Leben in Amerika, ihre Hinwendung zum christlichen Glauben
nach einem langen und ernsthaften Suchen. Ich mul3 gestehen, daB3 ich mit ihrer
« Bekehrung » etwas Miihe habe : ich verstehe sie nach der vorliegenden Schilderung
nicht recht. Aber kann man iiberhaupt solches Erleben « verstehen » ? Schon finde
ich, dass V.S, so klar und entschieden betont, da3 ihr Glaube an Jesus den Messias
sie keineswegs von ihrem jiidischen Volk getrennt hat, ja dafl sie dadurch erst
recht ein bewuBtes und volles Ja zu ihrem Jiidischsein fand.

L.,

144



	Rezensionen

