
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 32 (1976)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Samuel Abraham Adler, ASPAKLARIA. Enzyklopädie des jüdischen Denkens (hebr.)
Bd 1, Jerusalem 1975 (zu beziehen beim Autor, Seestrasse 4, 8002 Zürich).

« Dem Judentum haftet eine grosse Unendlichkeit an, die aus zahllosen
Einheiten zusammengesetzt ist» (S. Schechter). Dr. Adler beginnt mit diesem Band
ein auf mehr als 12 Bünde angelegtes Werk, das möglichst umfassende Einblicke
in diese Unendlichkeit und in ihre zahllosen Einheiten vermitteln soll. In
alphabetischer Reihenfolge werden Begriffe behandelt, deren Inhalte in der maßgeblichen

jüdischen Tradition eine grosse und bunte Rolle gespielt haben.
Charakteristische Zitate der einflussreichsten Bibelerklärer (an ihrer Spitze Raschi) und
Religionsphilosophen (an ihrer Spitze Maimonides) werden geordnet angeführt,
um die Hauptschattierungen des jüdisch-religiös-geistigen Denkens zu verdeutlichen.
Die wichtigsten der 36 im 1. Band behandelten Begriffe sind ab/abôt (Vater/Stammväter),

Abraham, Aggadah und adam (Mensch). Unter ihnen liegt der Begriff
Mensch eindeutig an der Bedeutungsspitze. Seine geschichtliche Ausfaltung
beansprucht 413 Seiten dieses 551-seitigen Bandes. Er ist in 16 Einzelthemen (z. B.
Pflichten, Willensfreiheit, Erwählung, Gottähnlichkeit des Menschen) unterteilt.

Adlers begonnenes Werk reiht sich würdig an andere jüdische Anthologien
(z. B. L. Ginzberg, The Legends of the Jews) an. Das Hauptaugenmerk Adlers
aber — und dies kann als Spezificum gewertet werden — ist auf die Aussagen der
mittelalterlichen und neuzeitlichen jüdischen Lehrmeister gerichtet. Gerade weil
auch diese großangelegte Anthologie für Studierende wichtig ist, möchte man
gerne einige Anregungen und Bitten wagen. Aehnlich wie im 1. Band das Schwergewicht

beim Menschen liegt, so wird beim 2. Band das Schwergewicht bei
Aussagen über Gott (Elohim) liegen. Immer wenn solche und ähnliche (z. B.
Aggadah und Halachah) sich polar gegenüberstehende Begriffsgruppen behandelt
sein werden, sollten in Ergänzungsbänden Exkurse über sie folgen. Es genügt
nicht, daß das Gedankenmaterial der großen Lehrer übersichtlich geordnet und
gedruckt wird, da ja schon die Auswahl der Texte ein subjektives Element in sich
schließt. Es müßten zusammenfassende Reflexionen (z. B. über das Verhältnis
zwischen Gott und Mensch nach jüdischen Auffassungen) gemacht werden. Ebenfalls
wäre hilfsreich, wenn in diesen Ergänzungsbänden wichtige geschichtliche Angaben
über die Autoren, ihre Beweggründe und ihre Zeit gemacht würden. In solchen
Zusammenhängen wären auch Angaben über die benützten Texteditionen sinnvoll.
Wirkungsgeschichtliche Studien z. B. über Gen. 1,26 (im Zusammenhang mit Gott
und Mensch), wären ebenfalls erwägenswert.

Viele die am echten und typischen jüdischen Leben und Denken interessiert
sind, werden sich über das begonnene Werk freuen. Gerade weil man sich
freut, möchte man den Verfasser noch um erläuternde Zusätze bitten.

Clemens Thoma.

Josef Heinemann, 'AGGADOT WE-TOLEDOTEHÄN. Aggadah and its Develop¬
ment (hebr.), Jerusalem (Keter Publishing House/Sifrijjat Keter) 1974, 253 S.

In der neuen judaistischen Serie des Keter-Verlags verdient dieser Band die
besondere Aufmerksamkeit auch christlich-theologischer Interessenten. Bekanntlich
hat man oft versucht, neutestamentliche Aussagen durch Heranziehung rabbinischer

.136



Quellen besser verstehen zu lernen, am umfangreichsten war der Versuch Paul
Billerbecks in seinem mit H. L. Strack herausgegebenen « Kommentar zum Neuen
Testament aus Talmud und Midrasch », wo zu den einzelnen ntl. Stellen jeweils
alles zusammengestellt erscheint, was aus der rabbinischen Literatur relevant
erschien. Freilich präsentiert sich damit das rabbinische Material atomisiert und
aus den Uberlieferungszusammenhängen gerissen und verleitet somit zu
ausgesprochen lehrmäßig akzentuierten, ahistorischen Urteilen. Dies gilt ganz besonders,
sofern das Billerbecksche Werk nicht bloß als Hilfsmittel zur ntl. Exegese sondern
als Quellensammlung für die Kenntnis des rabbinischen Judentums benützt wird.
Von diesem Mißbrauch des Werkes her erklären sich zahlreiche der gängigen
Fehlurteile über das rabbinische Judentum.

Ein gewisses Gegengewicht konnten Publikationen darstellen, die sich um die
Aufdeckung der Traditionszusammenhänge bemühten. So die umfangreichen Werke
W. Bachers über die Haggadah der Tannaiten und Amoräer und auch L. Ginzbergs
7-bändige « Legends of the Jews » (sehr unübersichtlich und in den Einzelangaben
oft auch unzuverlässig). Uber die Methoden der Haggadisten informierte in eineT

grundlegenden Weise und nach modernen Gesichtspunkten Jitzchaq Heinemann in
seinen « Darke ha-'Aggadah » (2. Aufl. Jerusalem 1954). Eine exemplarische
Anwendung solch moderner Forschungsmethoden an konkreten Uberlieferungskomplexen

bot G. Vermes in «Scripture and Tradition in Judaism. Haiggadic
Studies » (Leiden 1961). In einer thematisch noch umfassenderen Weise behandelt
nun Josef Heinemann in dem angezeigten Band überlieferungsgeschichtliche
Probleme, damit nicht nur Lösungen für die konkreten behandelten Fragen sondern
auch beispielhafte Behandlungen haggadischer Stoffe überhaupt bietend. Der Band
wird voraussichtlich in absehbarer Zeit auch in englischer Sprache erscheinen und
somit einem weiteren Leserkreis zugänglich werden.

Zwar handelt es sich zu einem Teil um bereits anderswo publizierte Abhandlungen,

doch liegen sie hier in überarbeiteter Fassung vor und gewinnen im neuen
Zusammenhang auch ein neues Gewicht. Einleitend skizziert Heinemann die
Problematik der Bezeichnung « Haggadah » (die er vom öffentlichen Vortrag herleitet)
und des durch sie umrissenen Stoffes. Handelt es sich doch um eine äußerst
komplexe Größe, sofern man die geläufige negative Definition im Gegensatz zu
« Halachah » (gesetzliche Uberlieferung) voraussetzt, die demgemäß alle nicht-
gesetzlichen Traditionen betrifft. Sowohl Inhalte wie literarische Formen sind
dementsprechend vielfältig, beide wieder sind vielfachen, und wechselnden
Bedingungen unterworfen : Notwendigkeiten der Schriftauslegung, Erfordernisse der
religiösen Unterweisung, Reaktionen auf konkrete Umstände bzw. Probleme,
Mechanismen der Tradition bzw. Konventionen, wobei vor allem die Gesetze der
mündlichen Uberlieferung zu beachten sind (was für die strenger formulierte und
tradierte, auch in der mündlichen Traditionsphase so gut wie fixierte Halachah
nicht so zutrifft). Der Wandel der Verhältnisse und Umstände im Lauf der in
Frage kommenden Zeitspanne (ca. 300 v. Chr. bis zur arabischen Eroberung im
7.Jh. und sogar noch weiter) brachte oft genug auch Wandlungen in der
Uberlieferung mit sich. Alte Uberlieferungselemente werden neu gefaßt, interpretiert,
aktualisiert, adaptiert, mit anderen kombiniert, wie es eben die neue Situation oder
Gesetzmäßigkeiten des Traditionsvorganges erforderten. Freilich sind diese Vorgänge
nicht einfach durchschaubar. Einmal ist das Zusammenspiel zwischen den Gesetzen
volkstümlicher Tradition und den Konventionen und Erfordernissen des Lehrvortrags

nicht immer durchsichtig, zum anderen sind die Anhaltspunkte für den
jeweiligen « Sitz im Leben » (so würde man hierzulande formulieren) selten
ausreichend deutlich. Das heißt also, daß bei Zuordnung einzelner Haggadot bzw.

131



einzelner Überlieferungsschichten von Haggadot an bestimmte geschichtliche
Situationen in der Regel ein breiter Ermessenspielraum besteht. Dies umso mehr,
als der Großteil der Überlieferungen anonym tradiert ist und auch von daher
Anhaltspunkte für eine Datierung fehlen'. Das Ziel, für einen Uberlieferungskomplex
eine relative Chronologie seiner Schichten aufzuzeigen, ist zwar in jedem Fall
anzustreben, aber keineswegs immer auch nur annähernd erreichbar. Die
darauffolgende Zuordnung der Schichten zu Vorgängen und Umständen der jüdischen
Geschichte ist folglich noch schwieriger zu vollziehen, obwohl dort, wo es gelingt,
sich meist erst ein richtiges Verständnis der Quellen einerseits und auch eine
bessere Kenntnis der betreffenden geschichtlichen Daten ergibt. Aus diesen
aufgezeigten Problemen ergibt sich vor allem, daß man sich davor hüten sollte, in
vorschneller Weise Einzeltraditionen zu datieren. Selbst in Fällen, in denen man
auf eine der relativen Chronologie nach älteste Tradition stößt, kann man noch
keineswegs annehmen, eine « ursprünghche » Fassung oder gar alle Überlieferungen
vorliegen zu haben. Heinemanns Skepsis gegen die Konstatierung « ursprünglicher »

Fassungen ist wohlbegründet, nicht nur auf Grund der allgemeinen Regeln mündlicher

Überlieferung, sondern auch anhand der im Buch gebotenen Beispiele. Andrerseits

ergibt sich aus denselben Gründen auch eine ebenso tiefe Skepsis gegen
kategorische Einstufung von Einzeltraditionen in späten Kontexten als in jedem
Fall spät. Hier übt Heinemann Kritik an Jacob Neusners Methode, die anscheinend
voraussetzt, daß die Überlieferung mehr oder weniger lückenlos dokumentiert
vorhegt und somit aus dem Fehlen eines Stoffes in früherer Zeit sicher erschlossen
werden kann, daß es ihn damals noch nicht gab. Beachtet man diese beiden
skeptischen Betrachtungsweisen Heinemanns, so ergibt sich ein äußerst vorsichtiger
und umsichtiger Arbeitsstil.

Das 2.Kap. (S. 17-47) zeigt an mehreren Beispielen Merkmale und Vorgänge
mündlicher Uberlieferung auf, wobei v. a. auf den Abschnitt über die Aggadah
von den Wassern der Urflut unter dem Shetijjah-Stein beim Tempelbau Davids
(S. 17 ff.) und auf die Zacharias-Legende (S. 31 ff.) verwiesen sei, während S. 27 ff.
eine Reihe präziser Merkmale mündlicher Tradition anführt (Hörfehler ;

Übertragung fester Redeteile ; Übertragung von Person auf Person ; Vielfalt stilistischer
und inhaltlicher Varianten). Kap. 3 (S. 49-63) analysiert die Überlieferungen von
der Uberführung der Gebeine Josefs durch Mose, Kap. 4 (S. 65-74) die
Überlieferungen über die Dauer des ägyptischen Exils, insbesondere der Angabe von
215 Jahren, wobei eine deutlich chronologische Folge der Traditionen aufgezeigt
wird. Das 5. Kap. (S. 75-89) behandelt noch einmal — anhand konkreter Beispiele —
die Problematik der Feststellung aktualisierender Haggadah-Verwendung, vor allem
in bezug auf die Hasmonäer, was eine Auseinandersetzung mit V. Aptowitzers
Arbeit über die Parteipolitik der Hasmonäer im Spiegel der rabbinischen Literatur
einschließt. Im 6. Kap. (S. 91-102) wird die Frage antisamaritanischer Polemik
aufgeworfen, auch insofern bedeutsam, als manches, was als antichristliche Aussage
verstanden wird, eher gegen Samaritaner gerichtet war. Theologisch von ganz
besonderem Interesse dürfte das Kapitel 7 (S. 103-116) sein, das Differenzen
bezüglich eschatologischer Vorstellungen gilt. Rabbi Akibas im Sinne der Bar
Kochba-Erhebung realistisch-innergeschichtliche Auffassung der Endzeit zwang ihn
zur Ablehnung mancher Vorstellungen, die vor ihm wie auch wieder nach ihm
geläufig waren. Dies betrifft die Motive vom Auftauchen der 10 Stämme und vom
Auftreten eines « zweiten Mose » (mit eher antisamaritanisch als antichristlich
motivierter Ablehnung). Mit Apologetik beschäftigt sich auch Kap. 8 (S. 117-129).
Die Frage, ob auch die Weltvölker eine Offenbarung erhalten oder angeboten
bekommen haben, stellte sich einmal angesichts der hellenistischen Umwelt, die

132



den jüdischen Alleinanspruch auf Offenbarung als Überheblichkeit wertete, zum
anderen in neuer Weise gegenüber dem christlichen Offenbarungsanspruch, der in
seiner die Offenbarungsqualität des lebendigen Judentums bestreitenden Polemik
zur Negation einer Offenbarung außerhalb Israels provozierte. Auch Kap. 9

(S. 131-141) über den Messias ben Josef bzw. Efraim ist religionsgeschichtlich von
außerordentlichem Interesse. Heinemann nimmt an, daß die Gestalt des Messias
b. Josef/Efraim eine der zahlreichen messianischen Figuren des Frühjudenturns war
und erst nach 70 n. Chr., besonders aber nach dem gescheiterten Bar Kochba-
Aufstand, zum vorläufigen Messias umgeformt wurde, der im Kampf fällt. Dabei
spielte die typologische Verwendung der Überlieferung vom voreiligen Exodus und
folgenden Tod der Efraimiten eine Rolle. Der vieldiskutierten Frage, ob und in
welchem Maß in den palästinischen Targumim alte Überlieferungen enthalten sind,
gilt Kap. 10 (S. 143-162). Obwohl Heinemann grundsätzlich der Frühdatierung
zuneigt, rät er auch hier zur Beachtung der Gesetze mündlicher Uberlieferung und
somit zu umsichtiger Prüfung in jedem Einzelfall. Das 11. Kap. streift das Verhältnis
der babylonischen Rabbinen zur Haggadah. Diese war bekanntlich ein vorwiegend
palästinisches Produkt, den dortigen Bedingungen gemäß, während sie den streng
halachisch geschulten Rabbinen Babyloniens des öfteren Anlaß zu Kritik bot. Sehr
aufschlußreich, weil die gesamte Spanne von Frühjudentum bis ins Frühmittelalter
umfassend, ist in Kap. 12 (S. 181-199) die Behandlung alter Haggadot in den Pirqe
deRabbi Eliezer, wobei auch das Verhältnis des Redaktors zu Islam und Christentum

wiederholt angesprochen wird.
Die Seiten 211-247 enthalten Anmerkungen, S. 251-253 ein Register.
Die geschilderten Inhalte dürften zur Genüge zeigen, daß es sich um ein Buch

handelt, das nicht nur für den Fachjudaisten von außerordentlicher Bedeutung ist,
es handelt sich vielmehr auch um ein Werk, das jeder Theologe, der sich mit dem
talmudischen Judentum befaßt, gründlich durcharbeiten sollte.

Johann Maier, Köln.

S. Ben-Chorin, JÜDISCHER GLAUBE. Strukturen einer Theologie des Judentums
anhand des Maimonidischen Credo. J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1975.
320 S. 27,50 DM.

Unter diesem Titel hat der im deutschen Sprachraum durch seine Veröffentlichungen

gut bekannte Publizist und jüdische Theologe S. B.-Ch. aus Jerusalem
eine Reihe von Vorlesungen zusammengefasst, die er im Sommersemester 1975 auf
Einladung der Universität Tübingen gehalten hat.

Jede Darstellung des jüdischen Glaubensinhaltes ist und bleibt problematisch,
liegt doch der Hauptakzent im Judentum seit jeher nicht, wie im Christentum, auf
der dogmatischen Formulierung von Glaubenssätzen, sondern auf dem praktischen
Gehorsam gegen Gottes Willen, wie er konkret in den Geboten der Torah niedergelegt

ist. So wurde ja auch die jüdische « Theologie » — es gibt sie wohl, wenn
auch der Terminus als solcher auf das Judentum angewandt leicht Fehlinterpretationen

unterliegt — erst im Gefolge des Kontakts jüdischer Gelehrter mit der
muslimischen Theologie geboren. Dem halachisch-traditionell gebundenen Judentum
ist sie stets suspekt geblieben, weil man sie von dieser Seite her wohl mit Recht
als ein ausgesprochen unjüdisches Element empfunden und bewertet hat. An dieser
Einschätzung ändert auch die Tatsache nichts, dass jüdische Geistesgrößen wie
Maimonides (1135-1204) Theologie getrieben und Glaubensgrundsätze formuliert
haben, die übrigens stets Versuche geblieben sind, die wesentlichen Elemente des

133



jüdischen Erbes herauszuheben,. Niemals jedoch konnten und wollten derartige
Formulierungen den Anspruch erheben, normativen Charakter zu besitzen und den
jüdischen Glaubensinhalt erschöpfend darzustellen.

Andererseits hat man aber auch im Judentum, wohl als Reaktion gegen gewisse
Auswüchse der Dogmatisierung von Glaubenssätzen im christlichen Bereich, das
« theologische » Element bewußt oder unbewußt unterspielt, so daß man
schablonenhaften Formulierungen, wie man sie zumalen bei modernen jüdischen Autoren
antreffen kann, so z. B. : « Im Gegensatz zum Christentum hat das Judentum keine
Theologie und kein Dogma » und Ähnliches, ebenfalls mit der gebotenen Vorsicht
begegnen muss. Die beste und ausgewogenste Formulierung hat wohl der große
jüdische Gelehrte und Reorganisator des Jewish Theological Seminary of America,
Solomon Schechter (1850-1915), gegeben, der einmal schrieb : « Wohl kennt das

Judentum keine Dogmen im christlichen Sinn, doch bedeutet das keinesfalls, daß
es keine Glaubensprinzipien besitzt, ohne die keine Religion Bestand haben kann. »

Besonders scharfer Ablehnung begegneten alle Bestrebungen, die unter dem
Sammelnamen « jüdische Theologie » zusammengefaßt werden können, vonseiten des

bewußt traditionsgebundenen Judentums im 19. Jahrhundert, als sich der damals
auftretende jüdische Liberalismus dieses Gebietes bemächtigte und die für das
traditionelle Judentum wesentlichen Grundbegriffe im Geiste einer historisch-
kritischen Evolutionstheorie in Frage stellte und großteils ablehnte. Im Mittelpunkt
stand aber auch bei dieser Auseinandersetzung, in deren Gefolge sich dann die drei
großen Tendenzen, die noch heute das moderne Judentum charakterisieren :

orthodoxes, konservatives und Reformjudentum, progressiv voneinander abgrenzten,
nicht etwa ein echtes « Theologumen » im christlichen Sinn, sondern die Frage
nach der Gleichwertigkeit der rabbinischen Überlieferung mit dem Bibeltext, und
damit das Problem ihrer absoluten Verbindlichkeit, die von den Reformern entweder
gänzlich abgelehnt oder doch sehr weitgehend eingeschränkt wurde. Bezeichnend
für die damalige Situation ist, als terminus ad quem einer jahrzehntelangen
Entwicklung, das 1910 veröffentlichte Werk des großen jüdischen Reformtheologen
Dr. K. Kohler, Grundriß einer systematischen Theologie des Judentums auf
geschichtlicher Grundlage.

Nun ist auch das Judentum nicht auf dieser Entwicklungsstufe stehengeblieben.
So wurde durch die konkrete Erfahrung der letzten Jahrzehnte vor allem die
Assimilationsthese, die das Reformjudentum hundertprozentig auf seine Fahne
geschrieben hatte, ad absurdum geführt, und das ungeheure Blutopfer der
Verfolgungszeit, zusammen mit der Gründung eineis jüdischen Staates, haben nachhaltig
auf das jüdische Kolleklivbewußtsein eingewirkt, und das innerhalb aller Tendenzen
des modernen Judentums. Aufgrund dieser Kollektiverfahrung ist auch im
Reformjudentum ein Umdenken eingetreten und, damit verbunden, ein bewusstes Zurückgreifen

auf die Elemente der großen jüdischen Tradition. Der Vf. charakterisiert die
heutige Situation folgendermassen (S. 13/14) :

Heute ist es wohl nicht zufällig, daß in den beiden großen Zentren des

Weltjudentums, in Israel und in den Vereinigten Staaten von Amerika,
divergierende Entwicklungen festzustellen sind. Das israelische Judentum verzichtet
weitgehend auf Darstellungen der Glaubensinhalte des Judentums aus heutigem
Bewußtsein, während es in Amerika Ansätze zu einer theologischen
Durchdringung des Judentums gibt, wobei als die existentiellen Ausgangspunkte einer
Neufassung jüdischer Glaubensinhalte die beiden Brennpunkte der neuesten
jüdischen Geschichte gesehen werden, der Untergang des europäischen Judentums

in den Jahren der NS-Verfolgungen und andererseits die Gründung des
Staates Israel.

134



An dieser Entwicklung sind zwei Elemente typisch für die jüdische
Religions- und Geistesgeschichte :

1. Nicht das israelische Judentum, sondern das Judentum der Diaspora
bemüht sich um Reformulierung der Glaubensinhalte.

2. Ausgangspunkt dieser Bemühung ist die Geschichte, die als
Heilsgeschichte interpretiert wird.

Die Darstellung B.-Ch.'s fußt, wie es schon der Titel des Buches aussagt, auf
den sogenannten « Dreizehn Glaubensartikeln » des grössten jüdischen
Religionsphilosophen des Mittelalters, Moses Maimonides, die trotz anfänglicher Widerstände

selbst in das tägliche Gebetbuch aufgenommen wurden, wo sie im Anhang
an das Morgengebet ihren Platz fanden. So nennt den B.-Ch. diese Artikel auch
« den populärsten Katechismus des Judentums » (S. 29). Die Zahl 13 basiert dabei
auf Ex. 34 : 6, 7, der Offenbarung der Gnadeneigenschaften Gottes an Mose (nach
der Zählung des Talmuds).

Wie B.-Ch. in seinem Buch « Jenseits von Orthodoxie und Liberalismus »

(2. Aufl., Frankfurt a. M. 1964) dargelegt hat, identifiziert sich seine eigene
Auffassung vom Judentum nicht ohne weiteres mit irgendeiner « Tendenz ». Sein
Bestreben ist, die Lehren des Judentums zu aktualisieren, der heutigen Mentalität
zu erschlossen und so den « Weg des Judentums » zu einem für moderne Menschen
gangbaren Weg zu machen. Wie man nun auch vom strikten Standpunkt der
jüdischen Tradition aus gesehen einen solchen Versuch beurteilen mag, so gliedert
er sich doch harmonisch ein in die Fülle zeitgenössischer Bestrebungen ähnlicher
Art. Seine profunde Kenntnis der Tradition, gepaart mit einem wachen Sinn für
alle Probleme der heutigen Zeit, lassen B.-Ch. besonders geeignet erscheinen,
gerade christlichen Theologen eine gute und ausgewogene Darstellung der jüdischen
Grundlehren und damit des Judentums als aktuellem geistigen und religiösen
Faktor zu geben. Kein Christ, der sich der Bedeutung des jüdischen Erbes für
das Verständnis seiner eigenen Glaubenswelt bewußt ist, wird an diesem Buch
vorbeigehen können, und auch viele Juden werden es mit Gewinn lesen.

K.H.

M. Brocke, J. J.Petuchowski u. W. Strolz (Herausg.), DAS VATERUNSER. Ge¬
meinsames Beten von Juden und Christen. Verlag Herder, Freiburg-Basêl-Wien
1974. 285 S.

In diesem Band sind die Ergebnisse eines Symposiums zusammengefasst, das
die Stiftung Oratio Dominica in Freiburg i. Br. im November 1973 veranstaltet hat.

Trotz jahrhundertelangem « Sich-Auseinanderlebens », das die jüdisch-christlichen

Beizehungen weitgehend geprägt hat, liegt es auf der Hand, daß das Judentum
und das Christentum auf Grund ihrer « gemeinsamen Wurzel » dennoch zahlreiche
verbindende Elemente bewahrt haben, was besonders auf dem Gebiete des Gebetes
und der Liturgie sichtbar wird. Daß das zentrale christliche Gebet, das Vaterunser,
aus einer dem Judentum und dem Christentum gemeinsamen Glaubenswelt stammt,
ist seit langem allgemein anerkannt, und so stellt dieses Gebet gewiß wie kein
anderes den geeigneten Ausgangspunkt dar, diese Gemeinsamkeit angesichts der
durch die christliche « Adversus-Judaeos-Theologie » hervorgerufene bedauerliche
Entfremdung zwischen den beiden Religionen heute wieder ganz besonders zu
betonen.

Das Buch ist in zwei Hauptteile gegliedert, wobei im ersten jüdische, im
zweiten christliche Autoren zu Worte kommen. Wenn auch nichts wesentlich Neues

ausgesagt wird — was bei diesem Thema auch kaum möglich ist —, so handelt

135



es sich doch oft um Elemente — das trifft besonders für die Beiträge von jüdischer
Seite zu —, die im christlichen Bereich nur zu oft noch wenig oder doch
unvollkommen bekannt sind und deren Zusammenfassung in einem handlichen Band
gewiß für viele Leser eine willkommene Informationsquelle darstellt.

Von christlicher Seite her ist vor allem die seelsorgliche Aktualisierung des

Herrengebets ein zentrales Anliegen. J. Bronner, Prof. für Pastoraltheologie an der
Theol. Fakultät Luzern, schreibt darüber sehr richtig in seinem Beitrag Das Vaterunser

in der seelsorgliclien Praxis (S. 242/43) :

Wenn wir uns in der Seelsorge die Mühe nehmen, das Vaterunser nicht nur
zu beten und immer wieder, vielleicht fast zu oft, beten zu lassen, sondern es
auch predigen, es zu einem Lieblingsthema unserer Verkündigung zu machen,
dann und nur dann hat dieses Gebet auch heute noch seine große Bedeutung
und überragt in Inhalt und Form die meisten anderen Gebete, am allermeisten
jene modischen Gebete, die wir uns selbst zurechtzimmern und in denen wir
glauben, der Erfahrung des heutigen Menschen besser gerecht zu werden...
Gebete fabriziert man nicht am laufenden Band, man schüttelt sie nicht aus
dem Ärmel...

Besonderer Dank gebührt M. Brocke, Lehrbeauftragter für Judaistik an der
Universität Regensburg, für die nützlichen « Weiterführenden bibliographischen
Hinweise » im Anhang, sowie für das Glossar hebräischer Fachausdrücke.

K. H.
\

A. Falaturi u. W. Strolz (Herausg.), GLAUBEN AN DEN EINEN GOTT. Mensch¬
liche Gotteserfahrung im Christentum u. im Islam. Verlag Herder, Freiburg-
Basel-Wien 1975. 245 S.

Der vorliegende Band enthält die Beiträge zu einem Symposium, das die
Stiftung Oratio Dominica im November 1974 in Freiburg i. Br. abgehalten hat.

Es besteht seit einiger Zeit die — absolut legitime und notwendige — Tendenz,
den Islam mehr als bisher in die religiöse Problematik unserer Zeit einzubeziehen,
nachdem er Jahrhunderte lang von der abendländischen Theologie her gesehen
irgendwie am Rand geblieben ist. Dafür sind wieder verschiedene Faktoren
maßgebend, nicht zuletzt die politische Entwicklung, in deren Verlauf die
ottomanisch-islamische Vorherrschaft in Europa immer mehr zurückgedrängt wurde.

Auf katholischer Seite bedeutet auch auf diesem Gebiet das 2. Vatikanische
Konzil, das in seiner Erklärung über die « nichtchristlichen Religionen » auch dem
Islam ein Kapitel gewidmet hat, einen Meilenstein, der von Prof. Anawati von der
Universität Kairo folgendermassen beurteilt wird (S. 7) :

Daß die (kath.) Kirche in einem feierlichen und offiziellen Dokument wie
dem Konzilstext aussagt, der Gott des Islams sei der einzige, lebendige, in sich
seiende, barmherzige und allmächtige Gott, der Schöpfer des Himmels und der
Erde, ist im Bereich der islamisch-christlichen Beziehungen eine Tatsache von
erstrangiger Bedeutung.

Judentum, Christentum und Islam verbindet der Glaube an den einen Schöpfer-
gott, doch wird dieses Grundprinzip im Islam nicht wie im Judentum und im
Christentum mit dem Vatergedanken in Verbindung gebracht. Einer der
Hauptzwecke des Freiburger Symposiums war, sich darüber zu fragen, wie nun auch
im Islam dennoch eine menschliche Gotteserfahrung möglich wird. Es konnte
dabei selbstverständlich in keiner Weise darum gehen, die grundlegenden
Unterschiede in der Auffassung von Christentum und Islam überbrücken zu wollen, doch

136



ist das gemeinsame Bekenntnis zum einig-einzigen Gott auch wieder ©ine genügend
breite Basis für einen wirklich fruchtbaren Dialog angesichts der heute immer
mehr um sich greifenden Glaubenslosigkeit. Auch teilt ja das Christentum mit dem
Islam die gemeinsame Hoffnung auf das, was die Propheten der Bibel « jenen
Tag » und der Koran yaum ed-Din, « der Tag des Gerichtes » nennen.

Unter den Beiträgen seien folgende besonders hervorgehoben :

Smail Balic, Oberstaatsbibliothekar an der Nationalbibliothek Wien : Das
Jesusbild in der heutigen islamischen Theologie.

Rudi Paret, emerit. Ordinarius für Islamistik an der Univ. Tübingen : Das
Verhältnis von Offenbarung und Tradition im Islam.

Abdoldjavad Falaturi, Prof. für Islamkunde u. Philosophie an der Universität
Kairo : Zeit- und Geschichtserfahrung im Islam.

Hamid Algar, Prof. an der University of California, Department of Near East
Studies : Zur Frage des Säkularismus in der islamischen Welt.

Richard Grämlich, Prof. für Religionswissenschaft an der Univ. Freiburg i. Br. :

Mystische Dimensionen des islamischen Monotheismus.

Für November 1976 plant die Stiftung Oratio Dominica ein Symposium von
Juden, Christen und Muslimen über zentrale Glaubenserfahrungen in den
monotheistischen Religionen.

K.H.

Kommission für die religiösen Beziehungen zu dem Judentum : RICHTLINIEN
UND HINWEISE FÜR DIE KONZILSERKLÄRUNG « NOSTRA AETATE,
ART. 4 ». Von den deutschen Bischöfen approbierte Übersetzung. Eingeleitet
von Willehad Paul Eckert OP. Nachkonziliare Dokumentation 49, Paulinus-
Verlag Trier, 40 Seiten, kt. 9.80 DM. (ISBN 3-7902-4201-2).

Diese « nachkonziliare Dokumentation » enthält im letzten Teil die offizielle
deutsche Übersetzung der Ende 1974 erschienenen « Richtlinien und Hinweise für
die Konzilserklärung « Nostra Aetate, Art. 4 » aus dem Jahre 1965. Vorausgeht (S. 7-31)
eine komprimierte und instruktive Einleitung, verfaßt von W. P. Eckert, über die
« Vorgeschichte », über « Mängel der Konzilserklärung », « Die Päpstliche Kommission

für die religiösen Beziehungen zum' Judentum», «Fortschritte gegenüber der
Konzilserklärung», «Die Bedingungen des Dialogs», «Jesus und die Juden»,
« Das brüderliche Gespräch », über die « Zusammenarbeit christlicher und jüdischer
Gelehrter », « Verbindungen zwischen christlicher und jüdischer Liturgie », « Die
Heilige Schrift », « Konsequenzen für Katechese und Pastoral », « Das gemeinsame
Gebet », « Aufforderungen zum gemeinsamen Handeln », und — kritisch — über
« Offengebliebene Wünsche ». Jedem, der die Bemühungen protestantischerseits,
sei es im Rahmen des Weltkirchenrats oder z. B. innerhalb der Ev. Kirche in
Deutschland um ein christliches Verständnis des Judentums und ein Verstehen der
Judenheit kennt, springen zahlreiche Analogien ins Auge. Ein wesentlicher Unterschied

der « Richtlinien » etwa gegenüber der Studie des Rates der EKD « Christen
und Juden» (1975) besteht darin, daß diese das «Land» und den «Staat Israel»
nicht erwähnen. Es fragt sich allerdings, ob eine z. Zt. gewünschte Studie des

Weltkirchenrates — an der also nicht nur die « westlichen » Kirchen mitgearbeitet
hätten — das « Land » berücksichtigen würde. W. P. Eckert selbst erwähnt « die
Bindung der Juden an das Land der Väter» unter den « Offengebliebene(n)
Wünschen » (S. 29). M. E. kann auch eine rein religiöse — wenn es so etwas

137



überhaupt geben sollte — christliche Stellungnahme das « Land der Väter » nicht
ausklammern, wenn man bedenkt, daß schon in den Quellen der jüdischen
« Religion », wie im Deuteronomium, die göttliche Landverheißung der Grund von
Exodus und Eisodus und von dem für das Leben im Lande gebotenen Thorage-
horsam ist (vgl. 5. Mose 4,37 ff. ; 6,10 ff. ; 7,7 ff. u. ö.). Eine mit Recht geforderte
« Theologie des Judentums » (vgl. S. 23) muß die Judenheit in Geschichte und
Gegenwart nehmen wie sie ist, auch wenn sie sich keineswegs einstimmig darstellt.
Das Gleiche gilt umgekehrt für die Juden im Hinblick auf das uneinheitliche
Christentum und das unterschiedliche Christus- und Selbstverständnis. Nur so kann
es zu einem « Brückenschlag » kommen (S. 15), der wohl für beide Seiten wesentlich
ist ; freilich bleibt es Juden überlassen, ob sie das wollen oder nicht. Die «Richtlinien

» — über die in dieser Zeitschrift mehrmals gehandelt wurde (vgl. Judaica 31,
1975, S. 2 ff.) — enthalten sehr viel Positives, das großenteils! direkt in den
evangelischen Bereich übertragbar ist. So sei hier die Forderung nach einer
verbesserten Ausbildung in judaicis von Religionslehrern und Theologen hingewiesen.
Die wissenschaftliche Erforschung der Probleme des Judentums und der jüdisch-
christlichen Beziehungen soll gefördert werden, besonders in den Bereichen der
Exegese, der Theologie, der Geschichte und der Soziologie. » (S. 38). Da eine
realistische « Theologie des Judentums » eine wahrhaft « ökumenische » Aufgabe
für die Kirche aus Juden und Heiden ist, verdient die gesamte « nachkonziliaie
Dokumentation Band 49 » evangeliseherseits eine genaue Beachtung und Würdigung.

Herbert Schmid.

Hans Heinrich Schmid, DIE STEINE UND DAS WORT. Fug und Unfug biblischer
Archäologie, Theologischer Verlag Zürich, 264 Seiten. Fr./DM. 36.—.

Dem Verfasser geht es — oft in Auseinandersetzung mit W. Kellers Buch
« Und die Bibel hat doch recht » (1955) — um den Erweis dessen, was die Archäologie

zum Verständnis biblischer Aussagen zu leisten vermag bzw. nicht zu leisten

vermag. Schmid geht mit dieser Zielsetzung ausführlich und gut verständlich ein
auf die Schöpfungs- und Flutgeschichte, auf die Erzählung vom Turmbau zu Babel,
auf Israels Aufenthalt in Ägypten und seinen Auszug, auf die Einnahme Jerichos,
auf die Bauten Salomos und auf die Beziehungen der Textfunde von Qumran zum
Neuen und Alten Testament. Das Ergebnis der Darlegungen wird S. 253 knapp
zusammengefaßt: «Mit Fug wird biblische Archäologie betrieben:

— in der Erforschung der Geschichte Israelsi...,

— in der Beschreibung der geistigen und religiösen Umwelt der Bibel...,

— als Mittel zur Erarbeitung der spezifisch biblischen Interpretation historischer
Ereignisse und altorientalischer Vorstellungen.

Unfug wird mit biblischer Archäologie betrieben :

— in der oberflächlichen Auswertung methodisch unzureichend behandelter archäo¬

logischer Sachverhalte,

— in der voreiligen Herstellung von Beziehungen zwischen archäologischen Er¬

gebnissen und methodisch unsachgemäß behandelten Bibeltexten,

— als Mittel zum Beweis der Wahrheit oder der Unwahrheit der Bibel. »

Im großen und ganzen kann man dem Verfasser nur zustimmen und für seine

Arbeit danken, die jeder Teilnehmer an einer Studienreise nach Palästina gelesen
haben sollte. Einige Kleinigkeiten fielen dem Rezensenten auf, die z. T. bei einer

138



Neuauflage zu berücksichtigen wären : Daß in Babylon « so etwas wie ein Sabbat
bekannt » war, müßte genauer dargelegt werden (S. 16). Hat bei der « Geschichte »...
« von den Engelehen » (S. 82) der Mensch gehandelt und gefrevelt geht es1 in
Gen. 11 tatsächlich um « Himmelsstürmerei » (S. 98 ; cf. S. 106) In der Legende
S. 103 wäre zu berichtigen, daß die Pyramide von Meidum etwa 75 KM südlich
(nicht nördlich) von Kairo liegt. Wenn auch die Übersetzung geläufig ist « Roß
und Reiter warf er ins Meer » (Ex. 15,21 Zürcher Bibel), so sollten Die « Reiter »

doch durch « Fahrer » (der Streitwagen) ersetzt werden (S. 128 ; 133). In Javne
fand gegen Ende des 1. Jh. nChr. keine «Synode von Jamnia» statt (S. 224 f.).
Richtig ist, daß eine Beziehung der Höhlenfunde zur Siedlung von Qumran « sehr
wahrscheinlich, aber bislang nicht sicher erwiesen ist » (S. 213). Es geht dann aber
nicht an, auf S. 233 festzustellen: «Jedenfalls hatten sie (nämlich die Bewohner
von Qumran) ihre Handschriften in den nahegelegenen Höhlen versteckt. » Auf
dem Plan von Qumran — ob die Gemeinschaftssiedlung eine Niederlassung der
« Essener » war, ist m. E. alles andere als erwiesen — fehlt die Ziffer « 5 » : Die
Keramik-Werkstätte liegt nördlich von der Treppe der « Zisterne » (6) an der
Mauer (S. 229) ; auf dem Bild S. 228 ist sie am oberen Ende der Grabungsstätte
vor dem rechteckigen Wasserbecken gut zu sehen.

Schmids Buch ist nicht bloß Reisenden, die aus biblischen Gründen nach
Palästina fahren, sehr zu empfehlen, sondern auch Pfarrern und vor allem Religionslehrern,

werden doch hier sachkundig und ausgewogen Texte und Themen behandelt,
die immer wieder im Religionsunterricht von Bedeutung sind und einen Lehrer
erfordern, der über Sachkenntnisse verfügt.

Herbert Schmid.

A. Holl, TOD UND TEUFEL. Deutscher Taschenbuch Verlag, München 1976.
203 S. 5.80 DM.

Der katholische Theologe A. H. ist schon mehrmals publizistisch hervorgetreten.
Bekannt wurde sein Name besonders durch sein Buch « Jesus in schlechter
Gesellschaft ». Wer ihn gelesen hat, wird sich nicht wundern, daß er mit den Autoritäten

seiner Kirche in Konflikt geraten ist...
In flüssigem Stil und in einer durch zahlreiche Anekdoten und Einschübe

aufgelockerten Darstellungsweise behandelt H. hier in bewußt populär gehaltener
Form die Frage nach dem, was die Schultheologie « Die letzten Dinge » nennt.
Anhand von Einblendungen aus der Religionsgeschichte — der Vf. war, bevor ihm
die venia legendi entzogen wurde, Dozent für dieses Fach an der kath.-theol.
Fakultät der Universität Wien — und von Beispielen aus verschiedenen Kulturkreisen

zeigt er auf, wie die Vorstellungen auf diesem Gebiet entstanden sind, und
wie sie sich weiterentwickelt haben. Daß auch die biblischen Aussagen und damit
das, was die kirchliche Lehre aus ihnen gemacht hat, auf diesem Hintergrund
gesehen werden müssen, ist ebenso unbestritten wie die Notwendigkeit, diese

DaTstellungsweise zu « entmythologisiereni » und in eine andere Sprache und
Vorstellungswelt, nähmlich die unsere, zu übertragen, damit sie heute verständlich
wird. Doch was bleibt davon am Ende dieses « Entmythologisierungsprozesses »

übrig? Das ist die grundlegende Frage, und sie wird mit einer «Aktualisierung»
der Darstellungsweise in keiner Weise beantwortet. Gibt es darauf überhaupt eine
Antwort Geben wir dem Vf. das Wort (S. 106) :

Soll ich sagen : Ja, wir sind erlöst — wo jede Sekunde ein Mensch auf
dieser Welt verhungert

139



Soll ich sagen : Nein, wir sind nicht erlöst — und damit jene geschichtliche
Kraft (die Kirche) verleugnen, von der ich vorhin gesprochen habe

Mit Ja oder Nein lässt sich die Frage nach der Erlösung offenbar nicht
beantworten, mithin auch nicht die Frage nach dem, was nach dem Tod ist.
Wir bleiben der Erlösung bedürftig, und wir haben einen Antrieb, trotz aller
Fehlschläge die Erlösung zu denken.

Mit anderen Worten : Das Reich Gottes wird nicht mit Ja oder Nein
gesetzt oder verneint ; es muß hergestellt werden...

Ein Buch, das zum Nachdenken und zum Umdenken herausfordert und damit
gewiß eine wichtige Funktion erfüllt in einer Zeit, in der sich die alten dogmatischen

Formulierungen hoffnungslos in nichts auflösen, wo die alten « Sicherheiten »,

wie sie die kirchliche Lehre bieten wollte, endgültig ihre Glaubwürdigkeit eingebüßt

haben und wo der einzelne mehr denn je auf sich selbst gestellt ist.

K.H.

R. Hammer, BUERGER ZWEITER KLASSE. Verlag Hoffmann u. Campe, Hamburg
1974, 278 S. 26.— DM.

Dieser dokumentarisch belegte Bericht über die Judenfeindschaft in der UdSSR
und im heutigen Polen zeigt mit Deutlichkeit, daß die in diesen Ländern
vorhandene Tradition des Antisemitismus nicht selbstverständlich durch gesellschafts-
verändernde Revolutionen aufgehoben und beseitigt wird. Die in diesen beiden Staaten
praktizierte Entrechtung der jüdischen Bürger und ihre Abstempelung zu
Einwohnern zweiter Klasse macht offenbar, wie hartnäckig und zäh das giftige Unkraut
dieser Diskriminierung weiterwuchert.

Dabei lassen sich auch hier die Merkmale des klassischen, nie besonders
originellen Antisemitismus leicht nachweisen. Dazu gehört einmal, daß dieser Haß
zunächst sein wahres Gesicht hinter einer Maske versteckt. Scheinbar richtet sich
die Abneigung nur gegen den Zionismus (S. 42 ; 86), der in seiner internationalen
Verästelung und Organisation eine (gefährliche Bedrohung für den Aufbau des

Sozialismus darstelle. Dabei wird — und dies ist ein alter Trick des Antisemitismus
— unterschieden zwischen Juden, die man noch akzeptieren könne, und zwischen
solchen, die man ablehnen müsse (S. 65) ; selbstverständlich werden alle Anhänger
des Zionismus unter das Vorzeichen der Unannehmbarkeit gerückt. Sehr rasch

zeigt es sich aber, daß Judentum und Zionismus gleichgesetzt werden. Um den
Zionismus besonders verächtlich zu machen, wird ihm wider jede Wahrheit eine
Verbindung mit dem Nationalsozialismus zur Last gelegt (S. 69). Diese Verleumdung
geht so weit, daß die unsinninge Behauptung laut wird, mehr als tausend
nazistische Verbrecher seien in der israelischen Armee tätig (S. 78), wohl um den
Eindruck zu verwischen, daß innerhalb der ägyptischen Armiee unter dem ehemaligen

Staatschef Nasser erwiesenermaßen derartige Personen tätig gewesen sind. Ganz
von selbst ergibt es sich, daß der anfänglich aus Tarnungsgründen vorgebrachte
Unterschied zwischen Juden und Zionisten nicht nur unscharf gemacht, sondern
auch aufgehoben wird. In einem Atemzug werden «Jude, Kosmopolit, Zionist, Spion
und Mörder » (S. 241) genannt. Dabei wird deutlich, daß nicht bestimmte Handlungen

der Juden gebrandmarkt werden, sondern daß in erster Linie das Judesein als
solches — und dies ist ein weiteres Kennzeichen des Judenhasses — als Delikt gilt
(S. 85).

Das schließt aber ein, daß diesen Juden die entlastende Blitzableiterfunktion
für politisches Versagen der Verantwortlichen zugeschoben wird. Auch das ist ein
Merkmal des Antisemitismus. Ob es sich um zu hohe Preise (S. 22), um studen-

140



tische Unruhen (S. 122), um die Untergrabung der Familien oder um die
Unterwanderung der Medizin handelt (S. 170), —- immer sind die Juden daran schuld.
Den Juden wird — trotz ihrer offenkundigen Ohnmacht im Spiel der Weltmächte —
eine angebliche Ausübung einer internationalen Herrschaft angedichtet (S. 64, 65

und passim).
Dieser Trend der Diskriminierung führt dazu, daß die Juden als besondere

Einheit nicht mehr in Erscheinung treten sollen. Dies ist das Programm der
zwangsweisen Assimilierung (S. 243), die aber gerade wegen ihres Druckes zum
Mißerfolg verurteilt ist. Da aber innerhalb solcher sozialistischen Staaten das
Scheitern einer derartigen Einordnung offiziell nicht zur Kenntnis genommen
werden kann, wird wiederum — vor allem in der Sowjetunion — die Ausreise durch
behördliche Fußangeln und verwaltungsmäßige Stolperdrähte zu einem
existenzgefährdenden Hindernislauf.

Es ist anzuerkennen, daß innerhalb dieser beiden Länder ein Widerstand
gegenüber dem Haß auf die Juden auch in der Form von Protesten laut wird ; vor
allem wird deutlich gemacht, daß der Antisemitismus von den Behörden beabsichtigt

und gesteuert wird (S. 122). Es konnte sogar geschrieben werden : « Es gibt
Situationen, in denen jeder anständige Mensch lieber Jude sein möchte» (S. 204).

Das große Verdienst dieses gut informierenden, nüchternen und gründlichen
Buches besteht darin, daß es die Augen für eine Tatsache öffnet : Antisemitismus
ist nicht das Privileg einer bestimmten politischen Gruppierung oder einer so oder
so gerateten Gesellschaftsordnung ; er kann — um die alten Begriffe aufzugreifen —
politisch rechts oder links angesiedelt sein. Jedermann kann von dem Bazillus des
zerstörerischen Antisemitismus angesteckt werden. Es ist gut, daß hier ein Appels
zur nüchternen Wachsamkeit dadurch erfolgt, daß man nicht meint, man habe
die Versuchung der Judenfeindschaft ein für alle Mal schon hinter sich.

Rudolf Pfisterer.

Artur Eisenbach, Wielka Emigracja wobec kwestii zydowskiej 1832-1849 DIE
STELLUNG DER GROSSEN EMIGRATION ZUR JÜDISCHEN FRAGE
1832-1849),Warszawa : Panstwowe Wydawnictwo Naukowe 1976, 475 S. 8°.
66,— zl.

Nachdem Verf. sich bereits in einer Reihe von Aufsätzen, vor allem aber in
seiner Monographie « Kwestia rôwnouprawniienia Zydôw w Krölestwie Polskim »

Die Frage nach der Gleichberechtigung der Juden im Königreich Polen),
Warszawa 1972, eingehend mit den juristischen, politischen und sozialen Implikationen

der Emanzipationsbemühungen der Juden in Osteuropa, vornehmlich in
Polen und Rußland, auseinandergesetzt hat, beschäftigt er sich in der vorliegenden
Arbeit in erster Linie mit der Diskussion der jüdischen Frage unter den polnischen
Emigranten in Westeuropa nach dem gescheiterten Aufstand von 1830/31. Mit
dieser Studie bereichert Verf. die Literatur, die der « Großen Emigration » gewidmet
worden ist, um eine sehr wesentliche Position ; denn trotz der immensen Zahl an
Arbeiten über die verschiedensten Probleme der « Großen Emigration » ist die
Stellung derselben zur jüdischen Frage, obwohl diese eine ganz erhebliche Rolle
unter den Emigranten gespielt hatte, bislang kaum in den Blickpunkt des Interesses
gerückt worden. Abgesehen von kleineren Abhandlungen hat sich in beachtlichem
Umfang in neuerer Zeit nur noch Abraham Düker mit diesem Problemkreis befaßt,
in den übrigens auch U. Haustein durch seinen Beitrag « Das Verhältnis von Juden
und Polen » (in : Kirche und Synagoge, ed. K. H. Rengstorf u. S. von Kortzfleisch,
Bd. 2, Stuttgart 1970, Kap. 11,3) einem — hoffentlich — größerem Leserkreis

141



einen ersten Einblick gewährt hat. Insofern stellt das Buch A. Eisenbachs von
vornherein ein sehr zu begrüßendes Werk dar, und dem Anspruch des Verf., eine
« bestehende Lücke » in der Literatur durch die Bearbeitung « der Entwicklung der
Ansichten der wesentlichen Emigrantengruppen über einige grundlegende Probleme
der jüdischen Frage in Polen » zu füllen (S. 9), wird es auch gerecht.

Ziel des vorliegenden Bandes — nach einer Bemerkung des Verf. handelt es

sich hier um den ersten eines auf zwei Teile angelegten Werkes (S. 11) — ist es

« festzustellen, wann und unter dem Eindruck welcher Ereignisse und Faktoren die
inhaltliche Ausweitung und Radikalisierung der Forderungen der Emigrantenr
gruppen bezüglich der gesellschaftlichen Fragen erfolgte, welche Resonanz dieses
Faktum im Bewußtsein der Juden in Polen und im Ausland hervorrief, welchem
Einfluß dieses auf das Engagement des jüdischen Bürgertums, besonders seiner
aufgeklärten Kreise, für die polnische Unabhängigkeitsbewegung sowie den Kampf
um die Emanzipation hatte. » (S. 10). Um dieses Ziel zu erreichen, zitiert und
analysiert Verf. alle wesentlichen Stellungnahmen und Äußerungen der verschiedenen

gesellschaftlichen Gruppierungen sowie einzelner Persönlichkeiten zu den
erwähnten Problemen. Dabei beschränkt er sich nicht auf die durch Publikation in
Büchern, Zeitungen oder Zeitschriften zugänglichen Quellen, sondern berücksichtigt

genauso auch handschriftliche Aufzeichnungen, Briefe und unveröffentlichte
Materialen, sofern sie noch in Archiven greifbar sind. Das so zusammengetragene
umfangreiche Material bietet Verf. übersichtlich, in sechs Kapitel, nach sachlichen
Gesichtspunkten geordnet, eingeteilt, dar. Ausgehend von einer Darstellung der
sozialen Lage sowie der rechtlichen Stellung der Juden in Polen und Rußland
(S. 15-107) läßt er vor dem Leser den Verlauf der Diskussion anschaulich Revue

passieren. Im Mittelpunkt steht dabei folgende doppelte Alternative : Darf den
Juden die volle Gleichberechtigung, also die Anerkennung als Staatsbürger mit
allen Rechten und Pflichten zugestanden werden, oder sollen sie die « Fremden »

bleiben, bestenfalls geduldete Randsiedler der Gesellschaft, oder soll man sie zum
Verlassen des Landes auffordern Während Juden und ihre nichtjüdischen Anwälte
mit Blick auf die Vergangenheit den Nachweis zu erbringen sich anstrengten, daß
sie schon immer loyale Staatsbürger ihrem Verhalten nach gewesen sind und das

Ihre zum Wohle dies Staates beigetragen haben, daher also die Gleichberechtigung
verdienten, verbot für die einen das religiöse (z. B. S. 185 : « nur die katholische
Religion ist Grundlage der Moralität und menschlichen Tugend... »), für die
anderen das soziale Vorurteil (z. B. S. 104 : « Juden sind unmoralisch..., stören
Entwicklung der nationalen Wirtschaft und des Handels, verleiten die Bauern zum
Alkoholismus... sind bestechlich, unehrlich... ») ein Eintreten für die Verbesserung
der Lage der Juden. Wieder andere werteten die Gleichberechtigung der Juden
als nicht einkalkulierbares politisches Sicherheitsrisiko (z. B. S. 109 : Juden widmeten
sich « gerne der Spionage »)... Die Worte eines so angesehenen Mannes wie Adam
Mickiewicz : «Das Problem Polens ist ein Problem der Freiheit und Gleichheit,
deswegen brauchen wir auch 'den Fürsten, den Grafen, den Bauern, den Juden in
gleicher Weise' » (S. 220) waren nur eine Stimme im polyphonen Chor, und nicht
einmal die maßgebende...

Es versteht sich von selbst, daß im Rahmen einer kurzen Anzeige unmöglich
die ganze Fülle an Information einer solch materialreichen Darstellung aufgezeigt
werden kann. Umso nachdrücklicher sei daher jedoch deren Lektüre empfohlen.
Wer immer sich mit der Emanzipationsbewegung der Juden in Mitteleuropa
beschäftigt, wird an diesem Buch nicht mehr vorbeisehen können. Mit Spannung
darf man also auf das Erscheinen der Fortsetzung warten.

Stefan Schreiner.

142



Sch. Ben-Chorin, JUGEND AN DER ISAR, Paul List Verlag, München 1974, 212 S.
25 DM.

Wie findet man von der liberal-assimilierten Atmosphäre der jüdischen
Gemeinde Münchens der Nachkriegsjahre, das heißt nach 1918, zu einem bewußten
Judentum Das beschreibt uns der bekannte Jerusalemer Publizist und liberale
jüdische Theologe Sch. B.-C. an Hand seines eigenen Lebensweges, des Wieges von
Fritz Rosenthal zu Schalom Ben-Chorin. Geprägt von deutscher Kultur, gepaart
mit süddeutsch-gemütlicher Lebensart, führt ihn die erste Etappe jüdischer «prise
de conscience» konsequenter Weise in die orthodoxe Ohel-Jakob-Gemeinde, doch bald
macht der junge R. dabei eine Erfahrung, die er dann später im Talmud bestätigt
findet : « Der Sabbat ist in euren Händen, denn es heisst : 'Der Sabbat ist für
euch' », eine Betrachtungsweise, die sich ja auch das N. T. zueigen gemacht hat
(Mark. 2:27). Diese Erkenntnis wird für ihn zum religiösen Lebensprogramm
(S. 28) :

Später, sehr viel später erst, wurde mir klar, dass die Orthodoxie, oder
besser gesagt, das gesetzestreue Judentum, in der richtigen Erkenntnis, das

ganze Leben zu heiligen und unter Gottes Wort zu stellen, zu weit geht und
so das an sich Riohtige bis ins Absurde vortreibt.

Das, was man heute als « Suche nach jüdischer Identität » bezeichnen würde,
führt R. dann in verschiedene jüdische Bewegungen : Kadima, Bethar... Daneben
geht das Universitätsstudium weiter, zusammen mit einer Betätigung im
Buchhandel, eine Wahl, die durch die Liebe zur Literatur bestimmt wurde : « Es war
die Liebe zum Buch, die mich in Beruf und Studiinn leitete » (S. 107). Viele
Begegnungen mit aussergewöhnlichen Menschen fallen in diese Zeit, doch war sie
schon überschattet von dem, was der Vf. nüt Nelly Sachs « S ternVerdunkelung »

nennt : das unaufhaltsame Vordringen des Nationalsozialismus, bis dann 1935 die
Auswanderung in das damalige Palästina erfolgt.

Im Gegensatz zu manchen anderen Juden aus assimilierten Milieu ist B.-C. nicht
zum « Ultra-Israeli » geworden und hat seine tiefe Bindung an die deutsche Kultur
über alle « Sternverdunkelung » hinweg gepflegt und bewahrt. Rückblickend kann
er sagen (S. 203) :

Im Jahre 1926 veröffentlichte Franz Rosenzweig, der Mitarbeiter Martin
Bubers, kleinere Schriften zur Religion und Philosophie unter dem Titel
« Zweistromland ». Gemeint waren wohl die beiden Ströme der Religion und
der Philosophie, aber zugleich wurde dieses Buch zur Dokumentation eines
anderen Zweistromlandes, einer geistigen Landschaft, in der sich die Ströme
abendländisch-deutschen Denkens und hebräischen Erbes begegneten.

So gesehen war auch das Land meiner Jugend ein Zweistromland. Und aus
diesem geographisch nicht zu begrenzenden Raum bin ich eigentlich nie
ausgewandert. Es ist wohl das Schicksal meiner Generation, Bürger dieses
Zweistromlandes zu bleiben.

Isar und Jordan sind weit voneinander entfernt, doch sie münden in ein
Herz. So seltsam spielen Geographie und Anthropologie ineinander.

Und der Vf. schließt seine Biographie mit den Worten, die ein ganzes
Lebensprogramm beinhalten (S. 205) :

Die zwei Städte meines Zweistromlandes blieben München und Jerusalem,
aber über beiden leuchtet die Schrift auf :

Aber wir haben hier keine bleibende Stadt,
sondern die zukünftige suchen wir.

K.H.

143



J. Roth, DER LEVIATHAN. Erzählungen. Deutscher Taschenbuch Verlag, München
1976. 207 S. 5,80 DM.

1939 starb in einem Pariser Armenspital ein « Clochard », wie derer so viele
sie Seinekais bevölkern, auf der beständigen Suche nach ein paar Franken, die
ihnen erlauben, ihre Vergangenheit und ihre Situation als Strandgut der Menschheit
im Weindusel für einige Stunden zu vergessen... Dieser in Armut und Verlassenheit
gestorbene heimatlose Mann feierte eine ungeahnte literarische Auferstehung :

Hermann Kesten nennt ihn im Nachwort zum vorliegenden Band von Erzählungen
(S. 207) « den stärksten österreichischen Erzähler zwischen den beiden Weltkriegen ».

Der in Ostgalizien in einem frommen jüdischen Elternhaus geborene J. R. ist
zum Barden seiner einzigen Heimat geworden, die 1918 in Trümmer fiel, der
übernationalen österreichisch-ungarischen Monarchie. Hören wird dazu wieder
Hermann Kesten (S. 202) :

So hat sich R. in seinem epischen Werk eine verlorene Heimat wieder
geschaffen, etwa jenes in jedem Detail so lebenswahre, lebensträchtige Österreich-
Unigarn, das bei aller stupenden Realität eben durch R.'s epische Schärfe und
optische wie auch akustische Präzision zum fabulösen Traumreich der
Habsburger Doppelmonarchie wurde ; so bevölkerte er mit dem Personal seines
Lebens seine Romane und Geschichten und lebte auch mit seinen erfundenen
Figuren wiederum, als wären sie Komparsen seines eigenen Lebens.

Typisch für diese Haltung ist die Erzählung « Die Büste des Kaisers » (S.

120 ff.), während der letzte Beitrag dieses Bandes, der ihm auch den Namen
gegeben hat, « Der Leviathan » (S. 168 ff.), einen charakteristischen Zug des
ostjüdischen Herkunftsmilieus R. 's in Licht rückt : den Traum von Weite und Ferne
inmitten der Enge des Ghettos, und die verklärte Liebe zum Imaginären, verkörpert
in der Gestalt des Korallenhändlers Nissen Piczenik (S. 196) :

Was aber Nissen Piczenik betrifft, der ebenfalls damals (auf der Reise
nach Amerika) unterging, so kann man nicht sagen, er sei einfach ertrunken
wie die anderen. Er war vielmehr — dies kann man mit gutem Gewissen
erzählen — zu den Korallen heimgekehrt, auf den Grund des Ozeans, wo der
gewaltige Leviathan sich ringelt.

K. H.

Vera Schlamm, BEWAHRT ZUM GLAUBEN. Der Weg einer jüdischen Ärztin.
Christliches Vereinshaus Stuttgart 1975, Reihe : ABCteam. Ill S.

V. S. schildert ihr bewegtes Leben, die Jahre der Verfolgung in Europa unter
Hitler, das neue Leben in Amerika, ihre Hinwendung zum christlichen Glauben
nach einem langen und ernsthaften Suchen. Ich muß gestehen, daß ich mit ihrer
« Bekehrung » etwas Mühe habe : ich verstehe sie nach der vorliegenden Schilderung
nicht recht. Aber kann man überhaupt solches Erleben « verstehen » Schön finde
ich, dass V. S. so klar und entschieden betont, daß ihr Glaube an Jesus den Messias
sie keineswegs von ihrem jüdischen Volk getrennt hat, ja daß sie dadurch erst
recht ein bewußtes und volles Ja zu ihrem Jüdischsein fand.

L. S.

144


	Rezensionen

