Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 32 (1976)

Artikel: Ismael im Alten Testament und im Koran [Fortsetzung]
Autor: Schmid, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ismael im Alten Testament und im Koran

von Herbert Schmid

(Fortsetzung)

R. Kilian ? gliedert die Erzdhlung Gen. 21,9-21 in verschiedene
« Schichten » gleich « Jahresringen » auf. Von einigen Unebenheiten
abgesehen, diirfte m. E. der Text aus einem Guf3 sein; Vers 8 ist als
Abschlu3 des Vorhergehenden zugleich Exposition des Folgenden
(Verse 8-21), wenn man nicht gliedern will in 21,1-8 a und 8 b-21 2.
Daf3 Hagar fiir ihren Sohn eine Agypterin bestimmte, erinnert daran,
daB sie selbst Agypterin war, vielleicht aus der Wiiste Schur, die an
das ostliche Deltagebiet grenzte (vgl. Ex. 15,22). Die Beziehungen
zwischen dem Negev und « Agypten » waren iiberhaupt eng (vgl. Gen.
12,10 ff.) ; nach Gen. 20,1 wohnte Abraham im Negev zwischen
Kadesch und Schur.

Der Kern der Erziahlung Gen. 21,8-20 (21) ist die in der Wiiste von
Beerscheba lokalisierte Szene von 21,14 b-20: « (Und sie ging) und
irrte in der Wiiste von Beerscheba umher (14 b). Aber das Wasser aus
dem Schlauch war fertig und sie warf das Kind unter einen der
Striucher (15) ; sie ging weiter und setzte sich in der Distanz eines
Bogenschusses hin, denn sie sprach (dachte sich) : ‘nicht kann ich den
Tod des Kindes ansehen’. Da sal} sie gegeniiber, erhob ihre Stimme
und weinte (16). Und Gott (Elohim) (er) hérte (wajischma) die Stimme
des Knaben und der Engel Gottes rief Hagar vom Himmel her an und
sprach zu ihr: ‘Was ist dir, Hagar ? Fiirchte dich nicht, denn erhért
hat Gott (schama Elohim) die Stimme des Knaben, der dort ist (17) !
Steh auf, heb den Knaben auf und deine Hand ergreife ihn fest, denn
zu einem groBBen Volk setzte ich ihn I’(18) Und Gott 6ffnete ihre Augen
und sie sah einen Wasserbrunnen und sie ging und fiillte den Wasser-
schlauch und gab dem Knaben zu trinken (19). Und Gott war mit dem
Knaben und er wurde grof3 und er wohnte in der Wiiste und ward ein
Bogenschiitze » (20).

Verglichen mit den Atiologien in Gen. 16,11-14 ist diese Erzihlung
im Hinblick auf konkrete Daten — der Name des Kindes/Knaben fillt
nicht (auch nicht in Vers. 8 ff.), der Wasserbrunnen wird nicht benannt,
das Wohngebiet ist die « Wiiste » — blaB, dafiir ist die Gefihrdung
von Mutter und Kind rithrend dargestellt. H.C. White !4 versucht

119



durch einen AnalogieschluBB3 aus griechischen Mythen von der Geburt
von Gottern und Heroen nachzuweisen, daf3 den Legenden von Hagars
Vertreibung in Gen. 16 und 21,8-21 das Motiv der Aussetzung (des
symbolischen Todes) und der Errettung (der symbolischen Aufer-
stehung) des Kindes zugrundeliegt, wie es bei einem erschlossenen
ismaelitischen Initiationsritus gelibt worden wiire. Ein derartiger Ritus,
der aus dem Wiistenbereich um Kanaan herum allerdings unbekannt ist,
koénnte hochsten der Szene in 21,14 b-20 indirekt zugrundeliegen ; mit
Kap. 16 hiitte er nichts zu tun. Wenn White ¥ auf Grund der Alters-
angaben in 16,16 und 21,5 einen Ismael von 16 Jahren annimmt, den
Hagar unter « einen der Strilucher geworfen » hiitte, und daraus einen
Pubertitsritus erschlieBt, so ist das genau so wahrscheinlich wie die
Moglichkeit, daB beim Eiskunstpaarlauf die Dame den Herrn hebt.
Diese Wiistenszene setzt ein kleines (entwohntes) Kind voraus. Ein
Pubertitsritus der Ismaeliten ist eher in der Beschneidung des Drei-
zehnjihrigen zu sehen (Gen. 17, 23-27). Der Name Ismael fillt — wie
schon gesagt — in Gen. 21,14 b-20 (21) nicht, doch spielt das Motiv
des Horens Elohims (Vers. 17) auf ihn an, so da3 der Horer und Leser
weil}, wer gemeint ist. Wenn Hagars Sohn — von Elohim zum « grof3en
Volk » bestimmt (vgl. 16,10) — in der weiter nicht niher lokalisierten
« Wiiste wohnte » (21,20 b ; die Ansetzung in die Wiiste Beerscheba in
Vers. 14 b ist demgegentiber tiberlieferungsgeschichtlich sekundir), so
liegt hier die Sicht vor, wonach jeder Wiistenbewohner quasi Ismaelit
ist. Dementsprechend wird ihm im Gegensatz zu Abraham, Isaak (Gen.
26,3-5) und Jakob (28,13) keine LandverheiBung zuteil. Konkrete Ziige
sind in der abgeblaf3ten Erzihlung — wie schon ausgefithrt — « einer
der Striucher » (21,15) und, daB « Elohim ihre Augen 6ffnete, dal3 sie
einen Wasserbrunnen sah » (21,19 a). Des weiteren wire der Beruf
Ismaels als Bogenschiitze (21,20) zu nennen, worauf die Distanz von
einem « Bogenschul3 » in Vers. 16 erzidhlerisch anspielt. Beim « Bogen-
schiitzen » ist nicht im Sinne unserer fortgeschrittenen, krimihungrigen
Zeit an einen Terroristen oder dergl. zu denken, sondern eher wie bei
Esau (vgl. Gen. 27,3 ; 25,27) an einen Jiger, der zwar nicht gerade
zartbesaitet, doch letzten Endes ziemlich konziliant war.

Warum vermeidet die Erzihlung in Gen. 21 die Gottesbezeichnung,
oder besser : den Gottesnamen El ? Stammt die folgende Schilderung
des Vertrages Abrahams mit Abimelech in Beerscheba vom gleichen
Erzihler, dem sogenannten Elohisten, dann nennt er in 21,33 sowohl
« Jahwe » (was man auf Grund eines angenommenen « elohistischen »
Systems nicht streichen sollte) als auch « El Olam » (El auch in 31,13 ;
35,1-7 ; 33,20 ; 43,14 ; 46,3). Die Frage ist schon deswegen schwer zu
beantworten, weil die Herkunft von « Elohim » — der terminus wird

120



sowohl singularisch (z. B. 21,17-20) als pluralisch (« elohe hanekhar »
in 35,2.4) gebraucht — ungeklirt ist. Im Gegensatz zu W. H. Schmidt !®,
der in Eloah eine Singularbildung aus Elohim vermutet, nehme ich an,
daB3 Elohim der Plural von Eloah ist. In Dtn. 32,17 wird Eloah im
Singular, Elohim im Plural verwendet. Es 1dBt sich feststellen, dal3
durch Jahwe eine Mehrheit von Géttern singularisiert wird, z. B. die
Gotter der Hebrier zu « Jahwe, dem Gott der Hebrier » (Ex. 3,18) 17,
Aber auch El scheint eine Mehrheit vereinheitlich zu haben. So steht
— um ein im Zusammenhang dieses Aufsatzes naheliegendes Beispiel
zu nennen — « ha-El » (= Bethel) den « Gottern der Fremde » gegen-
iber (Gen. 35,1-7). Wer diese fremden Gotter waren, ist schwer aus-
zumachen. Am ehesten ist an Teraphim und dergl. zu denken. Laban
bezeichnete seinen Gott als « Teraphim » (Pluralform in singularischer
Bedeutung ; Gen. 31,30-35). Die juridische Wendung «der Gott
Abrahams (elohe Abraham) und der Gott Nahors (elohe Nachor) sollen
richten (3. Person Plural) zwischen uns » (Gen. 31,53 a) 1dBt erkennen,
dal} diese Viitergottheiten — ganz gleich, wer urspriinglich konkret mit
diesen « personlichen Gottern » 18 gemeint war — eben zwei waren,
die durch die Glosse « der Gott ihres Vaters » (elohe abihem) notdiirftig
singularisiert werden sollten (der Samaritanus und die Septuaginta
bieten das Verbum « richten » in der 3. Person Singular !). Nimmt man
in Gen. 49,24 f. an, daB der « abir Jaakob » (« der Starke Jakobs ») und
der «roeh/eben Jisrael » (« der Hirte »/« Stein Israels ») verschiedene
personliche Gottheiten waren, so wurden sie durch den « el abikha »
(« Gott deines Vaters »), zu dem Schaddaj in Parallele steht, vereinfacht
(vgl. Gen. 46,3). An dem Altar, den Jakob in Sichem errichtete — war
es urspriinglich eine Mazzeba, die « Stein Israels » (vgl. Gen. 49,24)
genannt wurde ? —, haftete der Name « el elohe Jisrael » = « El, der
(eine) Gott (des Erzvaters) Israels ». Waren die Ismaeliten — wie ja
aus ihrem Namen hervorgeht (vgl. Gen. 16,11 f) — Verehrer des
einen Gottes El wie auch die Isaaksippe in Beerscheba und Umgebung
(vgl. Gen. 46,3), wurden aber aus der eigenen genealogisch-religio-
sen Okumene ausgeschieden, so bedurfte es einer Gottesbezeichnung,
die typisch fiir die Erzvitersippen ist. Diese Gottesbezeichnung war
Elohim in singularischer Bedeutung, abgeleitet aus dem « Gott eurer
Viter, dem Gott Abrahams, dem Gott Isaaks und dem Gott Jakobs »
(jeweils « elohe... » ; Ex. 8,15). Aus Griinden der Unterscheidung und
Scheidung diirfte der Erzdhler von Gen. 21,14 b-20 « Elohim » statt
« El » verwenden, obgleich es um Isma-El, aber eben auch seine
Exkommunikation geht . Hatten sowohl El als auch Jahwe eine ver-
einheitlichende Wirkung auf andere Gottheiten, so ist es nicht ver-
wunderlich, dall beide hiufiger gleichgesetzt wurden (z.B. Gen.

121



14,18 ff. ; 21,33). O. EiBfeldt® betonte wiederholt mit Recht, daf3
El mit Jahwe verschmolzen wurde, jedoch zwischen Jahwe und Baal
eine unversohnliche Feindschaft bestand. Hinzuzufiigen wiire, daf3 Baal
in den Erzvitererzihlungen iiberhaupt nicht vorkommt, obgleich die
Viter auch im Kulturland lebten. Als eigenstindige und traditions-
bewufte Halbnomaden, die gelegentlich Ackerbau trieben (vgl. Gen.
26), hatten sie aus soziokulturellen Griinden offensichtlich nichts mit
dem Baalskult zu tun. Auch ihr Sippenethos bewahrte sie vor der
Teilnahme an Kulten wie vor dem des Baal Peor (Num. 25,5 ; vgl. Hos.
8,10).

Die Szene in Gen. 21,8 (8 b)-14 a erklirt, warum Hagar mit ihrem
Kind aus dem Haus Abrahams vertrieben wurde. Wie in Gen. 16 steht ein
Konflikt der Frauen im Hintergrund, bei dem in Gen. 21 Hagar aller-
dings vollkommen schuldlos ist. Wihrend der Feier anldBlich der
Entwohnung Isaaks, der etwa 3 Jahre alt war (vgl. 1 Sam. 1,231.),
« sah Sarah den Sohn Hagars, der Agypterin . .. scherzen » (m°zakheq ;
Vers. 9), was auf Isaak anspielt. Ob er mit Isaak « koste » (m°zakheq),
dhnlich wie spiter Isaak mit seiner Frau Rebekka (Gen. 26,8), ist nicht
auszumachen. Sicherlich tat er nichts Ungebiihrliches, sonst wire eine
direkte Strafe ihm gegeniiber angebracht gewesen 2!, Sarah befiirchtete,
daB « der Sohn dieser Magd » mit ihrem Sohn « erben » kénnte ; des-
wegen verlangte sie von Abraham die Vertreibung von Mutter und
Kind. Die sehr menschlichen Hemmungen Abrahams trieb Elohim aus.
« In Isaak wird dein Same (deine Nachkommenschaft) genannt werden »
(Vers. 12 b) bedeutet im Kontext, daf} er der Triger der Erbberechti-
gung, m.a.W. abgesehen von Hab und Gut der Empfénger der Land-
verheifSung ist (vgl. Gen. 17,21). « Aber auch den Sohn der Magd
setze ich zum Volk (Vers. 18 : « gro3en Volk »), denn er ist dein Same »
(21,18). Die Vaterschaft Abrahams verbiirgt die Mehrung, denn ihm
wurde ja eine unzihlbare Nachkommenschaft verheilen (Gen. 15,3-6).
Auch die S6hne der Ketura wurden zu Stimmen — fiihrten sie sich
wirklich auf Abraham zuriick? —, denen Abraham « Gaben »
(« mattanot ») gab und sie «von vor Isaak » fortschickte, wiihrend
letzterer alles erhielt, was dem Vater gehorte (Gen. 25,1-6). Die Gaben,
die Abraham der Hagar gab, waren nur das Notdiirftigste : « Und
Abraham machte sich in der Frithe auf und nahm Brot und Wasser-
schlauch und gab (sie) Hagar — auf ihre Schulter legend — und das
Kind, und schickte sie fort » (21,14 a). Wire Ismael ein « Wildesel an
Mensch » von 16 Jahren gewesen (vgl. Gen. 16,16 ; 21,5), dann hiitte
er auch etwas tragen konnen und die Vertreibung wiire nicht so tragisch
gewesen. Aber allgemein wird angenommen — im Gegensatz zu H. C.
White 1 —, daB3 Ismael ein kleines Kind war, das getragen werden

122



muBte, aber nun in Vers. 14 a sozusagen hinter dem Brot und dem
Wasserschlauch nachhinkt, um — wie G.v. Rad sagt — die « Ent-
stehung eines Nebenbetriebs der Heilsgeschichte » ** einzuleiten. -

Die Ismaeliten im Alten Testament,

in auferbiblischen Quellen und in rabbinischer Literatur

Ismaeliten und Nachkommen der Ismaelséhne (Gen. 25,12-17), von
denen nur einer — Adbe-el — einen El-haltigen Namen trigt, werden
relativ selten, abgesehen von Gen. 16 ; 21 und 25, erwihnt. Die Jakob-
s6hne (auBer Benjamin) verkauften Joseph an eine Kamel-« Kara-
wane von Ismaeliten » (Gen. 37,25 ff. ; 39,1). Genauer handelte es sich
um « midianitische Minner, Kaufleute » (Vers 28 ; vgl. Vers 36), die
Joseph nach Agypten brachten. « Ismaeliten » ist hier eine allgemeine
Bezeichnung fiir Beduinen. Midian war ein Keturasohn (Gen. 25,2.4).
Der gleiche Sprachgebrauch von « Ismaeliten » zeigt sich in Jde. 8,24 :
Gideon/Jerubbaal schlug die pliindernden Kamelbeduinen der Mi-
dianiter in der Jesreelebene. Sie trugen goldene Ringe, « weil sie
Ismaeliten » (dh allgemein : Beduinen) waren. Als Feinde, die Israel
ausrotten wollen, werden in Ps. 83,7 «die Zelte Edoms und die
Ismaeliten und die Hagrim » erwihnt; in Vers. 8 kommt u.a. der
« Erbfeind » Amalek vor (vgl. Ex. 17,8 ff.; Dtn. 25,17-19). Ob die
Hagrim Nachkommen Hagars (von einem anderen Mann) sind, ist
zweifelhaft, Dafiir konnte das Beisammensein der Aussagen sprechen,
daB der Ismaeliter Obil iiber Davids Kamele, der « Hagri » Jasis iiber
seine Schafe gesetzt war (1 Chron. 27,30 f.). Ein Schwager Davids war
der Ismaeliter Jether (1 Chron. 2,17 ; vgl. 2 Sam. 17,25 emendiert
nach LXX A). Auffallend sind noch Verbindungen zwischen dem
Isaaksohn Esau und Ismaeltéchtern. Nachdem Esau zum Leidwesen
seiner Eltern « Hethiterinnen » geheiratet hatte (Gen. 36,34 f.), ging
er noch — groBziigig wie er war — « kumenische » Ehen mit Machalat
und Basemat ein, die jeweils als Schwestern des (bedeutenden) Ismael-
sohnes Nebajot gekennzeichnet werden (Gen. 28,8 f. ; 36,3). Sieht man
von Ps. 83 ab, so ist auffallend, daB fiir die Zeit nach David keine
Ismaeliten mehr erwithnt werden. Dies spricht dafiir, da3 sie im Reich
Davids aufgingen (vgl. 1 Chron. 27,30f.) und daB3 sie eben nur in
vordavidischer Zeit eine Rolle spielten, wie die besprochenen Erz-
vitererzihlungen und Genealogien nahelegen. Ein weiterer Grund
kann der sein, dafl Nachkommen von Ismaelséhnen bedeutende Stimme

123



wurden. Ob sie sich aber noch als Ismaeliten verstanden ? In dem
bekannten, an Jerusalem gerichteten Prophetenwort Jes. 60,1 ff. (« Ma-
che dich auf, werde licht, denn dein Licht kommt...) hei3t es, daB3 sich
unter den nach Jerusalem ziehenden Vélkern neben den Keturaséhnen
bzw.-enkeln Midian, Epha, Saba und Dedan auch die « Herden von
Kedar » und die « Widder Nebajots » — also die Herdentiere von
Ismaelsbhnen — befinden, wobei letzterer vielleicht Stammvater der
Nabatier ist. In dem Klagelied Ezechiels iiber Tyrus wird ausgesagt,
daBB « Arab » (Kollektivbezeichnung fiir Araber) und alle Fiirsten
Kedars mit Schafen, Widdern und Bécken Handel mit der Inselfestung
trieben (Ez. 27,21). Araber und Kedarener sind praktisch gleichgesetzt.
Fiir den Chronisten wohnen die Philister im Westen und die Araber
(also alle Wiistenstimme) im Osten (2 Chron. 17,10 f. ; 21,16 ; 26,6 {.).
Fraglich ist halt, ob sich die « Araber » damals als Ismaeliten verstan-
den oder so verstanden wurden. Bejaht man diese Frage, dann wiire die
Bezeichnung Ismael aus dem Negev um Kadesch und Beerscheba (Gen.
16 und 21) im Zusammenhang mit Midianitern und Edomitern iiber
die Ismaelsohne nach Osten gewandert und Name fiir die « Araber »
im Osten geworden. Diese Konsequenz liegt in der rabbinischen
Literatur vor, worauf noch einzugehen ist. Zuniichst ist die Frage zu
kliren, ob Ismaeliten in altorientalischen Quellen vorkommen.
Wahrscheinlich ist dies nicht, denn schon im Alten Testament treten
Ismaeliten in der Zeit nach David — von Ps. 83 abgesehen — nicht
mehr in Erscheinung. Assurbanipal (668-633) berichtet im Zusammen-
hang mit seinen Kriegsziigen gegen arabische Vilker : « I caught
alive Uate’, king of Su-mu-il ... Ammuladi, king of Qi-da-ri, had
fallen into the hands of my army in a battle engagement and they
brought him alive. » J. B. Pritchard * {ibersetzt im Anschluf} an Lucken-
bill «Su-mu-il » mit «Ishmael ». Dies ist verlockend, zumal der
nichste Gefangene Konig von Kedar, also dem Volk eines Ismaelsohnes
war. Dennoch ist die Identifikation von Su-mu-il mit Ismael sehr frag-
wiirdig. S. Moscati greift diesen Identifikationsversuch nicht auf .
Wenn Assurbanipal in seinen Kriegsberichten aufler Kedar und den
Kedarenern noch Arabien und das Land Nabaiati (Nebajot ?) neben
Ammon, Moab, Juda und Edom erwihnt %, so entspricht das dem oben
herausgestellten spiiteren alttestamentlichen Tatbestand. Die eigentli-
chen Ismaeliten spielten nach David im Negev, dem Bereich der
Auseinandersetzungen zwischen Agypten und Israel, Assur, Babel usw.
keine Rolle mehr, die schriftliche Zeugnisse hinterlassen hitte. Wenn
es auch nicht ganz ausgeschlossen ist, so spricht doch alle Wahrschein-
lichkeit dafiir, daB3 die Nennung Ismaels und seiner Nachkommenschaft
im Koran auf jiidische Vermittlung — bekanntlich lebten viele

124



judische Sippen jahrundertelang vor und nach Muhammad in Arabien
— zuriickgeht.

War Ismael (bzw. Ismaeliten) schon im Alten Testament Bezeichnung
fiir Wiistenbewohner und Beduinen (Gen. 21,20 ; 37,25 ff. ; Jdc. 8,24)
und wurden schlieBlich (2 Chron.) die im Osten wohnenden Volker
tiberhaupt Araber genannt, so ist es folgerichtig, wenn Rabbinen die
Gleichsetzung von Arabern mit Ismaeliten vollzogen haben?. Die
wichtigste Belegstelle, bezugnehmend auf Gen. 18,4, fiir die Identifi-
zierung der Araber als Nachkommen Ismaels findet sich im babylo-
nischen Talmud (Baba Mezi’a 86 b) : « Man soll etwas Wasser holen,
damit ihr euch die FiiBe wascht. R. Jannai sagte im Namen von
R. Ismael: Sie (die drei Minner in Gen. 18) sprachen zu ihm
(Abraham) : Verdichtigst du uns etwa, dal3 wir Araber sind, die den
Staub ihrer Fiile anbeten ? Bereits war von ihm (Abraham) Ismael
hervorgegangen... ». Einer der drei Ménner galt als Araber und damit
als Ismaelit. In Genesis rabbah 48,9 heif}t es: « R. Levi sagte : Einer
(der drei Ménner) erschien (Abraham) in der Gestalt eines Sarazenen,
der andere in der Gestalt eines Nabatiers, der dritte in der Gestalt
eines Arabers. » Eine sehr negative Sicht der Ismaeliten ergibt sich aus
Sukkah 52b: « R. Chana b. Acha sagte: In der Schule Rabs lehrt
man : « Der Heilige — gepriesen sei er — bereut es, vier Dinge
geschaffen zu haben : das Exil, die Chaldider, die Ismaeliten und den
bosen Trieb... Die Ismaeliten, wie es hei3t : Wohlbehalten stehen der
Gewaltmenschen Zelte, sind in Sicherheit jene, welche Gott erziirnen,
die doch Gott seiner strafenden Hand iiberliefert hat » (Hiob. 12,6).
Doch hebt der Midrasch positiv hervor, da3 Ismael einer der sechs
Minner sei, deren Namen schon vor der Geburt genannt wurde (Genesis
rabbah 46,11); wer Ismael im Traum sieht, dessen Gebet werde
erhort (Ber. 56 b).

Ismael im Koran %

Zunichst ist auffallend, daf3 Ismael in frithen mekkanischen Suren
nicht als Sohn Abrahams erwihnt wird. Wohl ist in 6,74 ff. von dem
ersten Monotheisten Abraham die Rede, auch von seinen Sohnen Isaak
und Jakob (Jakob gilt erst in der medinensischen Sure 2,133 als Enkel),
aber Ismael wird als Einzelgestalt erst in Vers 86 nach Noah, David,
Salomo, Hiob, Joseph, Mose und Aron, Zacharias, Jesus, Johannes und
Elia und vor Elisa, Jona und Lot erwihnt. Daf3 Ismael dem arabischen
Propheten noch nicht als Abrahamsohn bekannt war, geht aus

125



den Aufzihlungen in 19,57 f.; 21,85f. und 38,48 hervor. Ismael ist
einer der Frommen. Lediglich aus der mekkanischen Sure 37, auf die
noch zuriickzukommen ist, und aus Sure 14 geht hervor, daf3 Ismael
vor Isaak Sohn Abrahams ist; Abraham sprach: « Lob sei Gott, der
mir trotz meines hohen Alters den Ismael und den Isaak geschenkt
hat |... » (14,39).

Was wullte Muhammad tiber den noch nicht mit Abraham verbun-
denen Ismael ? Da Ismael zusammen mit alt- und neutestamentlichen
Gottesminnern einschlieBlich Jesus, auch mit dem aus der biblischen
Uberlieferung nicht bekannten Idris (Henoch ? Andreas ?) und Dhu-l-
Kifl erwidhnt wird, war er einer der vielen Frommen und Propheten,
die Muhammad, dem « Siegel der Propheten » (33,40 ; geoffenbart zu
Medina) vorausgingen. Mehr wird iiber Ismael in der Marien-Sure
(Mekka) ausgesagt. Nachdem es zweimal formelhaft heif3t: « Und
gedenke in der Schrift des Abraham » (19,41)... « Und gedenke in der
Schrift des Mose » (Vers. 51) fiahrt 19,54 £. fort : « Und gedenke in der
Schrift des Ismael | Er war einer, der hilt, was er verspricht, und ein
Gesandter und Prophet. Er befahl seinen Angehorigen das Gebet und
die Almosensteuer. Und er war bei seinem Herrn wohlgelitten. ».
AnschlieBend erscheint die Formel : « Und gedenke in der Schrift des
Idris... » (Vers. 56). Ismael war demnach getreu; er war nicht nur
Prophet, wie etwa Idris, sondern wie Mose ein Gesandter, dh Offen-
barungsmittler fiir ein Volk ; er ordnete zwei Pflichten an, nimlich die
Durchfithrung von Gebet und Almosensteuer. Welches Volk ist ge-
meint ? Dies geht aus dem folgenden nicht eindeutig hervor. Da aber
die Rede von der Nachkommenschaft Abrahams und Ismaels — nicht
jedoch von der Isaaks — ist, liegt es sehr nahe, da} Muhammad an die
Juden und die Araber dachte (19,58). In 14,39 (siehe oben) wird
Ismael dem Isaak vorangestellt, wie es ja der biblischen Chronologie
entspricht. Diese Voranstellung hat aber auch eine Vorrangstellung zur
Folge. In den medinensischen Suren 2,133.136.140 und 3,84 ist Ismael
Abraham nach- und Isaak, Jakob und den zwdlf Stimmen vorgeordnet.
Diese Reihenfolge ist bei der Opferszene in der mekkanischen Sure 37
zu beachten : Abraham bat Gott um einen rechtschaffenen Leibeserben,
worauf ihm Gott einen sanften Knaben (also nicht einen Wildesel an
Menschen) verkiindigte (Verse 99-101). Es mul}3 sich auf Grund der
erwihnten Reihenfolge um Ismael handeln, auch deswegen, weil Isaak
erst in Vers 112 angekiindigt wird. Abraham sprach zu seinem Sohn :
« Mein Sohn! Ich sah im Traum, daB ich dich schlachten werde.
Uberleg jetzt, was du meinst ! Er sagte : Vater | Tu, was dir befohlen
wird | Du wirst, so Gott will, finden, daf3 ich von denen bin, die aus-
halten kénnen (102). Als nun die beiden sich ergeben hatten und

126



Abraham seinen Sohn auf die Stirn niedergeworfen hatte (103)... Und
wir riefen ihn an : Abraham | (104) Du hast den Traum wahr gemacht.
So vergelten wir denen, die fromm sind (105). Das ist die offensicht-
liche Priifung (106). Und wir lésten ihn mit einem gewaltigen Schlacht-
opfer aus (107). Und wir hinterlieBen ihm unter den spiteren (108) :
Heil sei iiber Abraham ! (109). So vergelten wir denen, die fromm sind
(110). Er ist von unseren gldubigen Dienern » (111). Es ist hier nicht
notwendig, diese Darstellung mit Gen. 22 zu vergleichen. Hervor-
stechend ist, daB Abraham und auch der zustimmende Ismael para-
digmatische Muslim sind, die sich in Gottes Willen ergeben. J. Maier #
weist in seinem Exkurs tiber die Aqedah (dh die ‘Fesselung’ Isaaks
nach Gen. 22,9) darauf hin, daB} das Judentum Gen. 22 mit dem Gottes-
knechtsmotiv verbunden hat: « Isaak, zur Zeit des Opfers bereits
erwachsen, nimmt seine Opferung willig auf sich... » ; « Die Agedah
wird zum Paradigma fiir die Errettung aus Todesgefahr... ». Diese
Motive finden sich auch im Koran. Wie der Engel Jahwes erkannte,
dafl Abraham Elohim fiirchtet (Gen. 22,12), so erkannte Allah die
Gottergebenheit Abrahams und seines Sohnes Ismael. Wie das
Judentum (vgl. 2 Chron. 3,1 ; Jub. 18,13) nimmt auch der muslimische
Glaube an, daB3 die Opferszene auf dem heiligen Felsen in Jerusalem
stattfand, tiber den sich der Felsendom wélbt.

Bezeichnend fiir die medinensische Zeit ist die Hinwendung nach
Mekka. Abraham und Ismael sollen dort den monotheistischen Kult
eingefithrt haben. Beide reinigten Gottes Haus, die Kaaba (2,125).
Abraham restaurierte ihre Grundmauer. Er und Ismael beteten zu Gott,
daB3 er sie und ihre Nachkommenschaft zu wahren Muslim mache, die
ihm ergeben sind (2,127 £.). Muhammad wollte die Religion Abrahams
wiederherstellen, die durch den Glauben an den einen Gott « Allah »
= « haEl » gekennzeichnet ist. Islamischer Volksglaube iibertrug die
Szenen aus Gen. 16 und 21 verindernd auf Mekka, wie in der Einleitung
kurz dargelegt. So sahen schlieBlich die muslimischen Araber in Ismael
— der rabbinischen Tradition gemill — ihren Stammvater.

Das Verhiltnis der drei abrahamitischen Religionen wurde im Laufe
der Geschichte bis in die Gegenwart oft nicht im religionsverwandt-
schaftlich-ckumenischen Sinn gesehen und mit Leben erfiillt, sondern
im Sinn des Gegensatzes, der Ablésung oder der Uberhthung 2. Auch
das Alte Testament kennt den Gegensatz zwischen « Briidern » und
ihren Nachkommen (vgl. Gen. 16,12 ; 25,18), weil es realititsbezogen,
« diesseitig » ist. Es verkiindigt, dall Gott nicht nur Abraham iiber
Isaak und Jakob zum groBen Volk bestimmt hat, sondern auch Ismael
(Gen. 16,10 ; 21,18.18). Gerade der Segen Gottes an Abraham enthilt
einen strittigen Punkt: « Aber auch Ismaels wegen habe ich dich

127



erhort. Siehe, ich will ihn segnen und ihn fruchtbar werden lassen und
ihn iiberaus zahlreich machen ; zwolf Fiirsten wird er zeugen und ich
will ihn zu einem groBen Volk machen. Aber meinen Bund will ich mit
Isaak aufrichten, den dir Sarah im nichsten Jahr um diese Zeit gebiren
wird » (Gen. 17,20 f. ; vgl. 21,12 b). Der Inhalt der Bundeszusage sind
Nachkommenschaft, Landbesitz und die ewige Zuwendung Gottes.
Die Landverheiung wurde nur Israel zuteil. Esau erhielt jedoch das
Gebirge Seir (Jos. 24,4). Der Besitz des Landes Kanaan ist der strittige
Punkt heute zwischen Israel und Ismael.

Anhangsweise noch ein Gedanke zum « 6kumenischen » Gesprich :
Die vorliegende Untersuchung hat gezeigt, dal3 es eine auf dem Vater
Abraham beruhende und im Glauben an den einen Gott El bestehende
abrahamitische « Okumene » gab. Aus- und abgegrenzt wurde Israel
durch den Glauben an Jahwe, seine AusschlieBlichkeit und Bildlosigkeit,
ohne daf} die Beziehungen zu den anderen Nachkommen Abrahams
gekappt wurden. Sollte die Kirche aus ihrer Sicht nicht zwischen einer
Okumene in Christus, dem Bild Gottes, als dem engsten Kreis und einer
Okumene im Glauben an den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs als
dem weiteren Kreis und einer Okumene im Glauben an den Gott
Isma-« els » = « Allahs » als dem weitesten Kreis unterscheiden, wobei
der Vater Jesu Christi und der Gott Abrahams und Ismaels einer sind ?
Weil sich Christentum und Islam auf den « Vater vieler Viélker » (Gen.
17,4 1.) beziehen, gehoren sie zur abrahamitischen Gemeinschaft *.

ANMERKUNGEN

12 A a.0. S. 236-249 ; siehe Tabelle S. 248 f. Siehe die m.E. hier berechtigte Kritik
von H.C. White (a.a.0. S. 297 {f.)

13 Zur Lokalisierung des Lebensbereichs Ismaels in 21,21 (Wiiste Paran in der Nihe
von Kadesch, vgl. Num. 13,26) sind die obigen Ausfithrungen (S. 4.8) zu ver-
gleichen

14 A.a.0. S. 267 ff.

15 A.a.0. S. 301 ff.

1 THAT 1, 1971, Sp. 153

17 Siehe H. Schmid, Jhwh, der Gott der Hebrier, Judaica 25, 1969, S. 257-266.

128



18 Hinzuweisen ist auf H. Vorlinder, Mein Gott, 1975 (siche meine Besprechung
in Judaica 32, 1976, S. 45 f.), der die These Alts einer berechtigten Kritik unterzieht
(S. 206 ff.). Beachtenswert ist auch die Feststellung von W. Schottroff, Soziologie
und Altes Testament, VF 2/1974, S. 60, daB3 neuere Forschungen zur Beduinen-
religion keinen Glauben an den « Gott der Viter », wie in A. Alt (Der Gott der
Viiter, 1929) herausgestellt hat, ergeben haben. M. E. war der « personliche Gott
der Viter » — vielleicht nach der Uberwindung von Teraphim und Numina —
der Gott El (vgl. Gen. 49,24 ff.)

19 Eine religionsgeschichtlich im groBen und ganzen zutreffende Sicht bietet die
Priesterschrift, nach der Gott den Viitern als « Elohim » mit dem Namen «El
Schaddai » erschienen ist (Gen. 17,1; Ex. 62f); allerdings diirfte zum Teil
(z. B. den Isaaksippen) der Name Jahwes in vormosaischer Zeit bekannt gewesen
sein (vgl. Gen, 17,11)

207Z.B. RGG?, 2. Band, 1958, s.v. « El» (Sp. 413 f., Lit.)

#1 Nach Paulus verfolgte der nach dem Fleisch Geborene den nach dem Geist
Geborenen (Gal. 4,29). Ahnlich berichten Haggadot, daB} Ismael Isaak toten
wollte (Pirge R. Elieser 30), Gotzendienst trieb (Genesis rabbah 53,15) oder Frauen
vergewaltigte (Tos. Sotah 6,6) usw. Die Belegstellen verdanke ich Prof. K. Hruby

*2Aa.0. S. 186

23 ANET S. 300 (X, 113-114). Die in FuBnote 1 angegebenen Aufsitze von Thompson
und Lewy waren mir nicht zuginglich

24 The Semites in Ancient History. An Inquiry into the Settlement of the Beduin
and their political Establishment, 1959 (zu Arabien S. 104-134)

26 ANET S. 297-301.
26 Fiir die folgenden Referenzen danke ich K. Hruby

27 Ich beniitzte die Ubersetzung: R. Paret, der Koran, 1962, dazu vom gleichen
Autor das Werk « Der Koran. Kommentar und Konkordanz », 1971 *

28 Geschichte der jiidischen Religion, 1972, S. 118-121

29 Siehe dazu J. Bouman, Mohammad und die Juden im Koran, Judaica 26, 1970,
S. 178-203 ; H. Schmid, Altes Testament, Judentum und Islam, 1973, S. 61 ff.

30 Siehe « Christen und Juden. Eine Studie des Rates der Ev. Kirche in Deutch-
land », 1975, bes. S. 31 ff. und 46 ff.

129



	Ismael im Alten Testament und im Koran [Fortsetzung]

