
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 32 (1976)

Artikel: Ismael im Alten Testament und im Koran [Fortsetzung]

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ismael im Alten Testament und im Koran

von Herbert Schmid

(Fortsetzung)

R. Kilian12 gliedert die Erzählung Gen. 21,9-21 in verschiedene
« Schichten » gleich « Jahresringen » auf. Von einigen Unebenheiten
abgesehen, dürfte m. E. der Text aus einem Guß sein ; Vers 8 ist als

Abschluß des Vorhergehenden zugleich Exposition des Folgenden
(Verse 8-21), wenn man nicht gliedern will in 21,1-8 a und 8 b-211S.
Daß Hagar für ihren Sohn eine Ägypterin bestimmte, erinnert daran,
daß sie selbst Ägypterin war, vielleicht aus der Wüste Schur, die an
das östliche Deltagebiet grenzte (vgl. Ex. 15,22). Die Beziehungen
zwischen dem Negev und « Ägypten » waren überhaupt eng (vgl. Gen.
12,10 ff.) ; nach Gen. 20,1 wohnte Abraham im Negev zwischen
Kadesch und Schur.

Der Kern der Erzählung Gen. 21,8-20 (21) ist die in der Wüste von
Beerscheba lokalisierte Szene von 21,14 b-20 : « (Und sie ging) und
irrte in der Wüste von Beerscheba umher (14 b). Aber das Wasser aus
dem Schlauch war fertig und sie warf das Kind unter einen der
Sträucher (15) ; sie ging weiter und setzte sich in der Distanz eines
Bogenschusses hin, denn sie sprach (dachte sich) : 'nicht kann ich den
Tod des Kindes ansehen'. Da saß sie gegenüber, erhob ihre Stimme
und weinte (16). Und Gott (Elohim) (er) hörte (wajischma) die Stimme
des Knaben und der Engel Gottes rief Hagar vom Himmel her an und
sprach zu ihr : 'Was ist dir, Hagar Fürchte dich nicht, denn erhört
hat Gott (schama Elohim) die Stimme des Knaben, der dort ist (17)
Steh auf, heb den Knaben auf und deine Hand ergreife ihn fest, denn
zu einem großen Volk setzte ich ihn !'(18) Und Gott öffnete ihre Augen
und sie sah einen Wasserbrunnen und sie ging und füllte den
Wasserschlauch und gab dem Knaben zu trinken (19). Und Gott war mit dem
Knaben und er wurde groß und er wohnte in der Wüste und ward ein
Bogenschütze » (20).

Verglichen mit den Ätiologien in Gen. 16,11-14 ist diese Erzählung
im Hinblick auf konkrete Daten — der Name des Kindes/Knaben fällt
nicht (auch nicht in Vers. 8 ff.), der Wasserbrunnen wird nicht benannt,
das Wohngebiet ist die « Wüste » — blaß, dafür ist die Gefährdung
von Mutter und Kind rührend dargestellt. H. C. White14 versucht

119



durch einen Analogieschluß aus griechischen Mythen von der Geburt
von Göttern und Heroen nachzuweisen, daß den Legenden von Hagars
Vertreibung in Gen. 16 und 21,8-21 das Motiv der Aussetzung (des
symbolischen Todes) und der Errettung (der symbolischen
Auferstehung) des Kindes zugrundeliegt, wie es bei einem erschlossenen
ismaelitischen Initiationsritus geübt worden wäre. Ein derartiger Ritus,
der aus dem Wüstenbereich um Kanaan herum allerdings unbekannt ist,
könnte höchsten der Szene in 21,14 b-20 indirekt zugrundeliegen ; mit
Kap. 16 hätte er nichts zu tun. Wenn White 15 auf Grund der
Altersangaben in 16,16 und 21,5 einen Ismael von 16 Jahren annimmt, den
Hagar unter « einen der Sträucher geworfen » hätte, und daraus einen
Pubertätsritus erschließt, so ist das genau so wahrscheinlich wie die
Möglichkeit, daß beim Eiskunstpaarlauf die Dame den Herrn hebt.
Diese Wüstenszene setzt ein kleines (entwöhntes) Kind voraus. Ein
Pubertätsritus der Ismaeliten ist eher in der Beschneidung des

Dreizehnjährigen zu sehen (Gen. 17, 23-27). Der Name Ismael fällt — wie
schon gesagt — in Gen. 21,14 b-20 (21) nicht, doch spielt das Motiv
des Hörens Elohims (Vers. 17) auf ihn an, so daß der Hörer und Leser
weiß, wer gemeint ist. Wenn Hagars Sohn — von Elohim zum « großen
Volk » bestimmt (vgl. 16,10) — in der weiter nicht näher lokalisierten
« Wüste wohnte » (21,20 b ; die Ansetzung in die Wüste Beerscheba in
Vers. 14 b ist demgegenüber überlieferungsgeschichtlich sekundär), so

liegt hier die Sicht vor, wonach jeder Wüstenbewohner quasi Ismaelit
ist. Dementsprechend wird ihm im Gegensatz zu Abraham, Isaak (Gen.
26,3-5) und Jakob (28,13) keine Landverheißung zuteil. Konkrete Züge
sind in der abgeblaßten Erzählung — wie schon ausgeführt — « einer
der Sträucher » (21,15) und, daß « Elohim ihre Augen öffnete, daß sie
einen Wasserbrunnen sah » (21,19 a). Des weiteren wäre der Beruf
Ismaels als Bogenschütze (21,20) zu nennen, worauf die Distanz von
einem « Bogenschuß » in Vers. 16 erzählerisch anspielt. Beim «

Bogenschützen » ist nicht im Sinne unserer fortgeschrittenen, krimihungrigen
Zeit an einen Terroristen oder dergl. zu denken, sondern eher wie bei
Esau (vgl. Gen. 27,3 ; 25,27) an einen Jäger, der zwar nicht gerade
zartbesaitet, doch letzten Endes ziemlich konziliant war.

Warum vermeidet die Erzählung in Gen. 21 die Gottesbezeichnung,
oder besser : den Gottesnamen El Stammt die folgende Schilderung
des Vertrages Abrahams mit Abimelech in Beerscheba vom gleichen
Erzähler, dem sogenannten Elohisten, dann nennt er in 21,33 sowohl
« Jahwe » (was man auf Grund eines angenommenen « elohistischen »

Systems nicht streichen sollte) als auch « El Olam » (El auch in 31,13 ;

35,1-7 ; 33,20 ; 43,14 ; 46,3). Die Frage ist schon deswegen schwer zu
beantworten, weil die Herkunft von « Elohim » — der terminus wird

120



sowohl singularisch (z. B. 21,17-20) als pluralisch (« elohe hanekhar »

in 35,2.4) gebraucht — ungeklärt ist. Im Gegensatz zu W. H. Schmidt10,
der in Eloah eine Singularbildung aus Elohim vermutet, nehme ich an,
daß Elohim der Plural von Eloah ist. In Dtn. 32,17 wird Eloah im
Singular, Elohim im Plural verwendet. Es läßt sich feststellen, daß
durch Jahwe eine Mehrheit von Göttern singularisiert wird, z. B. die
Götter der Hebräer zu « Jahwe, dem Gott der Hebräer » (Ex. 3,18)17.
Aber auch El scheint eine Mehrheit vereinheitlich zu haben. So steht
— um ein im Zusammenhang dieses Aufsatzes naheliegendes Beispiel
zu nennen — « ha-El » Bethel) den « Göttern der Fremde » gegenüber

(Gen. 35,1-7). Wer diese fremden Götter waren, ist schwer
auszumachen. Am ehesten ist an Teraphim und dergl. zu denken. Laban
bezeichnete seinen Gott als « Teraphim » (Pluralform in singularischer
Bedeutung ; Gen. 31,30-35). Die juridische Wendung « der Gott
Abrahams (elohe Abraham) und der Gott Nahors (elohe Nachor) sollen
richten (3. Person Plural) zwischen uns » (Gen. 31,53 a) läßt erkennen,
daß diese Vätergottheiten — ganz gleich, wer ursprünglich konkret mit
diesen « persönlichen Göttern » 18 gemeint war — eben zwei waren,
die durch die Glosse « der Gott ihres Vaters » (elohe abihem) notdürftig
singularisiert werden sollten (der Samaritanus und die Septuaginta
bieten das Verbum « richten » in der 3. Person Singular Nimmt man
in Gen. 49,24 f. an, daß der « abir Jaakob » (« der Starke Jakobs ») und
der « roeh/eben Jisrael » (« der Hirte »/« Stein Israels ») verschiedene
persönliche Gottheiten waren, so wurden sie durch den « el abikha »

(« Gott deines Vaters »), zu dem Schaddaj in Parallele steht, vereinfacht
(vgl. Gen. 46,3). An dem Altar, den Jakob in Sichern errichtete —• war
es ursprünglich eine Mazzeba, die « Stein Israels » (vgl. Gen. 49,24)
genannt wurde —, haftete der Name « el elohe Jisrael » « El, der
(eine) Gott (des Erzvaters) Israels ». Waren die Ismaeliten — wie ja
aus ihrem Namen hervorgeht (vgl. Gen. 16,11 f.) — Verehrer des

einen Gottes El wie auch die Isaaksippe in Beerscheba und Umgebung
(vgl. Gen. 46,3), wurden aber aus der eigenen genealogisch-religiösen

Ökumene ausgeschieden, so bedurfte es einer Gottesbezeichnung,
die typisch für die Erzvätersippen ist. Diese Gottesbezeichnung war
Elohim in singularischer Bedeutung, abgeleitet aus dem « Gott eurer
Väter, dem Gott Abrahams, dem Gott Isaaks und dem Gott Jakobs »

(jeweils « elohe... » ; Ex. 3,15). Aus Gründen der Unterscheidung und
Scheidung dürfte der Erzähler von Gen. 21,14 b-20 «Elohim» statt
« El » verwenden, obgleich es um Isma-El, aber eben auch seine
Exkommunikation geht,D. Hatten sowohl El als auch Jahwe eine
vereinheitlichende Wirkung auf andere Gottheiten, so ist es nicht
verwunderlich, daß beide häufiger gleichgesetzt wurden (z. B. Gen.

121



14,18 ff. ; 21,33). O. Eißfeldt20 betonte wiederholt mit Recht, daß

El mit Jahwe verschmolzen wurde, jedoch zwischen Jahwe und Baal
eine unversöhnliche Feindschaft bestand. Hinzuzufügen wäre, daß Baal
in den Erzvätererzählungen überhaupt nicht vorkommt, obgleich die
Väter auch im Kulturland lebten. Als eigenständige und traditionsbewußte

Halbnomaden, die gelegentlich Ackerbau trieben (vgl. Gen.
26), hatten sie aus soziokulturellen Gründen offensichtlich nichts mit
dem Baalskult zu tun. Auch ihr Sippenethos bewahrte sie vor der
Teilnahme an Kulten wie vor dem des Baal Peor (Num. 25,5 ; vgl. Hos.
8,10).

Die Szene in Gen. 21,8 (8 b)-14 a erklärt, warum Hagar mit ihrem
Kind aus dem Haus Abrahams vertrieben wurde. Wie in Gen. 16 steht ein
Konflikt der Frauen im Hintergrund, bei dem in Gen. 21 Hagar
allerdings vollkommen schuldlos ist. Während der Feier anläßlich der
Entwöhnung Isaaks, der etwa 3 Jahre alt war (vgl. 1 Sam. 1,23 f.),
« sah Sarah den Sohn Hagars, der Ägypterin scherzen » (mczakheq ;

Vers. 9), was auf Isaak anspielt. Ob er mit Isaak « koste » (mczakheq),
ähnlich wie später Isaak mit seiner Frau Rebekka (Gen. 26,8), ist nicht
auszumachen. Sicherlich tat er nichts Ungebührliches, sonst wäre eine
direkte Strafe ihm gegenüber angebracht gewesen21. Sarah befürchtete,
daß « der Sohn dieser Magd » mit ihrem Sohn « erben » könnte ;

deswegen verlangte sie von Abraham die Vertreibung von Mutter und
Kind. Die sehr menschlichen Hemmungen Abrahams trieb Elohim aus.
« In Isaak wird dein Same (deine Nachkommenschaft) genannt werden »

(Vers. 12 b) bedeutet im Kontext, daß er der Träger der Erbberechtigung,

m.a.W. abgesehen von Hab und Gut der Empfänger der
Landverheißung ist (vgl. Gen. 17,21). « Aber auch den Sohn der Magd
setze ich zum Volk (Vers. 18 : « großen Volk »), denn er ist dein Same »

(21,13). Die Vaterschaft Abrahams verbürgt die Mehrung, denn ihm
wurde ja eine unzählbare Nachkommenschaft verheißen (Gen. 15,3-6).
Auch die Söhne der Ketura wurden zu Stämmen — führten sie sich
wirklich auf Abraham zurück —, denen Abraham « Gaben »

(« mattanot ») gab und sie « von vor Isaak » fortschickte, während
letzterer alles erhielt, was dem Vater gehörte (Gen. 25,1-6). Die Gaben,
die Abraham der Hagar gab, waren nur das Notdürftigste : « Und
Abraham machte sich in der Frühe auf und nahm Brot und
Wasserschlauch und gab (sie) Hagar — auf ihre Schulter legend — und das

Kind, und schickte sie fort » (21,14 a). Wäre Ismael ein « Wildesel an
Mensch » von 16 Jahren gewesen (vgl. Gen. 16,16 ; 21,5), dann hätte
er auch etwas tragen können und die Vertreibung wäre nicht so tragisch
gewesen. Aber allgemein wird angenommen — im Gegensatz zu H. C.
White 15

—, daß Ismael ein kleines Kind war, das getragen werden

122



mußte, aber nun in Vers. 14 a sozusagen hinter dem Brot und dem
Wasserschlauch nachhinkt, um — wie G. v. Rad sagt — die «

Entstehung eines Nebenbetriebs der Heilsgeschichte » 22 einzuleiten.

Die Ismaeliten im Alten Testament,

in außerbiblischen Quellen und in rabbinischer Literatur

Ismaeliten und Nachkommen der Ismaelsöhne (Gen. 25,12-17), von
denen nur einer — Adbe-el — einen El-haltigen Namen trägt, werden
relativ selten, abgesehen von Gen. 16 ; 21 und 25, erwähnt. Die Jakobsöhne

(außer Benjamin) verkauften Joseph an eine Kamel-« Karawane

von Ismaeliten » (Gen. 37,25 ff. ; 39,1). Genauer handelte es sich
um « midianitische Männer, Kaufleute » (Vers 28 ; vgl. Vers 36), die
Joseph nach Ägypten brachten. « Ismaeliten » ist hier eine allgemeine
Bezeichnung für Beduinen. Midian war ein Keturasohn (Gen. 25,2.4).
Der gleiche Sprachgebrauch von « Ismaeliten » zeigt sich in Jdc. 8,24 :

Gideon/Jerubbaal schlug die plündernden Kamelbeduinen der Mi-
dianiter in der Jesreelebene. Sie trugen goldene Ringe, « weil sie
Ismaeliten » (dh allgemein : Beduinen) waren. Als Feinde, die Israel
ausrotten wollen, werden in Ps. 83,7 « die Zelte Edoms und die
Ismaeliten und die Hagrim » erwähnt ; in Vers. 8 kommt u.a. der
« Erbfeind » Amalek vor (vgl. Ex. 17,8 ff. ; Dtn. 25,17-19). Ob die
Hagrim Nachkommen Hagars (von einem anderen Mann) sind, ist
zweifelhaft. Dafür könnte das Beisammensein der Aussagen sprechen,
daß der Ismaeliter Obil über Davids Kamele, der « Hagri » Jasis über
seine Schafe gesetzt war (1 Chron. 27,30 f.). Ein Schwager Davids war
der Ismaeliter Jether (1 Chron. 2,17 ; vgl. 2 Sam. 17,25 emendiert
nach LXX A). Auffallend sind noch Verbindungen zwischen dem
Isaaksohn Esau und Ismaeltöchtern. Nachdem Esau zum Leidwesen
seiner Eltern « Hethiterinnen » geheiratet hatte (Gen. 36,34 f.), ging
er noch — großzügig wie er war — « ökumenische » Ehen mit Machalat
und Basemat ein, die jeweils als Schwestern des (bedeutenden) Ismael-
sohnes Nebajot gekennzeichnet werden (Gen. 28,8 f. ; 36,3). Sieht man
von Ps. 83 ab, so ist auffallend, daß für die Zeit nach David keine
Ismaeliten mehr erwähnt werden. Dies spricht dafür, daß sie im Reich
Davids aufgingen (vgl. 1 Chron. 27,30 f.) und daß sie eben nur in
vordavidischer Zeit eine Rolle spielten, wie die besprochenen
Erzvätererzählungen und Genealogien nahelegen. Ein weiterer Grund
kann der sein, daß Nachkommen von Ismaelsöhnen bedeutende Stämme

123



wurden, üb sie sich aber noch als Ismaeliten verstanden In dem
bekannten, an Jerusalem gerichteten Prophetenwort Jes. 60,1 ff. (« Mache

dich auf, werde licht, denn dein Licht kommt...) heißt es, daß sich
unter den nach Jerusalem ziehenden Völkern neben den Keturasöhnen
bzw.-enkeln Midian, Epha, Saba und Dedan auch die « Herden von
Kedar » und die « Widder Nebajots » — also die Herdentiere von
Ismaelsöhnen — befinden, wobei letzterer vielleicht Stammvater der
Nabatäer ist. In dem Klagelied Ezechiels über Tyrus wird ausgesagt,
daß « Arab » (Kollektivbezeichnung für Araber) und alle Fürsten
Kedars mit Schafen, Widdern und Böcken Handel mit der Inselfestung
trieben (Ez. 27,21). Araber und Kedarener sind praktisch gleichgesetzt.
Für den Chronisten wohnen die Philister im Westen und die Araber
(also alle Wüstenstämme) im Osten (2 Chron. 17,10 f. ; 21,16 ; 26,6 f.).
Fraglich ist halt, ob sich die « Araber » damals als Ismaeliten verstanden

oder so verstanden wurden. Bejaht man diese Frage, dann wäre die
Bezeichnung Ismael aus dem Negev um Kadesch und Beerscheba (Gen.
16 und 21) im Zusammenhang mit Midianitern und Edomitern über
die Ismaelsöhne nach Osten gewandert und Name für die « Araber »

im Osten geworden. Diese Konsequenz liegt in der rabbinischen
Literatur vor, worauf noch einzugehen ist. Zunächst ist die Frage zu
klären, ob Ismaeliten in altorientalischen Quellen vorkommen.

Wahrscheinlich ist dies nicht, denn schon im Alten Testament treten
Ismaeliten in der Zeit nach David — von Ps. 83 abgesehen — nicht
mehr in Erscheinung. Assurbanipal (668-633) berichtet im Zusammenhang

mit seinen Kriegszügen gegen arabische Völker : « I caught
alive Uate', king of Su-mu-il Ammuladi, king of Qi-da-ri, had
fallen into the hands of my army in a battle engagement and they
brought him alive. » J. B. Pritchard 23 übersetzt im Anschluß an Luckenbill

« Su-mu-il » mit « Ishmael ». Dies ist verlockend, zumal der
nächste Gefangene König von Kedar, also dem Volk eines Ismaelsohnes
war. Dennoch ist die Identifikation von Su-mu-il mit Ismael sehr
fragwürdig. S. Moscati greift diesen Identifikationsversuch nicht auf24.
Wenn Assurbanipal in seinen Kriegsberichten außer Kedar und den
Kedarenern noch Arabien und das Land Nabaiati (Nebajot neben
Ammon, Moab, Juda und Edom erwähntä5, so entspricht das dem oben
herausgestellten späteren alttestamentlichen Tatbestand. Die eigentlichen

Ismaeliten spielten nach David im Negev, dem Bereich der
Auseinandersetzungen zwischen Ägypten und Israel, Assur, Babel usw.
keine Rolle mehr, die schriftliche Zeugnisse hinterlassen hätte. Wenn
es auch nicht ganz ausgeschlossen ist, so spricht doch alle Wahrscheinlichkeit

dafür, daß die Nennung Ismaels und seiner Nachkommenschaft
im Koran auf jüdische Vermittlung — bekanntlich lebten viele

124



jüdische Sippen jahrundertelang vor und nach Muhammad in Arabien
— zurückgeht.

War Ismael (bzw. Ismaeliten) schon im Alten Testament Bezeichnung
für Wüstenbewohner und Beduinen (Gen. 21,20 ; 37,25 ff. ; Jdc. 8,24)
und wurden schließlich (2 Chron.) die im Osten wohnenden Völker
überhaupt Araber genannt, so ist es folgerichtig, wenn Rabbinen die
Gleichsetzung von Arabern mit Ismaeliten vollzogen haben20. Die
wichtigste Belegstelle, bezugnehmend auf Gen. 18,4, für die Identifizierung

der Araber als Nachkommen Ismaels findet sich im babylonischen

Talmud (Baba Mezi'a 86 b) : « Man soll etwas Wasser holen,
damit ihr euch die Füße wascht. R. Jannai sagte im Namen von
R. Ismael : Sie (die drei Männer in Gen. 18) sprachen zu ihm
(Abraham) : Verdächtigst du uns etwa, daß wir Araber sind, die den
Staub ihrer Füße anbeten Bereits war von ihm (Abraham) Ismael
hervorgegangen... ». Einer der drei Männer galt als Araber und damit
als Ismaelit. In Genesis rabbah 48,9 heißt es : « R. Levi sagte : Einer
(der drei Männer) erschien (Abraham) in der Gestalt eines Sarazenen,
der andere in der Gestalt eines Nabatäers, der dritte in der Gestalt
eines Arabers. » Eine sehr negative Sicht der Ismaeliten ergibt sich aus
Sukkah 52 b : « R. Chana b. Acha sagte : In der Schule Rabs lehrt
man : « Der Heilige — gepriesen sei er —- bereut es, vier Dinge
geschaffen zu haben : das Exil, die Chaldäer, die Ismaeliten und den
bösen Trieb... Die Ismaeliten, wie es heißt : Wohlbehalten stehen der
Gewaltmenschen Zelte, sind in Sicherheit jene, welche Gott erzürnen,
die doch Gott seiner strafenden Hand überliefert hat » (Hiob. 12,6).
Doch hebt der Midrasch positiv hervor, daß Ismael einer der sechs

Männer sei, deren Namen schon vor der Geburt genannt wurde (Genesis
rabbah 46,11) ; wer Ismael im Traum sieht, dessen Gebet werde
erhört (Ber. 56 b).

Ismael im Koran2'

Zunächst ist auffallend, daß Ismael in frühen mekkanischen Suren
nicht als Sohn Abrahams erwähnt wird. Wohl ist in 6,74 ff. von dem
ersten Monotheisten Abraham die Rede, auch von seinen Söhnen Isaak
und Jakob (Jakob gilt erst in der medinensischen Sure 2,133 als Enkel),
aber Ismael wird als Einzelgestalt erst in Vers 86 nach Noah, David,
Salomo, Hiob, Joseph, Mose und Aron, Zacharias, Jesus, Johannes und
Elia und vor Elisa, Jona und Lot erwähnt. Daß Ismael dem arabischen
Propheten noch nicht als Abrahamsohn bekannt war, geht aus

125



den Aufzählungen in 19,57 f. ; 21,85 f. und 38,48 hervor. Ismael ist
einer der Frommen. Lediglich aus der mekkanischen Sure 37, auf die
noch zurückzukommen ist, und aus Sure 14 geht hervor, daß Ismael
vor Isaak Sohn Abrahams ist ; Abraham sprach : « Lob sei Gott, der
mir trotz meines hohen Alters den Ismael und den Isaak geschenkt
hat » (14,39).

Was wußte Muhammad über den noch nicht mit Abraham verbundenen

Ismael Da Ismael zusammen mit alt- und neutestamentlichen
Gottesmännern einschließlich Jesus, auch mit dem aus der biblischen
Überlieferung nicht bekannten Idris (Henoch Andreas und Dhu-1-
Kifl erwähnt wird, war er einer der vielen Frommen und Propheten,
die Muhammad, dem « Siegel der Propheten » (33,40 ; geoffenbart zu
Medina) vorausgingen. Mehr wird über Ismael in der Marien-Sure
(Mekka) ausgesagt. Nachdem es zweimal formelhaft heißt : « Und
gedenke in der Schrift des Abraham » (19,41)... « Und gedenke in der
Schrift des Mose » (Vers. 51) fährt 19,54 f. fort : « Und gedenke in der
Schrift des Ismael Er war einer, der hält, was er verspricht, und ein
Gesandter und Prophet. Er befahl seinen Angehörigen das Gebet und
die Almosensteuer. Und er war bei seinem Herrn wohlgelitten. ».

Anschließend erscheint die Formel : « Und gedenke in der Schrift des
Idris... » (Vers. 56). Ismael war demnach getreu ; er war nicht nur
Prophet, wie etwa Idris, sondern wie Mose ein Gesandter, dh
Offenbarungsmittler für ein Volk ; er ordnete zwei Pflichten an, nämlich die
Durchführung von Gebet und Almosensteuer. Welches Volk ist
gemeint Dies geht aus dem folgenden nicht eindeutig hervor. Da aber
die Rede von der Nachkommenschaft Abrahams und Ismaels — nicht
jedoch von der Isaaks — ist, liegt es sehr nahe, daß Muhammad an die
Juden und die Araber dachte (19,58). In 14,39 (siehe oben) wird
Ismael dem Isaak vorangestellt, wie es ja der biblischen Chronologie
entspricht. Diese Voranstellung hat aber auch eine Vorrangstellung zur
Folge. In den medinensischen Suren 2,133.136.140 und 3,84 ist Ismael
Abraham nach- und Isaak, Jakob und den zwölf Stämmen vorgeordnet.
Diese Reihenfolge ist bei der Opferszene in der mekkanischen Sure 37
zu beachten : Abraham bat Gott um einen rechtschaffenen Leibeserben,
worauf ihm Gott einen sanften Knaben (also nicht einen Wildesel an
Menschen) verkündigte (Verse 99-101). Es muß sich auf Grund der
erwähnten Reihenfolge um Ismael handeln, auch deswegen, weil Isaak
erst in Vers 112 angekündigt wird. Abraham sprach zu seinem Sohn :

« Mein Sohn Ich sah im Traum, daß ich dich schlachten werde.
Uberleg jetzt, was du meinst Er sagte : Vater Tu, was dir befohlen
wird Du wirst, so Gott will, finden, daß ich von denen bin, die
aushalten können (102). Als nun die beiden sich ergeben hatten und

126



Abraham seinen Sohn auf die Stirn niedergeworfen hatte (103)... Und
wir riefen ihn an : Abraham (104) Du hast den Traum wahr gemacht.
So vergelten wir denen, die fromm sind (105). Das ist die offensichtliche

Prüfung (106). Und wir lösten ihn mit einem gewaltigen Schlachtopfer

aus (107). Und wir hinterließen ihm unter den späteren (108) :

Heil sei über Abraham (109). So vergelten wir denen, die fromm sind
(110). Er ist von unseren gläubigen Dienern» (111). Es ist hier nicht
notwendig, diese Darstellung mit Gen. 22 zu vergleichen.
Hervorstechend ist, daß Abraham und auch der zustimmende Ismael
paradigmatische Muslim sind, die sich in Gottes Willen ergeben. J. Maier28
weist in seinem Exkurs über die Aqedah (dh die 'Fesselung' Isaaks
nach Gen. 22,9) darauf hin, daß das Judentum Gen. 22 mit dem
Gottesknechtsmotiv verbunden hat : « Isaak, zur Zeit des Opfers bereits
erwachsen, nimmt seine Opferung willig auf sich... » ; « Die Aqedah
wird zum Paradigma für die Errettung aus Todesgefahr... ». Diese
Motive finden sich auch im Koran. Wie der Engel Jahwes erkannte,
daß Abraham Elohim fürchtet (Gen. 22,12), so erkannte Allah die
Gottergebenheit Abrahams und seines Sohnes Ismael. Wie das

Judentum (vgl. 2 Chron. 3,1 ; Jub. 18,13) nimmt auch der muslimische
Glaube an, daß die Opferszene auf dem heiligen Felsen in Jerusalem
stattfand, über den sich der Felsendom wölbt.

Bezeichnend für die medinensische Zeit ist die Hinwendung nach
Mekka. Abraham und Ismael sollen dort den monotheistischen Kult
eingeführt haben. Beide reinigten Gottes Haus, die Kaaba (2,125).
Abraham restaurierte ihre Grundmauer. Er und Ismael beteten zu Gott,
daß er sie und ihre Nachkommenschaft zu wahren Muslim mache, die
ihm ergeben sind (2,127 f.). Muhammad wollte die Religion Abrahams
wiederherstellen, die durch den Glauben an den einen Gott « Allah »

« haEl » gekennzeichnet ist. Islamischer Volksglaube übertrug die
Szenen aus Gen. 16 und 21 verändernd auf Mekka, wie in der Einleitung
kurz dargelegt. So sahen schließlich die muslimischen Araber in Ismael
— der rabbinischen Tradition gemäß — ihren Stammvater.

Das Verhältnis der drei abrahamitischen Religionen wurde im Laufe
der Geschichte bis in die Gegenwart oft nicht im religionsverwandt-
schaftlich-ökumenischen Sinn gesehen und mit Leben erfüllt, sondern
im Sinn des Gegensatzes, der Ablösung oder der Überhöhung29. Auch
das Alte Testament kennt den Gegensatz zwischen « Brüdern » und
ihren Nachkommen (vgl. Gen. 16,12 ; 25,18), weil es realitätsbezogen,
« diesseitig » ist. Es verkündigt, daß Gott nicht nur Abraham über
Isaak und Jakob zum großen Volk bestimmt hat, sondern auch Ismael
(Gen. 16,10 ; 21,13.18). Gerade der Segen Gottes an Abraham enthält
einen strittigen Punkt : « Aber auch Ismaels wegen habe ich dich

127



erhört. Siehe, ich will ihn segnen und ihn fruchtbar werden lassen und
ihn überaus zahlreich machen ; zwölf Fürsten wird er zeugen und ich
will ihn zu einem großen Volk machen. Aber meinen Bund will ich mit
Isaak aufrichten, den dir Sarah im nächsten Jahr um diese Zeit gebären
wird » (Gen. 17,20 f. ; vgl. 21,12 b). Der Inhalt der Bundeszusage sind
Nachkommenschaft, Landbesitz und die ewige Zuwendung Gottes.
Die Landverheißung wurde nur Israel zuteil. Esau erhielt jedoch das

Gebirge Seir (Jos. 24,4). Der Besitz des Landes Kanaan ist der strittige
Punkt heute zwischen Israel und Ismael.

Anhangsweise noch ein Gedanke zum « ökumenischen » Gespräch :

Die vorliegende Untersuchung hat gezeigt, daß es eine auf dem Vater
Abraham beruhende und im Glauben an den einen Gott El bestehende
abrahamitische « Ökumene » gab. Aus- und abgegrenzt wurde Israel
durch den Glauben an Jahwe, seine Ausschließlichkeit und Bildlosigkeit,
ohne daß die Beziehungen zu den anderen Nachkommen Abrahams
gekappt wurden. Sollte die Kirche aus ihrer Sicht nicht zwischen einer
Ökumene in Christus, dem Bild Gottes, als dem engsten Kreis und einer
Ökumene im Glauben an den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs als
dem weiteren Kreis und einer Ökumene im Glauben an den Gott
Isma-« eis » « Allahs » als dem weitesten Kreis unterscheiden, wobei
der Vater Jesu Christi und der Gott Abrahams und Ismaels einer sind
Weil sich Christentum und Islam auf den « Vater vieler Völker » (Gen.
17,4 f.) beziehen, gehören sie zur abrahamitischen Gemeinschaft30.

ANMERKUNGEN

12 A.a.O. S. 236-249 ; siehe Tabelle S. 248 f. Siehe die m.E. hier berechtigte Kritik
von H. C. White (a.a.O. S. 297 ff.)

13 Zur Lokalisierung des Lebensbereichs Ismaels in 21,21 (Wüste Paran in der Nähe
von Kadesch, vgl. Num. 13,26) sind die obigen Ausführungen (S. 4. 6) zu
vergleichen

14 A.a.O. S. 267 ff.
16 A.a.O. S. 301 ff.
16 THAT 1, 1971, Sp. 153

17 Siehe H. Schmid, Jhwh, der Gott der Hebräer, Judaioa 25, 1969, S. 257-266.

128



18 Hinzuweisen ist auf H. Vorländer, Mein Gott, 1975 (siehe meine Besprechung
in Judaica 32, 1976, S. 45 f.), der die These Alts einer berechtigten Kritik unterzieht
(S. 206 ff.). Beachtenswert ist auch die Feststellung von W. Schottroff, Soziologie
und Altes Testament, VF 2/1974, S. 60, daß neuere Forschungen zur Beduinen-
religion keinen Glauben an den « Gott der Väter », wie in A. Alt (Der Gott der
Väter, 1929) herausgestellt hat, ergeben haben. M. E. war der « persönliche Gott
der Väter » — vielleicht nach der Uberwindung von Teraphim und Numina —
der Gott El (vgl. Gen. 49,24 ff.)

10 Eine religionsgeschichtlich im großen und ganzen zutreffende Sicht bietet die
Priesterschrift, nach der Gott den Vätern als « Elohim » mit dem Namen « El
Schaddai » erschienen ist (Gen. 17,1; Ex. 6,2 f.) ; allerdings dürfte zum Teil
(z. B. den Isaaksippen) der Name Jahwes in vormosaischer Zeit bekannt gewesen
sein (vgl. Gen. 17,1

20 Z. B. RGG2, 2. Band, 1958, s. v. « El » (Sp. 413 f., Lit.)
21 Nach Paulus verfolgte der nach dem Fleisch Geborene den nach dem Geist

Geborenen (Gal. 4,29). Ähnlich berichten Iiaggadot, daß Ismael Isaak töten
wollte (Pirqe R. Elieser 30), Götzendienst trieb (Genesis rabbah 53,15) oder Frauen
vergewaltigte (Tos. Sotah 6,6) usw. Die Belegstellen verdanke ich Prof. K. Hruby

22 A.a.O. S. 186
23 ANET S. 300 (X, 113-114). Die in Fußnote 1 angegebenen Aufsätze von Thompson

und Lewy waren mir nicht zugänglich
24 The Semites in Ancient History. An Inquiry into the Settlement of the Beduin

and their political Establishment, 1959 (zu Arabien S. 104-134)
25 ANET S. 297-301.
29 Für die folgenden Referenzen danke ich K. Hruby
27 Ich benützte die Ubersetzung : R. Paret, der Koran, 1962, dazu vom gleichen

Autor das Werk « Der Koran. Kommentar und Konkordanz », 1971
28 Geschichte der jüdischen Religion, 1972, S. 118-121
20 Siehe dazu J. Bouman, Mohammad und die Juden im Koran, Judaica 26, 1970,

S. 178-203 ; H. Schmid, Altes Testament, Judentum und Islam, 1973, S. 61 ff.
30 Siehe « Christen und Juden. Eine Studie des Rates der Ev. Kirche in Deutch-

land », 1975, bes. S. 31 ff. und 46 ff.

129


	Ismael im Alten Testament und im Koran [Fortsetzung]

